



#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

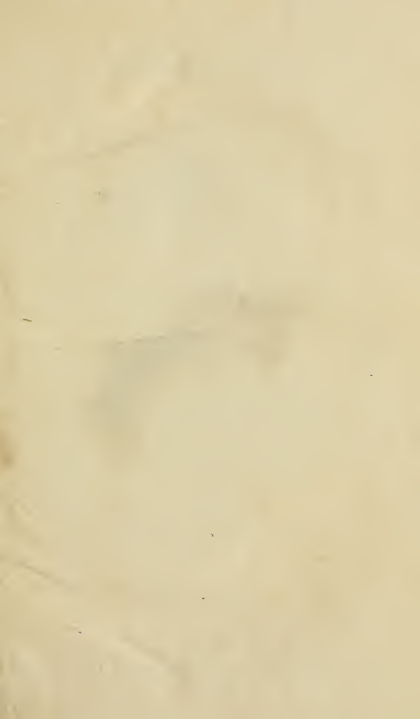
# WILLIAM H. DONNER COLLECTION

purchased from a gift by

THE DONNER CANADIAN FOUNDATION









#### BIBLIOTHECA INDICA:

A

#### COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

Nos. 64, 89, 172, 174, 178 and 184.

# THE APHORISMS OF THE VEDANTA, By BADARAYANA,

WITH

THE COMMENTARY OF S'ANKARA A'CHA'RYA AND THE GLOSS OF GOVINDA A'NANDA.

Edited by Pandita Ráma Náráyana Vidyáratna.

VOL. I.

ADHYAYA I.—ADHYAYA II. PADA II.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY C. B. LEWIS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

1863.

B 132 V3132 1863 V. 1



# वादरायणप्रणीतं ब्रह्मस्त्रचं नाम

# वेदान्तदर्शनम्।

श्रीगोविन्दानन्दकतया भाष्यरत्नप्रभाष्यया टीकया भासितेन ग्राङ्करभाष्येण मस्तिम्।

> त्रासियाटिकाख्य-समाजानुमत्या त्रीयुक्त-रामनारायण-विद्यारत्नेन //

> > यत्नतः परिशोधितम्॥

किताताराजधान्यां

याप्टिष्ट मिश्रन् यन्ते

सि, वि, लूइस् साहेवेन मुदितम्।

शकाब्दाः १७५५। छीः १८६३।

Digitized by the Internet Archive in 2010 with funding from University of Toronto

#### ADVERTISEMENT.

This Edition of the Vedánta Sútras was originally commenced by Dr. Röer, who published two fasciculi; but it was discontinued on the suspension of the Bibliotheca Indica in 1856. Its publication was resumed in 1861, but, as Dr. Röer had left India, the task of editing it was entrusted to Paṇḍit Ráma Náráyaṇa Vidyáratna. To ensure a correct text of the Commentary and Gloss, several MSS. have been compared,—of these an account is given in the Sanskrit Introduction. At the end of the work has been added the text of the Adhikaraṇa Málá of Bháratí-tírtha Yati, as this contains a useful summary of the different topics, with the arguments employed on both sides.

E. B. C.

Secy. B. A. S.

Calcutta, August 17th, 1863.



# रत्नप्रभाभासितशाङ्करब्रह्मस्चभाष्यस्य शुडिपचं।

|   | प्रष्ठाङ्कः | पंत्रयङ्गः | चगुदं                        | ग्रइं                            |
|---|-------------|------------|------------------------------|----------------------------------|
|   | १           | २          | {जनकजावरमनन्त-<br>सुखाक्ततिं | ्रे जनकजाङ्कमनन्त-<br>सुखाद्यतिं |
|   | 2           | 88         | भाषास्मिताऽस्य               | भासा सितास्य                     |
|   | २           | १७         | सस्यादि                      | शस्यादि                          |
|   | २           | २८         | प्रतिष्ठा काम                | प्रतिष्ठाकाम                     |
|   | ३           | १०         | खाथ                          | खार्थ                            |
| 8 | 8           | 28         | वदाग                         | <b>ल</b> च्रां                   |
| 8 | 8           | १०         | <b>ग्रुन्य</b> त्व           | <u> ग</u> ू <b>न्यत्वं</b>       |
| 8 | Ę           | १६         | व ते                         | वर्ग्धत                          |
| 2 | પ્          | १8         | नर्मगा                       | नम्भणां                          |
| 2 | €           | २८         | मुित                         | मुत्तिः                          |
| 2 | 0           | २६         | प्रवित वेध                   | प्रवर्त्तर्वे ध                  |
| ₹ | 2           | ११         | प्रवर्च्यते                  | प्रवर्त्तते                      |
| 3 | ۶.          | १७         | <b>युत्प</b> या              | युत्पच्या                        |
| ş | 8           | 38         | युक्तित्त                    | श्रुतित्व                        |
| 3 | Y.          | २६         | वदा                          | वेदा                             |
| Ę | ų,          | २०         | विप्रतित्तीनां               | विप्रतिपत्तीनां                  |
| 8 | •           | १३         | <b>मुरू</b> ष                | पुरुष                            |
| 8 | २           | <b>२</b> १ | <b>ग्राखा</b> सु             | शाखासु                           |
| 8 | Ę           | २२         | <b>ভা</b> ন্                 | चागात्                           |
| 8 | C           | २०         | चात्                         | चागात्                           |
| 8 | ٤           | ų          | र्थव                         | र्घवं                            |
| y | •           | २२         | <b>दा</b> द्                 | दीत्                             |
| ¥ | र           | ¥          | <b>ला</b> ट्                 | लात्                             |
| ų | र           | 3          | <b>दी</b> द्                 | दोन्                             |
| ¥ | ₹           | 0          | तद्                          | तत्                              |

| घष्ठाङ्कः   | पंत्रयङ्गः | चग्रः                  | श्रदं               |
|-------------|------------|------------------------|---------------------|
| પૂર્        | २२         | चाख                    | चाख                 |
| y o         | ७ ८        | र्घते                  | र्थ्यते             |
| गूट         | 7          | <b>ब्रस्मग्र</b>       | ब्रह्मग             |
| 98          | ٤          | <b>च्</b> न <b>भाव</b> | <b>च्ननाभा</b> व    |
| 83          | ₹8         | युक्त्यावभास           | युक्ताभास           |
| द ई         | २२         | सगानुखः                | सर्गानुखः           |
| وق          | ų          | प्रपञ्च यिष्यते ने     | प्रपञ्चिययाते न     |
|             | ११         | <b>बा</b> न्वा         | <b>चा</b> ला        |
| १०१         | १०         | वन्न                   | वन                  |
| १०२         | २२         | च्यातिष्ठीमे           | च्येतिस्ठामे        |
| १०३         | १८         | विष्रिष्रुईष्ट         | विप्रलिप्रारिष्ट    |
| ११५         | १३         | बज्जस्या               | बद्धकत्वा           |
| 388         | <b>२</b> २ | <b>ञानब्दम</b> ये।     | <b>जानन्दमयो</b>    |
| १२५         | Ę          | वाङ्मनस                | वाङ्मनस             |
| 280         | ų          | <b>म</b> र्थादलं       | मर्थादात्वं 💮       |
| ,           | १४         | शत उपासीत              | द्र <b>खुपासी</b> त |
| 286         | ,          | <b>ग्र</b> ही तथं      | ग्रहीतयं            |
| ર્પૂદ       | १६         | कारसं                  | नार्यं              |
| १६०         | १३         | रागादिभि               | वागादिभिः           |
| રદ્દેપ      | २७         | प्रत्यक्त्रस           | प्रवग्त्रस          |
| €03         | ११         | पुगरयं                 | पुनरयं              |
| १७६         | ٤          | तलमस्यहं               | तत्त्वमस्यद्वं      |
| 800         | १८         | पिबत्                  | पिवत्               |
| १८३         | ૧ ં        | द्रष्ट्य               | द्रस्य              |
| 638         | e e        | द्रयु                  | द्रया               |
| २०५         | 9          | दिवा                   | दिचे।               |
| <b>२</b> १६ | २२         | नेतयमितिया इ           | नेतय[मत्याष्ट्      |

#### मुखनस्यक्षोकपञ्चाशिका।

-200

राममोद्दनरायेण ख-वेद-मुनि-भ्र-मिते। गाकेऽङ्कितिमदं ब्रह्मस्त्रं भाष्यममन्वितम्॥ १ ॥ ततः कालवशात्तस्य प्रचारे विरले मति। डाकारैड्वार्डरोरेण मना दघे तदङ्कने ॥ २ ॥ दृष्टं तहीकया हीनं प्रायभाऽस्फ्टमित्यतः। सुबाधाय च तेनेष्टं सटीक खाख मुद्रणम्॥ ३॥ ततः का नाम विखाताऽदैतपचीपयागिनी। टीकाऽऽस्तेऽचेति जिज्ञासा जाता तद्भृदि भ्रयमा ॥ ४ ॥ तदैकेति अतं तेन भाष्यरत्नप्रभाख्यया। वाराणमीसम्प्रदायादृताऽऽस्तेऽतीव विश्रुता ॥ ५ ॥ विशेषतस्तिभी खखाद्याध्यायद्वयमेतया। टीकया पचतेऽधायदयं च शिष्टमन्यया॥ ६॥ मा तु टीकाऽऽनन्दगिरिप्रणीता शेषमाष्ठवा। शारीरकन्यायनिर्णयाख्यया विश्वविश्रुता॥ ७॥ ततस्रयोः का मुद्राई। भवेदिति समुत्युकः। शेषाका सेाऽप्रणोत् टीकाऽन्यचेत्यक्षिथते भुवम्॥ ८॥ भाष्यरत्नप्रभां तेनाङ्कितुं स क्रतनिश्चयः। प्रसावमकरोद चत्या सिया टिक संसदि ॥ ८ ॥

त्रामादिताज्ञः खोष्टाब्दे अतीषुनगस्रमिमे। तस्याः प्रार्भतेमं च स ग्रन्थं सुद्रयाऽङ्कितुं॥ १०॥ त्रस्य षाड्गपादस्य ग्रन्थस्य पादय्याके। मुद्रितेऽसुखदेहे।ऽसै। खदेशमगमत्तदा॥११॥ गते तु तसिं सत् कार्यं स्थितमेव हि तइ शम्। खराधनमपे च्लोव तद्ध स्तेन हितार्थिना ॥ १२ ॥ सार्धात् संवत्यरादूर्द्धं खदेशात् स पराऽऽगतः। किन्तु कार्यवमाद चावस्यातुं प्रवस्व न ॥ १३ ॥ वङ्गद् चिणपाञ्चत्यभागावस्थानतः च्रमः। प्रार्व्धं साधितुं केनायुपायेन न चाभवत्॥ ९४॥ एवं कतिषु वर्षेषु व्यतीतेषु विरागतः। म लब्धदित्रभवत् खदेशगमनोद्यतः॥ १५ ॥ तदीत्रमंखदारूढं बाध्यचं मध्यमण्डलम्। य सामन्वर्णत् तिसान् नियाजियतुमद्भने ॥ १६ ॥ तसादधापकाऽधाचः श्रीमान् कावेल ईदृशीं। ध्रं यमर्पयामास मद्ध स्ते तस्य कर्माणः ॥ १७ ॥ मया तदनुमारेण त्रतिनैतत् ममाहितुम्। न कता चुटिरेतिसान् यथामितिकती हितम् ॥ १८॥ पाठभेदप्रकाशाय मधैतच्छोधनाय च। पञ्चाह्तानि पुस्तानि तेषां प्रत्येकमिक्कतम्॥ १८॥ मु- खक्क चिता पुक्ती प्रथमा मुद्रिता हि सा। वर्ध चिह्नाङ्किता पूता दितीया लिखिता मता॥ २०॥ वर्धमानेश्वरसभास्रिरणा मा सुरचिता। न्यायरत्नीपाधिना श्रीपद्मलोचनमर्भणा॥ २१॥ का-अङ्काङ्किता हतीया च लिखिता मेाचधामतः। श्रीवाणेश्वरविद्यालङ्कारेणानीतरचिता॥ २२॥ मा-चिक्रचिक्रिता मामादटीपुस्याचयस्यिता। चिबद्धाकारता इस्ति खिता त्रर्घपुसिका ॥ २३ ॥ एषा तुटीकया युका भाष्यरत्नप्रभाख्यया। टीकामाचा पञ्चमी च प्रीक्तचिक्रा ममालया॥ २३॥ एता वंगाचरै: सर्वा: केवलां पञ्चमीं विना। नागराचरसम्बद्धां पविचां लिखिता बुधेः ॥ २५ ॥ एतेषां पुस्तकानान्तु पञ्चानां द्वर्यपुस्तकम्। एतन्तुद्रणकार्यार्थमादर्भवे वृतं मया॥ २६॥ मुद्रायन्त्रयहात् प्रूषपचमिक्कितमागतम्। त्रादिपञ्चमपुसाभ्यामादी ग्रीधितमञ्जमा॥ २०॥ ततस्त मुद्रिताचातं मंग्रोधनपुरः मरम्। दितीयेन हतीयेन पुस्तेनापि च मंख्नतम्॥ २८॥ ततः पाठान्तर्युतं सभाधनमुपस्थितम्। नीतानेकसमालीकं मुद्रणार्थं स्थिरीक्षतम्॥ २८॥ विचारासङ्गतं पाठान्तरं निस्ने निवेशितम्। तत्तत्पुस्तकवीधार्थमङ्केताचर् सचितम्॥ ३०॥ भाष्यरत्नप्रभारम्या वस्तुता नाच संग्रयः। कप्टमच लिदं भग्नशेषपादा लतीयके ॥ ३१॥

मामादटीस्थितं पुसीदयमेवावलम्बितम्। त्रस्या मुद्रासमाधानचमं तत्पादवर्जितम्॥ ३२॥ महोद्येन रारेण श्रीमताऽप्यवलम्बितम्। तदेव पुस्तकदन्द मेतत्कार्यप्रवर्त्तिना ॥ ३३ ॥ प्रकृतार्थीपयागिलात् कामिनी भामिनीव सा। यद्यक्नमाष्ठवाऽस्यास्यद्भविय्यत् परं सुखम्॥ ३४॥ द्मामहीनमवीङ्गमीन्द्या कर्तुमुद्यमाः। विफललं गता मेऽइं न दूयेऽच मनागपि ॥ ३५ ॥ श्रसीति सर्वविदितं विश्वक्षसृष्टिकी शासम्। मर्वाङ्गसुन्दरं वस्तु सृष्टं नापि सुरच्यते ॥ ३६ ॥ तत्पादभाष्यमंचिप्तटिष्पनीमाचदित्सुना । मया विज्ञापितः श्रीमानिति कावेलकोविदः॥ ३०॥ विश्वीक्रियतामेष पादे। उगत्या उन्यटीकया। माक खोन समादिष्टं तदा तेनेति मां प्रति॥ ३८॥ त्रता मयाऽऽनन्दगिरेष्टीका तत्र निवेशिता। मा तत्त्ववेाधिनीपुस्यालयस्याऽऽदर्भरूपिणी॥ ३८॥ एतङ्गन्यस्य सः चांग्रपणेता वादरायणः। स्वाष्यसिन् पञ्च भतं पञ्च पञ्चा भार्तन्म्।। ४०।। भाष्यभागा भगवता प्रणीतः गङ्गरेण तु। भाष्यर्त्तप्रभाकारी गाविन्दानन्दपण्डितः॥ ४१॥ मन्यस्य चीणि नामानि सुचान्तानि यथाक्रमम्। ब्रह्मवेदान्तशारीरकादीनि कल्पितानि च॥ ४२॥

तथैव मीमांसान्तानि ची खन्यानि यथाक्रमम्। पूर्ववत्तत्तदादीनि नामानि कन्तितानि च॥ ४३॥ तथा व्यवहते श्रन्ये वर्त्तेत नामनी ग्रुभे। एकं ब्रह्मविचाराख्यं व्यासाधिकरणं पर्म॥ ४४॥ न्यायनामान्तरैञ्चाधिकरणैः ख-भ-भूमितैः। वेदान्तवाच्यतात्पर्यैर्यन्थे। ८यं भागमागतः ॥ ८५ ॥ त्रसाधिकरणयूदक्षाकसंग्रहरूपिणी । कस्यचिद्गारतीतीर्थाभिधस्यासे यतेः कृतिः ॥ ४६ ॥ मा तत्त्वेषिनीयन्त्रे मटीकाऽन्दिताऽङ्किता। त्रानन्द्चन्द्रवेदान्तवागीभेन च मंस्नता ॥ ४०॥ माऽप्येतत्सूत्रभाय्यीयनिखिलार्थापयागिनी। यत्नतो दर्भनीयेतीतः परं सममुद्यत ॥ ४८ ॥ मा लव गारविभया मूलमाचैव मुद्रिता। तदाचानुक्रमणिकाञ्चाकानां दशकं विना ॥ १८ ॥ मूलस्नोकार्थमन्देहमन्देविहादकु स्विका। विद्यतिर्दर्भनीया चेत्, का चिन्ता, मा न दुर्लभा॥ ५०॥

फोर्ट उद्दल्तियम् कालेज॥ ) क्रकाब्दे १७८५।

श्रीरामनारायण गर्मणः।



### ब्रह्मसूचीयषेाडणपादार्थदर्शनं

#### निर्घएटपत्रम्।

| प्रातपाद्यावषयाः।                                  | च्राचा      | क्षाः। | पादाङ्गाः। |
|----------------------------------------------------|-------------|--------|------------|
| सुस्पयत्रचाचे धिकत्र तिवाका गांसमन्वयः,            |             | १      | १          |
| उपास्य ब्रह्मवाचकास्प्रयम्विवाक्यानां समन्वय       | ,           | १      | २          |
| च्चेयब्रद्धप्रतिपादकास्पष्टश्रुतिवाच्यानां समन्वयः | ,           | ع      | ą          |
| अयक्तादिसन्दिग्धपदमात्राणामेव समन्वयः,             |             | १      | 8          |
|                                                    |             |        |            |
| साह्ययोगनाणादादिसृतिभिः साह्यादिप्रयुक्तत          | ने<br>वास्त |        |            |
| वेदान्तसमन्वयस्य विरोध्परिहारः,                    |             | २      | १          |
| साह्यादिमतानां दुखलपदर्भनं,                        |             | २      | २          |
| पूर्वभागेण पञ्चमहासूतश्रुतीनां उत्तरभागेण          | ঘ           |        |            |
| जीवश्रुतीतां परस्परिवरीधपरिचारः,                   |             | २      | ₹          |
| लिक्क सरीर श्रुतीनां विरोधपरिहारः,                 |             | २      | 8          |
|                                                    |             |        |            |
| जीवस्य परले। कामना ग्रमन विचार पूर्व कवेरा         | ਸ਼ਤਿ        |        |            |
|                                                    |             |        |            |
| रूपर्यं,                                           |             | ३      | ۶          |
| पूर्वभागेण लं-पदार्थस्य उत्तरभागेण च तत्-पर        | रार्थ ख     |        |            |
| च णोधनं                                            |             | 3      | 20         |

| ्र<br>प्रतिपाद्यविषयाः।                                                           | अधा  | याङ्काः। | पादाङ्गा। |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|----------|-----------|
| सगुणविद्यास गुणापसंचारसः, निर्मुणे ब्रह्मणि                                       |      |          |           |
| रुक्तपदीपसंचारस्य च निरूपसम्,                                                     |      | 3        | ₹         |
| निर्णयचानस्य बहिरङ्गसाधनभूतानां चात्रमयः                                          | ল্য- |          |           |
| दीनां, चन्तरङ्गसाधनभूतानां च ग्रमदमया                                             | या-  |          |           |
| मननादीनां निरूपणं,                                                                |      | 3        | 8         |
|                                                                                   |      |          |           |
|                                                                                   | -    |          |           |
| अवणादारच्या निर्मुणं, उपासनया समुणं<br>ब्रह्म साच्चात्द्वतवता जीवतः पुर्ण्यपापलेप |      |          |           |
| नाण्यवच्याया मुक्तीरभिधानं,                                                       |      | 8        | 2         |
| वियमाणस्य उल्नान्तिपनारदर्भनं,                                                    |      | 8        | २         |
| सगुणत्रस्वविदो स्तस्थात्तरमार्गाभिगमनं                                            | • •  | 8        | ₹         |
| पूर्वभागेण निर्मुणब्रह्मविदी विदे च्कैवल्यपाप्तेः,                                | उ-   |          |           |
| त्तरभागेण च सगुणब्रह्मविदे। ब्रह्मले।कस्थि                                        | यते- |          |           |
| र्निरूपर्यं,                                                                      |      | 8        | 8         |

### व्यासाधिकरणार्थदर्भनं निर्घण्टपचम्।



# समन्वयाख्यप्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे।

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                                                  | स्त्रवाङ्गाः।         | अधिकरणाङ्गाः। |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------|
| ब्रह्मणे विचार्यतं,                                                                | ٠ ٧                   | ع             |
| ब्रह्मणे वच्चतं,                                                                   | ٠ ٦                   | २             |
| ब्रह्मणो वेदनर्दातं, १ वर्णकां,<br>ब्रह्मणो वेदेकमेयता, १ वर्णकां,                 | • ₹                   | ₹             |
| वेदान्तानां ब्रह्मबोधकालं, १ वर्णकं,<br>वेदान्तानां ब्रह्मण्यवस्तितलं, १ र वर्णकं, | . 8                   | 8             |
| प्रधानस्य जागलाहीलाभावन्यनं,                                                       | . ધુ-११               | ų             |
| चानन्दमयकीषस्य परमातालं, ११ वर्णकं ब्रह्मण चानन्दमयजीवाधारलं, १२ वर्णकं            | ,<br>,<br>,<br>,<br>, | ę.            |
| चादियान्तर्भतिहरण्ययपुरुषस्येश्वरत्नं,                                             | २०-२१                 | 9             |
| परब्रह्मण आकाश्रण्ड्वाचलं,                                                         | २२                    | 7             |
| ब्रह्मण याकाप्रण्ड्यत् प्राण्याप्रव्यवाचलं,                                        | २३                    | 3             |
| परत्रस्राणा च्यातिः प्राच्दवाचातं,                                                 | ₹8-₹9                 | १०            |
| ब्रह्मणः प्रामण्ड्यप्रतिपाद्यलं,                                                   | २८-३१                 | ११            |
|                                                                                    |                       |               |

#### उत्ताध्यायस्य दितीयपादे।

| ब्रह्मगा उपाख्यं,   |      |        |        | <br>8-6   | ع |
|---------------------|------|--------|--------|-----------|---|
| ब्रह्मणा जगलार्हलं, |      |        |        | <br>6-80  | र |
| चेतनयाजी विश्वरया   | हरूह | (गतत्व | ·<br>· | <br>११-१२ | ₹ |

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                    | দূৰে স্বাধিণ |
|------------------------------------------------------|--------------|
| क्रायाजीवान्यदेवान् चिला परत्रह्मगा                  |              |
| रचे ापास्थलं, १३-१०                                  | 8            |
| प्रधाननीवेतरखेश्वरसीवान्तर्यामिश्रव्दवाचलं, १८-२०    | Ą            |
| प्रधानजीवी निराक्त वेश्वरस्य भूतयीनित्वं, २१-२३      | Ę            |
| ब्रह्मणा वैश्वानरण्ड्याचलं, २८-३२                    | 9            |
|                                                      |              |
| Management 1000 Million .                            |              |
| उक्ताध्यायस्य त्पीयपादे।                             |              |
| स्वातमिरणार्भप्रधानभाताजीवेश्वराणां मध्ये नेव-       |              |
| लमीश्वरस्थेव सर्वाधिष्ठानभूतलं,                      | 8-0 8        |
| प्राणपरेश्रचीर्मध्ये परेश्रसीव सत्यश्रब्देन श्रेवलं, | ٧-٤ ع        |
| प्रणवत्रस्राणेमध्ये ब्रह्मण एवा चर्मा व्यवाचलं,      | १०१२ ३       |
| चपर-परत्रसायोर्भध्ये परत्रसाय एवचिमाचेय प्रयवेन      |              |
| ध्येयलं,                                             | १३ 8         |
| दत्तराजा भलेन प्रतीयमानानां वियच्जीवन्रस्थां मध्ये   |              |
| व्रह्मण रव तदाकाश्वाचलं,                             | 28-2= 4      |
| अचिषुक्षत्वेनापाततः प्रतीयमानयोजीवपरेश्योः           |              |
| परेश्सीन तत्पदवाचालं,                                | १६ २१ ६      |
| जगत्यकाण्यत्वेनापलव्ययोः सूर्यादितेजःपदार्घचैतन्ययोः |              |
| चैतन्यस्वैव तस्रकाश्रत्वं,                           | २२-२३ ७      |
| जीवात्मपरमात्मनीर्भधी परमात्मन एवाङ्गुरुमाचपुरुष-    |              |
| ण्व्देन प्रतिपादनं,                                  | २८-२५ ८      |
| देवानां निर्मुणविद्यायामधिकारनिरूपणं,                | २६-३३ €      |
| श्रुदार्या वेदानधिकारक घनपूर्वकः फ्रीका कुलत्वेन     |              |
| स्रुवनाममात्रधारिणा जानस्रुतेर्वेदविद्याधिममः,       | ३८ ३८ १०     |

| ·                                                        |                |              |
|----------------------------------------------------------|----------------|--------------|
| प्रतिपाद्यविषयाः ।                                       | सूच०           | <b>অ</b> খি॰ |
| पामलेनामातानां वचवायुपरेशानां मध्ये परेशसीव              |                |              |
| तादृश्पागशब्दवाचालं,                                     | 35             | ११           |
| ब्रह्मणः परत्वन्ये। तिष्ट्वे,                            | 80             | १२           |
| ब्रह्मण चानाप्रप्रव्दवाचलं,                              | 8 ₹            | १३           |
| त्रस्था विचानमयशब्दवाचावं,                               | 82-83          |              |
|                                                          |                | ,            |
|                                                          |                |              |
| c s                                                      |                |              |
| उक्ताधायस्य चतुर्थपादे।                                  |                |              |
| कारणावस्थापनस्य स्थूलप्रशिरस्थेवायत्तप्रस्वाचलं,         | 2-0            | ર            |
| स्रुतिप्रमितप्रक्षति-स्रुतिसम्मतप्रधानये। मध्ये तादशप्र- | Ì              | ,            |
| क्रतेरेवाजाण्रव्दवाचालं,                                 | C-50           | २            |
| प्रायचचुःश्रीचमनीऽतानां पच्रपञ्चनम्बद्वाखलं,             | ११-१३          |              |
| त्रद्धाप्रतिपादकवेदान्तवाच्यसमन्वयानां युक्तियक्तत्वं,   | 88-84<br>28-84 | 8            |
| प्रायाजीवपरात्मनां मध्ये परात्मन रव क्रत्सजगलाई-         | 1. 10          |              |
| लेन बालाकिना ब्रह्मलेनीक्तानां घाडण्यप्रघाणां            |                |              |
| 0 -                                                      | 2 2 2 -        |              |
| •                                                        | ४६ ४८          | ų,           |
| संश्चितजीवपरमात्मनोर्मध्ये परमात्मन एव अवण-              |                |              |
|                                                          | १६-२२          | Ę            |
| ब्रह्मणा निमित्तीपादानीभयकारणलं,                         | २३-२०          | 9            |
| परमागुण्यचादीनां श्रुत्युक्तानामपि जगलारणल-              |                |              |
| मपहाय वृद्धाण एव प्रतिनियतजागालार्णलं,                   | २८             | U            |

इति प्रथमाध्यायस्य समाप्तं॥ \*॥

### ऋविरे । धाखादितीयाधायस्य प्रथमपादे।

| प्रतिपाद्यविषवाः।                                       | सू०   | यधि : |
|---------------------------------------------------------|-------|-------|
| साह्यसृत्या वेदसङ्कोचस्यायुत्तालं,                      | १-२   | ع     |
| यामस्याऽपि वेदसङ्कीचस्यायुक्तत्वं,                      | ₹     | २     |
| वैनच्याख्ययुक्तिदाराऽपि वेदान्तवाच्यानामबाध्यतं,        | 8-22  | ₹     |
| काणादबाद्धादीनां स्मृतियुक्तिभ्यामि वेदवाक्याना-        |       |       |
| मबाध्यत्वं,                                             | १२    | 8     |
| भेतिभोग्यभेदवते।ऽपि परब्रह्मणे।ऽदेतलस्थावाधालं,         | १३    | ų     |
| ब्रह्मिया मेदाभेदयीर्थव चारिकत्यमितियतस्य च ता-         |       |       |
| चित्रलं,                                                | ₹8-₹0 | Ę     |
| सर्वे चलिन जीवसंसारिमधालं खिनिजेपलं च प्रायतः           |       |       |
| परमेश्वरस्य न हिताहितभाग्देशिः,                         | २१ २३ | 0     |
| च्चितीयसापि ब्रह्मणः क्रमेण नानाकार्याणां स्विः         |       |       |
| समावना,                                                 | २८-२५ | 7     |
| ईश्वरस्रोपादानरूपपरिगामिकारगत्वयवस्रापनं,               | रह रह | 3     |
| ईश्वरस्वाण्ररीरिलेऽपि मायाविलं,                         | ३०-३१ | २०    |
| निव्यत्तरस्थेश्वरस्थापि प्रयोजनं विनाऽश्रेषजगदुत्पादनं, | ३२-३३ | ११    |
| कर्मनियन्त्रितानां जीवानां सुखदुःखनिसित्तमात्रस्य       |       |       |
| जगत् संचरतस्र नैर्ट्यादीषाभावः,                         | ३४ ३६ | १२    |
| निर्मुणस्यापि ब्रह्मणा विवर्त्तस्पेण प्रश्नतिलिसिद्धिः, | ३७    | १३    |
| ·····                                                   |       |       |
|                                                         |       |       |
| उक्ताध्यायस्य दितीयपादे।                                |       |       |
| साङ्चानुमतप्रधानस्य जगद्वेतुत्वखखनं,                    | १-२०  | ع     |
| असदशोद्भवे कागाददयान्तस्यास्तित्वं,                     | ११    | र     |
| परमाणूनां संयोगेन जगदुत्यत्तेर्युक्तिविरुद्धत्वं,       | १२१७  | ₹     |
|                                                         |       |       |

| प्रतिपाद्यविषयाः। सू॰ अधि                              | 0   |
|--------------------------------------------------------|-----|
| र्श्वराद्भिन्नानां बाह्यवस्वस्तिलवादिवै। द्विषेषसम्म-  |     |
| तानां परमाणूनां ग्रव्दस्पर्भादीनाच जगदुत्पादकल-        |     |
| मतखाडनं, १८-२०                                         | 3   |
| विज्ञानवादिबौद्धसम्मतिवज्ञानस्य जगत्वर्द्धतादि-        |     |
|                                                        | y   |
| जीवादिसप्तपदार्थवादिनां वीद्धान्तराणां मतखर्खनं, ३३-३६ | Ę   |
| तटस्येश्वरवादस्यायुक्तालं, ३०-४१                       | 0   |
| जीवेत्याचारेरयुक्तत्वं, ४२-४५                          | ~   |
|                                                        |     |
|                                                        |     |
| उक्ताधायस्य हतीयपादे।                                  |     |
| वेदान्तवादिमते आकाण्यानित्यत्वकथनं, १-७                | १   |
| खरूपवती ब्रह्मणी वायोरतात्तिकथनं,                      | २   |
| सद्रूपस्य ब्रह्माणाऽजन्यत्वं जगज्जनकत्वच्च, ६          | ₹   |
| कार्यकारणयोरभेदेन वायुभूतस्य ब्रह्मणक्तेजः स्थिः, १०   | 8   |
| वेदोक्ततेजे। रूप ब्रह्मणे। जले त्यत्तिसिद्धः, ११       | ų   |
| क्रान्दाग्यापनिषदुताजनीत्यद्वाद्मस्य एथियर्थनत्नं, १२  | É   |
| पूर्वपूर्वकार्यापाधिकाद्ब्रह्मण उत्तरीत्तरकार्यात्यति- |     |
| सिद्धिः, १३                                            | 0   |
| लयकाले प्रधियादीनां विषयीतक्रमकल्पनं १८                | C   |
| प्राणादीनां भूतेव्यक्तभावाज्ञ तेवां खिष्ठक्रमभक्षः, १५ | 3   |
|                                                        | , 0 |
| ·                                                      | 3   |
| <u>a</u> a a                                           | १२  |
| जीवस्यामुलखग्रनपूर्वकं तत्सर्वमलप्रतिपादनं, १८-३२ १    | ३   |

| प्रतिपाद्यविषयाः ।                                       | स्तु०। | च्य धि ०   |
|----------------------------------------------------------|--------|------------|
| जीवस्थाकर्रत्विनरसनपूर्वकं तत्करत्वप्रतिपादनं,           | 35 55  | २८         |
| जीवनार्द्यत्यस्थाध्यक्तत्वेगावाक्तविनात्वं,              | 8 °    | १५         |
| जीवस्थेश्वरप्रसत्तेन न रामप्रवृत्तलं,                    | 8१-8२  | <b>१</b> ई |
| श्रीपाधिककत्पने जीविशयो जीवाना च परस्परं यव-             |        |            |
| हारयवस्था,                                               | ८३-५३  | २०         |
|                                                          |        |            |
|                                                          |        |            |
|                                                          |        |            |
| उक्ताध्यायस्य चतुर्घपादे।                                |        |            |
| इन्द्रियाणामनादिलनिराकरणपूर्वकं तेषामात्मसमुत्य-         |        |            |
| ब्रत्वं,                                                 | १-8    | ع          |
| इन्द्रियाणामेकादणसङ्घाकलस्य वेदान्तसम्मतलं,              | पू-ह   | 2          |
| साह्यसन्भतेन्त्रयसर्वग्रतिराकरणपूर्वकं तेषां परि-        |        |            |
| च्छित्रलक्षयनं,                                          | 9      | ₹          |
| प्राणस्यानादिलखण्डनपूर्वकं तदुत्यत्तिसमाधानं,            | ~      | 8          |
| प्राणवायाः खतन्त्रताकचनं,                                | ६-१२   | ų          |
| प्राणस्य समस्टिरूपेणाधिदैविकी विभुता खाध्यात्मि-         |        |            |
| की तु तस्याल्यताऽदृश्यता चेन्द्रियवदिति,                 | १३     | Ę          |
| इन्द्रियगणस्य देवताविश्रेषाधीनलक्षयनं,                   | १8-१€  | 9          |
| विलच्च सलेन प्रासादिन्त्रियासां एयक्लं,                  | 39-08  | U          |
| सर्वजगत्मर्जने जीवस्याशक्तालादीश्रस्थैव सर्वशक्तिमन्वात् |        |            |
| तस्येव तिव्वभारतः                                        | २०-२२  | 3          |
|                                                          |        |            |

रति दितीयाध्यायस्य समाप्तं॥ 💥 ॥

### साधनाख्यतीयध्यायस्य प्रथमपादे।

| प्रतिपाद्यविषयाः ।                                 | स्ट्र॰ | <b>অ</b> ধি॰ |
|----------------------------------------------------|--------|--------------|
| जीवस्य भाविश्ररीर बीजरूपस्र चाभूतवेस्टित स्वेवेते। |        |              |
| ग्रमनं                                             | 2-0    | 2            |
| कर्मान्तरेः सानुष्रयस्य जीवस्य चीकान्तरारी इणं,    | E-88   | र            |
| पापिनां याम्यले (कामनं,                            | १२-२१  | ₹            |
| अवरोहिणा जीवस्य वियदादिसमानलं,                     | २२     | 8            |
| खर्गादवतरणकाले खर्ग-रुष्टि-एधिवी-पुरुष-योषित्सु    |        |              |
| क्रमग्री जनिष्यती जीवस्य खर्गे रुधी च जन्मनि       |        |              |
| लरा, तदितरेषुच जन्मनि विलम्ब इति,                  | २३     | ų            |
| ससादी जीवस्य न मुख्यजन्म किन्तु संश्लेषमात्रसिति,  | ₹8-₹9  | Ę            |

### उक्ताध्यायस्य दितीयपादे।

| स्तप्रदेशेर्मियालक्षयनं                       | १-६      | 8  |
|-----------------------------------------------|----------|----|
| सुवुतिस्थानरूपस्य हृत्स्यत्रह्मण रकत्यापनं,   | . 0-c    | ₹  |
| खप्राविखातसीव जीवसा तसात् समुद्रोधा नापरसीति, | ٤        | ₹  |
| मूर्च्छाया जाग्रदायवस्थानारभिद्गलं,           | २०       | 8  |
| ब्रह्मणा नीरूपभावस्य वेदान्तसम्मतत्वं,        | ११-२१    | ¥. |
| ब्रह्मणा निष्धातीतत्वेन सत्यवस्थापनं,         | २२-३०    | €  |
| ब्रह्मायाऽन्यस्यावस्तुत्वयवस्यापनं,           | ३१-३७    | 9  |
| नर्मपाने त्यति ईश्वरसीव नर्दनं नापूर्वसीत,    | ₹ = -8 १ | ~  |
| पामपाषात्पात त्रात र वर्ष्यम नायम नामून पान,  | 42.06    | _  |

| प्रतिपाद्मविषयाः ।                                   | सू०। इ         | दिख <b>॰</b> |
|------------------------------------------------------|----------------|--------------|
| जीवस्थाकर्रलिनिरसनपूर्वकं तत्करत्वप्रतिपादनं,        | 35 55          | २ ८          |
| जीवनर्द्धाध्यस्तवेगावास्तविनत्तं,                    | 8 °            | १५           |
| जीवस्थेश्वरप्रस्तत्वेन न रागप्रवृत्ततःं,             | ४१-8२          | १ €          |
| बै।पाधिककल्पनैजीविश्रयोजीवानाच परस्परं यव-           |                |              |
|                                                      | 8 <b>३-</b> ५३ | २०           |
|                                                      |                | ,            |
|                                                      |                |              |
|                                                      |                |              |
| उक्ताध्यायस्य चतुर्थपादे।                            |                |              |
| इन्द्रियाणामनादिलिनिराकरणपृर्वकं तेषामात्मसमृत्य-    |                |              |
| ब्रत्यं,                                             | <b>१</b> -8    | ٤            |
| इन्द्रियाणामेनादण्यसङ्खानलस्य वेदान्तसम्मतलं,        | પૂ-∉           | 2            |
| साङ्घासम्मतिन्त्रियसर्वमत्वानराकरणपूर्वकं तेषां परि- | ¥-E            | _            |
|                                                      |                |              |
| च्छिन्नलक्षयनं,                                      | 9              | ₹            |
| प्राणस्यानादिलखण्डनपूर्वकं तदुत्यत्तिसमाधानं,        | 7              | 8            |
| प्राणवायाः खतन्त्रताकथनं,                            | ६-१२           | ¥            |
| प्राणस्य समस्यक्षेणाधिदैविकी विभुता आधातिस-          |                |              |
| की तु तस्याल्यताऽदृध्यता चेन्द्रियवदिति,             | १३             | Ę            |
| इन्द्रियगणस्य देवताविभ्रेषाधीनत्वक्यनं,              | १8-१€          | 0            |
| विलच्च ग्राविन प्राणादिन्त्रियाणां एथक्लं,           | 39-08          | U            |
| सर्वजगतार्जने जीवस्थाणतातारीणसीव सर्वणतामन्वात्      |                |              |
|                                                      | २०-२२          | ع            |
|                                                      | , , ,          |              |

रति दितीयाथायस्य समाप्तं॥ Ж॥

### साधनाख्यत्तीयध्यायस्य प्रथमपादे।

| जीवस्य भाविषरीरबीजरूपस्चाभूतवेष्टितस्यैवेते।<br>गमनं १-७ १  |
|-------------------------------------------------------------|
| ਸ਼ਹਕੰ                                                       |
| 444                                                         |
| कर्मान्तरेः सानुश्रयस्य जीवस्य बीकान्तरारोच्च्यां, ८-११ २   |
| पापिनां याम्यलाकामनं, १२-२१ इ                               |
| अवरोहियो जीवस्य वियदादिसमानलं, २२ 8                         |
| खर्गादवतरणकाले खर्ग-रुष्टि-एथिवी-प्रध-योधित्                |
| जमशो जनिष्यता जीवस्य सर्गे रुगे च जन्मनि                    |
| लरा, तदितरेषुच जन्मनि विजम्ब इति, २३ ५                      |
| सस्रादी जीवस्य न मुख्यजन्म किन्तु संस्रोधमात्रमिति, २४-२० ६ |

### उक्ताध्यायस्य दितीयपादे।

| खप्नदर्छेर्मिष्यात्वन्यनं                           | १-६   | 8  |
|-----------------------------------------------------|-------|----|
| सुषुप्तिस्थानरूपस इत्स्य न स्वा एक वस्यापनं,        | 9-6   | ₹  |
| खप्राविस्थतस्यैव जीवस्य तसात् समुद्रोधी नापरस्थेति, | ٤     | ₹  |
| मूर्च्छाया जाग्रदाद्यवस्थान्तरभिन्नलं,              | १०    | 8  |
| ब्रह्मणा नीरूपभावस्य वेदान्तसम्मतत्वं,              | ११-२१ | ¥. |
| ब्रह्मणा निष्धातीतत्वेन सत्यत्वस्थापनं,             | २२-३० | Ę  |
| ब्रह्मग्रीऽन्यस्यावस्तुत्वयवस्यापनं,                | ०६-१६ | 0  |
| कर्मफले।त्यत्तिं प्रति ईश्वरसीव कर्टलं नापूर्वसीति, | ₹5-88 | ~  |

## उत्ताधायस्य तितायपारे।

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                          | स्र ॰ इ | यधि॰ |
|------------------------------------------------------------|---------|------|
| क्रान्दाग्यट इदार १० क्षत्र मुख्त स्थाः पञ्चामि विद्योपास- |         |      |
| नयोः विध्यनुष्ठानपालसास्येनैकालं,                          | 8-8     | 2    |
| गुगोपसं हारस्य कर्तयातं,                                   | પૂ      | 2    |
| छान्दीययकारवणाखवीरद्रीयविद्याभेदकथनं,                      | €-⊏     | ₹    |
| ब्रह्मद्रभेतित्वेनाचारोद्गीययोरेकत्वसमादनं,                | 3       | 8    |
| विश्रिकादिगुणानामुपसंहर्तवालं,                             | १०      | ų    |
| चानन्दसवादीनां ब्रह्मगुणानां प्रतिपत्तिपालत्वेन            |         |      |
| सर्वशाखाषु समानलात् यवस्थापकविध्यभावाच                     |         |      |
| तेघामुपसंहर्तव्यत्वं,                                      | ११-१३   | Ę    |
| पुरुषचानस्य संसारकारणात्, चाननिवर्तकात् पुर-               |         |      |
| वस्थीव वेदालं,                                             | १८-१५   | 9    |
| ईश्वरस्थिवात्मण्ट्दवाचालं ग विराज इति,                     | १६-१७   | U    |
| कारवद्यान्दे। यय षष्ठ ये। र्वये विक्लेक त्वं,              | १८      | 3    |
| घाणे। पासनं प्रति प्राणिविद्याप्राप्तयोरनम्तानु द्याचमन-   |         |      |
| योः चानस्ताबुद्धेरेव विधेयत्वं,                            | १६      | २०   |
| काण्वानामचिरहस्यवास्मणटहदारणकयोः पठितायाः                  |         |      |
| श्राखिल्यविद्याया रकिवधालं,                                | २०.२२   | ११   |
| चहरिवादिवातसाहमिवचिगतस्य च वेद्यपुरुष-                     |         |      |
| सीनालेऽपि स्थानविश्रेषे तज्ञामविश्रेषस्य युक्तालं,         | २३      | १२   |
| विद्यैकलाभावात् सम्भृत्यादीनां गुणानां प्राण्डिच्य-        |         |      |
| विवादिषु चनुपसंचार्यलं                                     | ₹8      | १३   |
| तैत्तिरीयकतार्षिनेः पुरुषविद्यायाः पृथक्टं                 | રય      | १ ८  |
| वेदमन्त्रप्रवाग्यादीनां विद्यानङ्गलं,                      | २६      | १५   |

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                                      | सू० इ          | षधि॰ |
|------------------------------------------------------------------------|----------------|------|
| च्यर्घवादलेन पापपुण्ययोरुपाय- )<br>नस्य द्वानावुपसंदर्भव्यलं, १ वर्णकं |                |      |
| नस्य इानावृपसंइतेचलं, रिवणक                                            |                |      |
| पापपुरणविधूननस्य चानार्यकल- ) २ वर्यकं (<br>मेव न चालनार्थकलं, )       | ₹9.₹८          | १६   |
|                                                                        |                |      |
| मरणात् प्राक् उपास्य साचात् वतं । ३ वर्षाकं । सुद्यत्तच्चयः,           |                |      |
| उपासनस्वैवार्चिरादिमार्गा न ज्ञानिन इत्यस्य यवस्था,                    | ₹६-३०          | 63   |
| सर्वासूपासनासु उत्तरमार्गविधानं,                                       | इ१             | १८   |
| ब्रह्मतत्त्वज्ञानिनां मुितार्नियता नतु पान्तिकी खस्य प्रति-            |                |      |
| षादनम्,                                                                | ३२             | 38   |
| चात्मसरूपनचनायां निषेधानां परसारीपसं इर्त-                             |                |      |
| थलम्,                                                                  | ३३             | २०   |
| ऋतं पिवन्ताविति दा सुपर्णाविति च मन्त्रयोर्वेदी-                       |                |      |
| कत्वम्,                                                                | ₹8             | २१   |
| रक्षाखास्त्रयोः उवस्तकहोत्रयोत्रीस्वययोर्तियेन्यप्रति-                 |                |      |
| पादनम्,                                                                | ३५-३६          | २२   |
| उपासनार्थं एथक् ले ने । पास्यस्य देध ज्ञानम्,                          | \$0            | २३   |
| सत्यविद्याया एकतवप्रतिपादनम्,                                          | इट             | ₹8   |
| दत्तराकाणचारीकाणयोग्यसंचर्नयतम्,                                       | 38             | २५   |
| उपासकस्य भोजने प्राणाज्ञतिचोपापत्तिः,                                  | 80-88          | २६   |
| उद्गीयक्रमाङ्गीभृतदेवतापासनाया चानियतलं,                               | 8२             | २७   |
| संवर्गविद्योक्ताधिदैववाव्यथात्मप्राययोरनु चिन्तनस्य                    |                |      |
| पृथक्तम्,                                                              | 83             | २८   |
| मनिश्चदादीनां खतन्त्रविद्यालखीकारः,                                    | 88- <b>५</b> २ | 35   |
| भातिकस्यात्मले निराकरणपूर्वकतदन्यस्यात्मलप्रतिपा-                      |                |      |
| दनस्,                                                                  | પૂર-પૂ8        | ३०   |

| प्रतिपाञ्चविषयाः।                                        | स्र॰          | अधि॰ |
|----------------------------------------------------------|---------------|------|
| रेतरेयगते। क्योपासनायां एचियादिदछेः की शीत-              |               |      |
| क्यामिप समानलं,                                          | <b>५५-५</b> ६ | ३१   |
| विराष्ट्रपवैश्वानरस्य क्रत्सस्यैव ध्यातचालं न तदंशस्येति | પૂ૭           | ३२   |
| चनुष्ठातय-शाखिल्यद इरादि विद्यानां वेदाव सिन्न-          |               |      |
| लेन भिन्नलं,                                             | पूष           | ३३   |
| चात्मनः सगुणे।पासनायां एकस्य दयोर्बद्धनाञ्च उपास-        |               |      |
| नानां वैक ल्पिक नियमक घनं,                               | પૂદ           | ₹8   |
| विकल्पेन समुचयेन वा प्रतीकी।पासनाया ऐक्लिकालं,           | ʰ             | ₹५   |
| विकल्पसमुचययोर्यायाकाम्यं,                               | ६१-६६         | ३६्  |

# उक्ताध्यायस्य चतुर्धेपादे।

| चात्मज्ञानस्य स्वतन्त्रत्वं न क्रत्वर्घत्वं,                                                          | 8-80          | 8  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----|
| ऊर्द्धरेते। रूपाश्रमाणामित्तलयवस्थापनं, १ वर्णकं<br>लोककामिनामाश्रमिणां ब्रह्मनिष्ठान ईलं, १ २ वर्णकं | १८.२०         | 2  |
| उद्गीयावयवस्थाङ्कारस्य धीयत्वं,                                                                       | २१-२२         | ३  |
| ब्रीपनिषदाखानानां विद्यास्तावक्ततं,                                                                   | <b>२३-</b> २8 | 8  |
| षातानाधस्य कर्मानपेचात्वम्,                                                                           | र्प           | ų  |
| विद्यायाः खीत्यत्ती कर्मसापेचालम्,                                                                    | २६-२७         | Ę  |
| चापदि सर्वाज्ञाभ्यनुज्ञानं                                                                            | २८.३१         | 0  |
| विद्यार्थानामात्रमधर्माणाञ्च यज्ञादीनां सत्तदनुषानं,                                                  | <b>३</b> २.३५ | C  |
| चनात्र्यमिणे। ज्ञानसम्भावनम्,                                                                         | ३६-३८         | 3  |
| चात्रमियामवरोद्दाभावनिरूपयम्,                                                                         | 8 •           | १० |

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                      | स्र॰  | श्रिध ॰ |
|--------------------------------------------------------|-------|---------|
| भष्टोर्द्धरतसः प्रायश्वित्तसङ्गावः,                    | 8१ 8२ | 23      |
| भरोार्द्धरेतसः प्रायिसत्तस्य चामुण्यितसुद्धिजननत्वं    |       |         |
| ताटग्रयुद्धिमता यवहारानर्हतस्यः,                       | 83    | १२      |
| उपासनस्य ऋत्विक् कर्मत्वम्,                            | 88-8€ | १३      |
| मानस्य विधेयत्वम्,                                     | 38-68 | १८      |
| बाल्यस्य भावयुद्धिलं न वयःकामचारीभयलम्,                | पू०   | १५      |
| इच वा जन्मान्तरे वा जानीत्यत्तिरिति जानीत्यत्तेः       |       |         |
| पाचित्रत्वम्,                                          | પૂર   | १६      |
| सालाक्यादिमुक्तीनां जन्यत्वेन साति प्रयत्वं निर्वाणमु- |       |         |
| त्ते च निर्ति प्रयतम्,                                 | પૂર   | १७      |

इति हतीयाध्यायस्य समाप्तं॥ Ж॥

# फचाख्यचतुर्थपादस्य प्रथमपादे।

| प्रतिपाद्यविषयाः।                                       | सू॰ इ | प्रधि॰ |
|---------------------------------------------------------|-------|--------|
| अवणादीनामावर्तनीयत्वम्,                                 | १-२   | र      |
| चाचा जीवेन खात्मतया व्रह्मणा याद्यत्वम्,                | ₹     | २      |
| प्रतीके (इन्द्र छाभावः,                                 | 8     | ₹      |
| च्रवस्याण प्रतीको ब्रह्मधियः कर्तयलम्,                  | યૂ    | 8      |
| कर्माक्नेष्यादित्यादिदृशीनां कर्तयतम्,                  | Ę     | ų      |
| उपासनायामासनस्य नियतत्वम्,                              | 9-20  | Ę      |
| ध्यानसाधनस्थेकाम्प्रस्य प्रधानत्वेन दिग्रदेशकालानाम-    |       |        |
| नियमः,                                                  | ११    | 9      |
| उपाक्तीनामामरणमाटित्तिः,                                | १२    | 7      |
| ज्ञानिनः पापलेपाभावः,                                   | 93    | 3      |
| ज्ञानिनः पुरायनेपाभावः,                                 | १८    | २०     |
| सञ्चितयारिवारव्ययाः पुरायपापयार्ज्ञानादयसमये वि-        |       |        |
| नाम्राभावः,                                             | १५    | ११     |
| चित्रचे चादिनि वनमें शे विद्यापया ग्यां प्रशाविना प्रः, | १६-१७ | १२     |
| सीपासनसा निरुपासनसा च नित्यक्रमें वा तारतस्येन          |       |        |
| विद्यासाधनलम्,                                          | 80    | १३     |
| चिधिकारियां मृत्तिसङ्कावः,                              | 25    | र ८    |
|                                                         |       |        |
|                                                         |       |        |
|                                                         |       |        |

### उक्ताध्यायस्य दितीयपादे।

| वागादीनां मनसि टक्तिप्रविलया न सरूपेण, | <br>१-२ | 2 |
|----------------------------------------|---------|---|
| मनसः प्रामे बच्चा प्रविचयः,            | <br>3   | २ |

| प्रतिपाद्मविषयाः।                                                                                                                                                                     | स्त्र॰ चिधि॰                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| प्रामस्य जीवे लयान्तरं पुनर्भूतेषु लयः,                                                                                                                                               | ४-६ ३                                       |
| ज्ञान्यज्ञानिने रिल्लान्ते रिप साभ्यं,                                                                                                                                                | <i>o</i> 8                                  |
| तेजः प्रस्तीनां भूतानां परमातानि यःचा लयः,                                                                                                                                            | E-११ प्र                                    |
| देचादेव प्राणील्यान्तेर्निषधः,                                                                                                                                                        | १२.१८ ६                                     |
| तत्त्वज्ञानिना वागादीनां परमातानि लयः,                                                                                                                                                | १५ ७                                        |
| तत्त्वविदे वागादीनां निः शेषेय परमातानि लयः                                                                                                                                           | ६६ च                                        |
| उपासकस्योत्कृान्तेर्विश्रेषवत्त्वं,                                                                                                                                                   | 3 09                                        |
| निश्रायामपि स्तानां रक्षिप्राप्तिः,                                                                                                                                                   | 8=-88 80                                    |
| दिच्यायनस्तस्योपासकस्य ज्ञानमन्त्रपाप्तः,                                                                                                                                             | २०-२१ ११                                    |
|                                                                                                                                                                                       |                                             |
|                                                                                                                                                                                       |                                             |
| उक्ताधायस्य हतीयपादे।                                                                                                                                                                 |                                             |
| चर्चिरादिकस्य ब्रह्मले।कमार्गस्यैकलम्,                                                                                                                                                | ११                                          |
|                                                                                                                                                                                       |                                             |
| संवत्सरादित्ययोर्भध्ये देवले त्वायु ले त्वी सिवविष्य य-                                                                                                                               |                                             |
| संवत्सरादित्ययोर्भध्ये देवले (कवायु ले कि सिविश्विय-<br>त्रचौ,                                                                                                                        | 2 2                                         |
| 2                                                                                                                                                                                     |                                             |
| तचौ,                                                                                                                                                                                  | २ २                                         |
| तथीं,                                                                                                                                                                                 |                                             |
| तथीं,                                                                                                                                                                                 | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *       |
| तथीं, वरणादीनां सिन्नविणादिनिरादिमार्गस्य यवस्यापितत्वं, स्विचिरादीनामातिवास्त्रिकत्वं, उत्तरमार्गेण कार्यव्रस्नामनं,                                                                 | र र<br>स स<br>८ द ८<br>७-१३ ध               |
| तथीं, वरणादीनां सिन्नविणादिनिरादिमार्गस्य यवस्यापितत्वं, स्विचिरादीनामातिवास्त्रिकत्वं, उत्तरमार्गेण कार्यव्रस्नामनं,                                                                 | र र<br>स स<br>८ द ८<br>७-१३ ध               |
| तथीं, वरणादीनां सिन्नविणादिनिरादिमार्गस्य यवस्यापितत्वं, स्विचिरादीनामातिवास्त्रिकत्वं, उत्तरमार्गेण कार्यव्रस्नामनं,                                                                 | र र<br>स स<br>८ द ८<br>७-१३ ध               |
| तथीं, वर्षादीनां सिन्नवेशादिर्चरादिमार्गस्य यवस्थापितत्वं, स्थितिरादीनामातिवाद्वित्रत्वं, उत्तरमार्गेण कार्यत्रस्थामनं, प्रतीकीपासकानां ब्रह्मलीकाऽप्रापनं, उत्ताध्यायस्य चतुर्थपादे। | 2 2 3 3 4 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 |
| तथी, वरणादीनां सिन्नविणादिर्विरादिमार्गस्य यवस्थापितत्वं, स्विचिरादीनामातिवास्त्रितत्वं, उत्तरमार्गेण कार्यव्रस्थामनं, प्रतीकीपासकानां ब्रह्मनीकाऽप्रापनं,                            | र र<br>स स<br>८ द ८<br>७-१३ ध               |

| प्रतिपाद्यविषयाः ।                                         | सू०   | यधि॰ |
|------------------------------------------------------------|-------|------|
| मृत्तस्वरूपभूतस्य ब्रह्मणा युगपत् सविश्रेषलिनिर्विश्रेषले, | ų-9   | ₹    |
| चर्चिरादिमार्गेण ब्रह्मलीकं प्राप्तस्थीपासकस्य भाग्य-      |       |      |
| वक्तृनां स्ट्टी मानससङ्कल्पस्येव हेतुलं,                   | ح.و   | 8    |
| रक्सापि पुरुषस्य दे इभावाभावये। रेच्छि कलं,                | १०-१४ | પૂ   |
| सर्वेषां दे हानां सात्मनात्वम्,                            | १५-१इ | ई    |
| ब्रह्मलेकिमतानामुपासकानां जगत्स्रयेः खातन्याभा-            |       |      |
| वेऽपि भागमान्त्रयास्तेषां खातन्त्र्यसिद्धः,                | १७-२२ | 9    |

इति चतुर्घधायस्य समाप्तम्॥ 💥 ॥

# शुड्डिपचं।

| प्रष्ठाङ्कः | पंतयङ्गः     | च्राइं          | एइं                 |
|-------------|--------------|-----------------|---------------------|
| ٤٤          | ų            | प्रपच्चिययतेर्ग | प्रयच्चिय्यते न     |
| • •         | ११           | स्राचा          | स्रावा              |
| २०२         | ٠. २٠        | वन              | वन्न                |
| १०२         | २२           | च्यातिष्ठामे    | च्यातिष्टीमे        |
| १०३         | १=           | विप्रलिप्स्टं र | विप्रतिप्रारिष्ठ    |
| ११५         | १३           | बज्जकारों       | बज्जनला             |
| 338         | २२           | चानव्दमया       | खान <b>न्द</b> मये। |
| १२५         | ٠. ﴿ ٠٠      | वाङ्ममनस        | वाङ्मनस             |
| १८०         | 4            | मर्थादलं        | मर्थादालं           |
|             | १8           | श्त उपासीत      | इत्युपासीत <b>ः</b> |
| १८=         |              | ग्रहोतयं        | य ही तर्थं          |
| શ્યુદ       | १६           | नारसं           | नारगं               |
| १६०         | १३           | रागादिभि        | वागादिभिः           |
| १६५         | २७           | प्रत्यक्त्रस    | प्रत्यग्बस          |
| १६३         | ११           | पुगरयं          | पुनर्यं             |
| १०६         |              | तलमस्यहं        | तत्त्वमस्यहं        |
| १८०         | ٠٠ १ = ٠٠ ٠٠ | पिबत्           | पिवत्               |
| १८३         | २०           | द्रयथ           | द्रख्य              |
| 039         |              | द्रष्ट्रा       | द्रष्टा             |
| २०५         |              | दिवा            | दियो                |
| २१६         | २२           | नेतव्यभितित्याच | नेतय मिला इ         |



#### ॐ नमा गणेशाय।

यमिह कारुणिकं प्राणं गतीऽप्यरिसहोदर आप महत् पदं। तमहमासु हरिं परमास्रये जनकजावरमनन्तसुखाक्ततं॥१॥ श्रीगीर्था सक्तार्थदं निजपदामीजिन मुक्तिपदं प्राैष्ठं विघ्नवनं इरन्तमनघं श्रीष्ठृतिष्ठतु खासिना। वन्दे चर्मानपालिकोपनरसे वैरायसी त्यात् परं गास्तीति प्रदिशक्तमन्तिवधुरं श्रीकाशिकेशं शिवं॥२॥ यत्क्रपालवमाचे ण मुका भवति परिखतः। वेदशास्त्रशरीरान्तां वाणीं वीणाकराम्भजे॥३॥ कामाचीदत्तदुग्धप्रचुरस्रम्तपाच्यभाच्याधिप्च्य-श्रीगारीनायनाभित्पनटनणिवरामार्थेनस्थातमनेधिः। श्रीमद्गीपालगीर्भः प्रकटितपरमाद्वेतभाषासिताऽस्य श्रीमद्गोविन्दवाणीचरणकमलगो निर्दतीऽहं यथालिः॥ ४॥ श्रीप्रक्षरं भाष्यकतं प्रयाम्य यासं हरिं सूचकतच्च विचा। श्रीभाष्यतीर्थे पर इंसतुष्ठी वाग्जालबन्ध च्छिदमभ्युपायं ॥ ५ ॥ विक्तुतग्रयवीचायामलसं यस्य मानसं। वाखा तदर्घमार आ भाष्यरत्रप्रभाभिधा ॥ ६ ॥ श्रीमच्चारीरनं भाष्यं प्राप्य वान् युद्धिमाप्नुयात्। इति अमी मे सफली गङ्गां रथोदिकं यथा। ७॥ यदचानसमुद्भूतिमन्द्रजानिमदं जगत्। सत्यज्ञानस्खाननां तद् इं ब्रह्म निर्भयं ॥ ८॥

इह खलु 'स्वाधावी (अधेतच' दिति नित्वाध्ययन विधिन (अधित साङ्ग खान्या 'ति दि जि ज्ञासस्य' 'से (उन्वेष्ट्यः स विजि ज्ञासितचः' ''च्याता वा चरे द्रष्ट्यः स्रोतच्ये' इति स्रवणविधिर पण्यते। तस्यार्थः। च्रम्यतन्त्रकामेना देतात्म विचार एव वेदान्तवाच्येः कर्त्तच्य इति। तेन काम्येन नियम विधिन (अधादेवा क्ष्म प्रास्त्रप्रस्त्रप्रस्त विदिकानां प्राणादिप्राधान्यं वा निरस्त इति व क्लुगतिः। तत्र कि स्विदि जन्म निजन्मान्तरे वानुष्ठित यज्ञादिभिनितान्तं निर्मल खानो (उस्प स्रवणविधेः को विषयः? किं पालं? को (अधिकारी? कः सम्बन्धः? इति जिज्ञासते। तं जिज्ञासम्प्रकाम माने। भगवान् वादरायण क्षदन्वन्य चतुष्टयं स्रवणातमक प्रास्त्रारम प्रयोजकं न्यायेन निर्सेतुमिदं सूत्रं रचया च्यार ''च्यातो। वस्ति ज्ञासा' इति।

नन्वनुबन्धजातं विधिसिन्निचितार्थवादवासीरेव ज्ञातुं प्रस्यं। तदाया ''इइ कर्म्मचिता लाकः चीयत रवमेवामुच पुर्णाचिता लाकः चीयत'' इति शुव्या ''यत् कतकं तदनित्यं'' इति न्यायवत्या ''न जायते िमयते वा विपिसत्" "ये। वै भूमा तदस्तमन्यदार्त्तं" इत्यादिश्रुत्या च भूमात्मा नित्यस्तते। उत्पदनित्यमिति विवेकी लभ्यते। कर्ममा क्राया-दिना चितः सम्पादितः सस्पादिर्लीको भाग्य इत्यर्थः। विपश्चित् नित्य-ज्ञानखरूपः। "परीच्य खोकान् कर्माचितान् ब्राह्मणा निर्वेदमायाद्या-स्यक्तः क्रतेन" "आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति" इत्यादिश्रत्या व्यनात्ममाचे वैराग्यं लभ्यते। परीच्यानित्यलेन निस्तित्य। व्यक्तो मोद्याः छतेन कर्म्मणा नास्तीति। कर्मतत्पालेभ्यः वैराग्यं प्राप्तवानि-व्यर्थः। "शानो दान उपरतिक्तिद्यः समाहितः श्रदावित्ते। भूवा-त्मन्येवात्मानं पर्यत्" इति श्रुत्या शमादिघट्नं लभ्यते। "समाहिता भूला'' इति कार्षपाठः। उपरतिः सन्चासः। ''न च पुनरावर्त्तत'' इति खयं ज्योतिरानन्दात्मकामी चास्य निव्यवश्रवा मुमुचा लभ्यते। तथा च विवेकादिविशेषणवानधिकारीति ज्ञातुं शक्यं। यथा "रता राची-रुपयन्तीति" राजिसचिवधी प्रतितिष्ठनीयर्थवादस्प्रप्रतिष्ठा कामस्त-दत्। तथा ''श्रे।तथ'' इत्यच प्रत्ययार्थस्य नियोगस्य प्रक्रत्यर्था विचारी विषयः। विचारस्य वेदान्ता विषय इति शक्यं ज्ञातुं। ''खात्मा द्रस्यः''

<sup>\*</sup> चर्चाङ्किता इति ७३५ संख्याक पुक्तकपाठः।

इत्यदैतात्मदर्शनमृद्ग्य "श्रीतच" इति विचारविधानात्। न हि विचारः साद्यादर्भनहेतुः खप्रमागलात् खपि तु प्रमागविषयलेन । प्रमाणचादितात्मनि वेदान्ता एव। "तन्वापनिषदं पर्ष" "वेदान्त-विज्ञानसुनिस्तितार्था'' इति स्रुतेः। वेदान्तानास् प्रत्यग्रहस्त्रेकां विषयः ''तत्त्वमसि'' ''यहं ब्रह्मासि'' इति अतेः। एवं विचारविधेः फलमपि ज्ञानदारा मुक्तिः "तरित शीकमात्मवित्" "ब्रह्मविद् ब्रह्मीव भवति" इत्यादि श्रुतेः। तथा सम्बन्धे।ऽप्यधिकारिया विचारस्य कर्त्तवा-रूपः पालस्य प्राप्यतारूप इति यथायोगं सुबोधः। तसादिदं सूत्रं व्यर्धमिति चेत्। न। तासामधिकार्यादिश्रुतीनां खार्घे तात्पर्यनिर्माय-कन्यायसूत्राभावे किं विवेकादिविशेषणवानधिकारी उतान्यः? किं वेदान्ताः पूर्व्वतन्त्रेण गतार्था चगतार्था वा? किं ब्रह्म प्रत्यग्रिमं न वा? किं मुतिः सर्गादिवत् लोकान्तरमात्मसरूपा वेति संग्रयानि छत्तेः। तसादाग्रमवाकौरापाततः प्रतिपन्नाधिकार्थादिनिर्भयार्थमिदं सूच-मावस्यनं। तदुत्तं प्रनामात्मश्रीचरसैः। ''खिधनार्यादीनामामिनत्वे उपि न्यायेन निर्मायार्थिमदं सूत्रं" हित । येषां मते श्रवणे विधिनीस्ति तेघामविच्तित्रवणेऽधिकार्थादिनिर्स्यानपेच्यात् सूचं वर्धमित्याप-ति इत्यलं प्रसङ्गेन।

तथा चास्य स्वस्य अवगविध्यपेचिताधिकार्यादिश्रुतिभः खायनिर्म्ययायात्यापितलात् चेतुचेतुमद्भावश्रुतिसङ्गतिः। शास्त्रारम्भेचेलनुबन्धिनर्म्यायक्रलेनोपोद्घातलाष्ट्यास्त्रादे सङ्गतिः। अधिकार्यादिश्रुतीनां खार्थे समन्वयोक्तेः समन्वयाध्यायसङ्गतिः। 'रितदात्मिमदं सर्वे''
''तत् सत्यं'' ''स चात्मा'' ''तत्त्वमिसं' इत्यादिश्रुतीनां सर्व्यात्मात्वादिस्परम्झिनङ्गानां विषयादौ समन्वयोक्तेः पादसङ्गतिः। एवं सर्वस्रुचाणां श्रुत्यर्थनिर्मायकत्वात् श्रुतिसङ्गतिः। तत्तद्याये तत्तत्पादे च
समानप्रमेयत्वेन सङ्गतिरूचनीया। प्रमेयच द्यत्वश्रास्त्रस्य म्रस्यानां तु समन्वयाविरोधसाधनप्रजानि। तत्र प्रथमपादस्य स्परमह्मिनङ्गानां समन्वयः प्रमेयः। दितीयत्रतीययोरस्परम्हमिनङ्गानां।
चतुर्थपादस्य पदमाचसमन्वय इति भेदः। चस्याधिकरणस्य प्राथम्याव्राधिकरणसङ्गतिरपेचिता।

चयाधिकरणमारभ्यते। "श्रोतच" इति विच्तिश्रवणात्मकं वेदान्त-मीमांसाप्रास्त्रं विषयः। तत् किमारव्ययं न वेति विषयप्रयोजनसभ्य- वासम्भवाभ्यां संग्रयः। तत्र "नाष्टं ब्रह्म" इति भेदयाच्चियळच्चेय कर्ळ-लाकर्टलादिविरुद्धधर्मवत्त्वलिङ्गनानुमानेन च विरोधेन ब्रह्मात्मना-रैकास्य विषयस्थासम्भवात्, सत्यबन्धस्य ज्ञानान्निरुपिकलासम्भ-वाद्वारमाग्रीयमिति प्राप्ते सिद्धानाः "चयाते। ब्रह्मजिज्ञासा"रति। चन अवगाविधिसंमानार्थालाय "कर्त्तेया" इति पदमधा इर्त्तेयं। षधा हत्व भाष्यकता "ब्रह्मजिज्ञासा कर्त्तया" इति। तत्र प्रकृतिप्रत्ययार्थयोर्ज्ञा-नेच्छ्याः वर्त्त्ववानन्वयात् प्रक्रवा पानीभृतं ज्ञानमज इस्र ज्ञायोच्यते। प्रत्ययेनेच्छासाध्या विचारा जद्वस्त्याया। तथा च "ब्रह्मज्ञानाय वि-चारः वर्त्तवः दिवस्य श्रीतार्थः सम्पर्वते। तत्र ज्ञानस्य खतः पाल-त्यायोगात् प्रमादत्वकर्दत्वभोक्तात्मकानर्घनिवर्त्तकत्वेनेव फलतं वक्तयं। तचानर्थस्य सव्यले ज्ञानमाचानित्रच्ययोगादध्यस्तलं वक्तव्यमिति बन्ध-स्याध्यस्तलमधीत् सूचितं। तच शास्त्रस्य विषयप्रयोजनवन्वसिद्धि-चेतुः। तथा चि ग्रास्त्रमारव्ययं विषयप्रये।जनवत्त्वाद् भाजनादिवत्। शास्त्रं प्रयोजनवद् बन्धनिवर्त्तनज्ञानचेतुलात् "रज्ज्रियं" इत्यादि-वाकावत्। बन्धा चाननिवर्त्धाऽध्यस्तलात् रज्जुसर्पवत्, इति प्रयोजन-सिद्धिः। एवमर्थाद् ब्रह्मज्ञानाञ्जीवगतानर्थभमनिवृत्तिं पालं स्वयन् जीवब्रह्मणेरिकां विषयमप्पर्धात् सचयति । चन्यज्ञानादन्यत्र भमानि-रुत्तेः। जीवा ब्रह्माभिन्नः तज्जानिवर्चाध्यासाश्रयलात्, यदित्यं तत्त्रया यथा सुन्यभित्र इदमंग्र इति। विषयसिद्धि चेतुरथ्यास इत्येवं विषयप्रयोजनवत्त्वाच्छास्त्रमारमागीयमिति। अत्र पूर्वपत्ते बन्धस्य सव्यवेन ज्ञानादनिष्टत्तेषपायान्तरसाध्या मुितारिति फलं। सिद्धान्ते चानादेव मुितारिति विवेतः। इति सर्व्वं मनिस निधाय ब्रह्मस्रवाशि वाखातुकामी भगवान् भाष्यकारः सूत्रेण विचारकर्त्तवतारूपश्रीता-र्थान्यथानुपपन्याऽर्थात् स्त्रितं विषयप्रयोजनवन्त्रम्पोद्वातत्वात् तिस-जिच्नेलधासाचीपसमाधानभाष्याभ्य ांप्रथमं वर्मायति "युसादसात्प्रत्य-यगोचरयोः" इति। रतेन सूचार्यास्पर्शिलाद्यासग्रश्ची न भाषामिति निरस्तं। चार्थिकार्थस्पर्शिलात्।

यत्त मङ्गलाचरणाभावादयाख्येयिनदं भाष्यमिति। तन्न। सुतरा-मितरेतरभावानुपपत्तिरिखन्तभाष्यरचनाधं तदर्थस्य सर्वे।पदवर-द्वितस्य विज्ञानघनप्रवागर्थस्य तत्वस्य स्मृतत्वात्। ख्रोते निर्दे।घलादिदं भाष्यं खाख्येयं॥

### ॐ नमा भगवते वासुदेवाय॥ युग्रदसात्प्रत्ययगाचरयार्विषयविषयिणास्तमःप्रकाशवद्वि-

लाने स्ताविदं रजतमिति समः सत्यरजते इदं रजतमित्यधि-स्वानसामान्यारोप्यविश्वेषयेरिकाप्रमाहितसंखारजन्ये दृष्ट इति। च-चाप्यात्मन्यनात्मा इङ्काराध्यासे पूर्वं प्रमा वाच्या, सा चात्मानात्मने ।-वं क्षित्वेक्यमपेद्यते, न हि तदक्ति। तथा हि चात्मानात्मानावेकास्त्र श्री परस्परेक्यायाग्यत्वात् तमः प्रकाश्चवदिति मत्वा हेतुभूतं विरोधं वक्षतः प्रतितितो व्यवहारतः साध्यति॥ युष्यदक्षत्पत्ययगोचर्या-रिति॥ न च "प्रत्ययोत्तरपदयोच्च" इति [पा॰ १८८०] स्त्रचेण "प्रत्यये चेत्तरपदे च परते। युष्यदक्षदोर्मपर्यन्तस्य त्वमादेशी क्त" इति वि-धानात् "त्वदीयं मदीयं त्वप्पृची मत्पृच" इतिवत् "त्वन्मत्प्रत्यय-गोचरयोः" इति स्थादिति वाच्यं। "त्वमावेकवचने" [पा॰ १८०] इत्येकवचनाधिकारात्। च्यच च युष्यदक्षदोरेकार्थवाचित्वाभावाद-नात्मनां युष्यदर्थानां बज्जतादक्षदर्थचैतन्यस्थाप्युपाधिते। बज्जतात्।

नन्वें सित निषम भाष्ये विग्रहः? न च "यूयिमिति प्रत्येषे युष्मस्त्ययः वयमिति प्रत्येषे स्वार्येष्ठस्त्र्ययस्त्र्रे चर्योरिति विग्रह् इति वाचं। एव्दसाधृत्वेऽप्यर्थासाधृत्वात्। न ह्यहङ्काराद्यनात्मने। यूयिमिति प्रत्यथिवयत्मस्त्रीति चेत्। न। ग्रोचरपदस्य योग्यतापर-त्वात्। चिदात्मा तावदस्मत्प्रत्यययोग्यः। तत्ययुक्तसं एयादिनिष्टत्ति-पत्तास्त्वात्, न तावदयमेनान्तेनाविषयः, चस्तत्प्रत्ययविषयत्वारिति भाष्योक्तेस्य। यद्यप्यद्कारादिर्णि तद्योग्यस्त्यापि चिदात्मनः सना प्राद्यन्तभेदिसिद्यार्थं युष्मत्प्रत्यययोग्य हत्युच्यते।

खासमस्रीचरणास्तु टीकायोजनायामेवमाङः। "सम्बेध्यचेतने।
युष्मत्पदवाचः, स्रहङ्कारादिविशिष्ठचेतने।ऽस्मत्पदवाचः, तथा च युयादस्मदोः खार्थे प्रयुच्यमानयोरेव त्वमादेशनियमा न लाह्याक्रयोः।
"युप्पदस्मदोः षष्ठी चतुर्यो दितीयास्यये। व्यावाविति"[पा॰=११२०]
स्त्रवासाङ्गत्यपसङ्गात् स्रव शब्दलह्मक्योरिव चिन्मावजडमावल्यक्रियोरिप न त्वमादेशो लह्मकत्वाविश्रीषादिति"। यदि तथाः शब्दबे।
धक्रते सत्येव त्यमादेशाभाव द्रत्यनेन स्रवेण ज्ञापितं तदाऽस्मिन् भाष्ये

### रुद्धसभावयारितरेतरभावानुपपत्ती मिद्धायां तद्धर्माणामपि

युपात्पदेन युपाच्चव्दजन्यप्रवययोग्यः परागर्थे। लच्चते, खसाच्चव्दज-न्यप्रवययाग्यः प्रवासाता। तथा च लच्चतावच्छेदकतया प्रब्दोऽपि बोध्यत इति न लमादेशः। न च परान्त्यप्रत्यन्तयोरेव लच्चतावच्छे-दक्तलं न ग्रब्दयाग्यलां ग्रस्य गारवादिति वाचां। पराक्षतीचार्विरा-धस्फरणार्थं विरुद्धग्रब्दयाग्यलस्यापि वक्तव्यलात्। चत रवेदमस्मत्-प्रत्ययगो चरयोरिति वक्त येऽपोदं शब्दो ऽस्मदर्थे लोके वेदे च बद्ध शः "इमे वयमासाहे" "इमे विदेहाः" "खयमहमस्मि" इति च प्रयोगद-र्भनात् नासाच्छव्दविरोधीति मला युग्नच्छव्दः प्रयुक्तः। इदंशव्दप्रयोगे विरोधास्प्रोत्तेः। रतेन चेतनवाचिलादसाच्छब्दः पृब्धं प्रयोक्तायः ''खभ्य-र्चितं पूर्विमिति न्यायात्" "त्यदादीनि संवैनित्यमिति" [पा॰१।२।७२] सूत्रेण विहित रक्षेषच सादिति निरक्तं। "युग्नदस्मदोरिति" सूत्र इवाचापि पूर्विनिपातैन शेषयोरपाप्तेः, रमशेषे विविच्यतिविरोधा-स्पर्तेच। वडासु "युष्पदर्धादनात्मना निष्क्षय युद्धस्य चिडातीर-धारीपापवादन्यायेन यच्यां चीतियतुमादी युवादयच्यां "इत्याजः। तच युग्नदसात्पदार्थाभ्यां परान् प्रत्यक्षेनात्मानात्मने विस्ति। विरोध उत्तः॥

प्रत्ययपदेन प्रतीतिते। विरोध उक्तः। प्रतीयत इति प्रत्ययो प्रह्मारादिरनात्मा दृश्यतया भाति, स्वात्मा तु प्रतीतित्वात् प्रत्ययः स्प्रकाणः
तया भाति। गोचरपदेन व्यवहारते। विरोध उक्तः। युष्मदर्थः प्रत्यगात्मितरस्वारेण कर्ताः हमित्यादिव्यवहारगोचरः, स्रस्पर्थस्वमात्मप्रविलापेन ''स्वहं ब्रह्मेति'' व्यवहारगोचर इति विधा विरोधः स्फुटीकतः। युष्मचस्मच युष्मदस्पदी, ते एव प्रत्ययो च तो गोचरी चेति
युष्मदस्मत्प्रत्ययगोचरी तयोस्तिधा विरुद्धभावयोरितरेतरभावो
प्रत्यत्माभेदस्तादात्यं वा तदनुपपत्ती सिद्धायामित्यन्वयः। रेक्यासम्भवेऽपि स्क्तो घट इतिवत्तादात्यं किं न स्थादित्यत स्वाह्म विषयविधयिगोरिति॥ चिन्नडयोर्विधयविधयित्याद्दीपघटयोरिव न तादात्यमिति भावः। युष्मदस्पदी पराक्षप्रत्यम्वन्ती, ते एव प्रत्ययस्थ गोचरस्वेति विग्रहः। स्वत्र प्रत्यगाचरपदाभ्यां स्वात्मानात्मनोः प्रत्यक्ष्प्पराग्भावे चिदचित्वं हेतुरुक्तः, तत्र हेतुमाह विषयविधियगोरिति।

#### मुतरानितरेतरभावानुपपत्तिरित्यते।ऽस्रात्रत्ययगोचरे विषयिणि

चनातानी प्राह्यलादिचलं चातानल प्राह्नलाचिलं वाचं। चिचले खख खेन ग्रह्स नर्मनर्दविदाधेनासमानादपवात्वापत्तिरिवर्थः। यथे छं वा चेतु चेतु मद्भावः। नन्वेवमात्मानात्मनीः पराक्षयत्र ति चिद-चित्तेन याह्ययाहकालेन च विरोधात् तमःप्रकाणवरैकास्य तादात्यस्य वानुपपत्ती सत्यां तत्प्रमित्यभावेनाध्यासाभावेऽपि तद्धर्माणां चैतन्य-सुखजाडादुःखादीनां विनिमयेनाध्यासाऽस्वित्यत चाइ ॥ तद्धर्माणा-मपीति॥ तयोरात्मानात्मनोर्धर्मास्तद्धर्मास्तेषामपि इतरेतरभावान-पपत्तिः। इतरच धर्मान्तरे इतरेषां धर्माणां भावः संसर्गस्त्रस्थानुप-पत्तिरित्यर्थः। न हि धिर्माणाः संसर्गं विना धर्माणां विनिमयोऽस्ति। स्पाटिके ले। चितवस्त्माविधात् ले। चित्रधर्मासंसर्गः। खसङ्गातमधर्मिणः क्रेनाऽप्यसंसग्रीद्धिमंसंसर्गपूर्वकी धर्मसंसर्गः कुतस्य इव्यभिप्रेवीतां॥ सुतरामिति ॥ नन्वात्मानात्मनोत्त्वादात्म्यस्य तद्धममसंसर्गस्य चाभावे उपधासः निं न सादिवात चाइ ॥ इवात इति ॥ इवातारीवा तादा-क्यायभावेन तत्प्रमाया चभावादतः प्रमाजन्यसं खारसाधास हेतार-भावादध्यासा मिळाति भवितुं युक्तमित्यन्वयः। मिळाण्ब्दा द्यर्घः, अपक्रववचनः स्वनिर्वचनीयतावचनस्वेति। अत्र चापक्रवार्थः। ननु कुत्र कसाधासी (प्रज्यते स्वामञ्ज सातान्यनातात द्वमीणां सनातान्या-त्मतद्धर्माणामधासा निरस्त इताइ॥ ससत्प्रवयगोचर इतादिना॥ चहिमितिप्रवययोग्यलं बुद्धादेरपात्तीति मला तत चात्मानं विवेच-यति ॥ विषयिगोति ॥ ब्ड्यादिसाचिगोत्यर्थः। साचित्वे हेतुः ॥ चिदा-त्मक इति ॥ चहमिति भासमाने चिदंशात्मनी वर्षः॥ युमत् प्रवयगी-चरस्येति ॥ लंकारयोग्यस्य इदमर्थस्येति यावत्। नन्व इमिति भास-माननुद्धादेः कथमिदमर्थलिमियत चा ह ॥ विषयस्रेति ॥ साचिभा-यस्येत्यर्थः। साचिभाष्यतरूपनच्यायागाद् नुद्यादेर्घटादिवदिदमर्थतं न प्रतिभासत इति भावः। खय वा यदात्मनी मुख्यं सर्व्वान्तरलरूपं प्रवाम् प्रतीतिलं ब्रह्मास्नीति यव हारगाचरलं चातां तदसिद्धं, खह-मिति प्रतीयमानलात् अचङ्कारविदियाणङ्गाचा अस्त्रवयगोचर रति॥ घसाचासी प्रत्ययसासी गोचरस तिसिवित्यर्थः। यहंटतिय-

## चिदाताके युषात्रात्ययगाचरस्य विषयस्य तद्धर्माणां चाथामः।

श्चरफारणलं स्फारणविषयलं वा हेतुः। खाद्ये दृष्टान्ते हेलसिद्धिः। दितीये तु पचे तदसिद्धिरित्याताना मुखं प्रत्यक्षादि युक्तमिति भावः। नन् यदाताना विषयिलं तदसिद्धं ''खनुभवामि'' इति प्रब्दवन्वात् च-इङ्कारविद्यात चाह्य विषयिणीति॥ वाचलं लच्चलं वा हेतुः। नादः। पत्ते तदसिद्धेः। नान्यः। दछ।न्ते तदैनस्यादिति भावः। "देचं जाना-मि" इति देचाच्यारयार्विषयविषयिलेऽपि मन्छोऽचमित्रभेदाथा-सवदात्माचङ्कारयोरपाधासः स्यादित्यत चाच ॥ चिदात्मक इति ॥ तयार्जाखाल्यवाभां सादृश्यादथासेऽपि चिदातमन्यनविक्ति जडाल्पा-हङ्कारादेनीधास इति भावः। "चहं" इति भाखलादात्मवदहङ्कार-स्थापि प्रत्यक्षादिनं मुख्यमेव, ततः पूर्वेकापराक्षायसिद्धिरित्याश-ङ्याच ॥ युग्नदिति ॥ अइंग्रिसास्यलम इङ्गारे नास्ति नर्हनर्मालवि-रोधात्, चिद्रास्थलं चिदात्मिन नास्ति इति चेलसिद्धिः। खतो बुद्धादेः प्रतिभासतः प्रत्यक्षेऽपि पराक्षादिकं मुख्यमेवेति भावः। युप्रत् पराक् तचासी प्रतीयत इति प्रवयसासी कर्टलादियव हारगोचरस तस्येति विग्रहः। तस्य हैयलार्घमाइ॥ विषयस्येति॥ विज् बन्धने। विधियोति बधाति इति विषयक्तस्येत्वर्थः। चात्मन्यनात्मतद्भर्माध्यासो मिळा भवतु, चनात्मचात्मतद्रमीथासः किंन स्वात्? ''चहं स्फरामि'' ''सुखी'' इत्याद्यनुभवादित्याश्रङ्घा हु ॥ तदिपर्थये गेति ॥ तसादनात्मना विपर्ययो विरुद्धसभावस्रेतन्यं, इत्यमावे हतीया। चैतन्याताना विष-यिगक्तद्रमांगाच योऽचङ्कारादी विषयेऽध्यासः स मिष्येति नाक्तीति भवितुं युक्तं चथ्याससामग्यूभावात्। न ह्यत्र पूर्व्वप्रमाहितसंस्कारः साद्यसञ्चानं वास्ति। निरवयवनिर्गुणखप्रकाशात्मनिर्गुणावयवसाद-श्यस्य चाचानस्य चायागात्।

नन्वातानी निर्मुणले तद्धमीणामिति भाष्यं कथिमिति चेत्। उचते। बुद्धिटच्यभियक्षं चैतन्यं ज्ञानं विषयाभेदेनाभियक्षं स्पुरणं। सुभक-मंजन्यरित्तयक्षमानन्द् रत्येवं रच्छपाधिकतभेदात् ज्ञानादीनामाता-धर्मालयपदेणः। तद्क्षं टोकायां "खानन्दे। विषयानुभवे। नित्यलचेति सन्ति धर्मा चएयक्षेऽपि चैतन्यात् एथगिवावभासन्त" रति। खते। तिद्वपर्ययेण विषयिणसद्धर्माणाञ्च विषयेऽधामा मिय्येति भवितुं युत्तं। तथाष्यन्योन्यस्मिन्नन्योन्यात्मकतामन्यान्यधर्मांञ्चा-थास्रोतरेतरा\*विवेकेनात्यन्तविविक्तये।धर्मधर्मिणोर्मियाज्ञानि-

निर्मुणब्रह्मात्मलमते ''बाहुङ्गरोमि'' रति प्रतीतेरर्थस्य चाथासलायो-गात् प्रमालं। "चचं नर इति सामानाधिकरण्यस्य गै। णलमिति" मतमास्येयं। तथा च बन्धस्य सव्यतया ज्ञानानिवित्तिरूपमलासम्भ-वाद बद्धमुतायाजीवन्द्रसोरिकायागेन विषयासम्भवात् प्रास्तं नार-माणीयमिति पूर्वपचभाष्यतात्रायः। युर्त्तग्रहणात् पूर्वपचास्य दुर्वजलं स्चयति। तथा चि किमध्यासस्य नास्तिलमयुक्तलादभानादा कार-गाभावादा ? खाद्य इस इसाइ॥ तथापीति॥ रतदन्रीधादादी यदापीति पठितयं। अध्यासस्यासङ्गस्वपकाष्यातमययुक्तत्वमलङ्कार इति भावः। न दितीय इत्याच ॥ चयमिति ॥ ''चचः नर्ता मन्छो। इं' इति प्रवानुभवादधाससाभानमसिद्धभिवार्यः। न चेदं प्रवादां नर्वतादी प्रमेति वाचां। खपीषघेयतया निर्देषिणापक्रमादि लिङ्गाव धततात्प-यगा च "तत्त्वमस्यादि" वाक्येनाकर्त्रब्रह्मवेश्वनेनास्य भमलिन्ययात्। न च ज्येष्ठप्रवाचि विरोधादाम ज्ञानसीय बाध इति वाचं देचातावा-दप्रसङ्गात्। "मनुखो(इं" इति प्रवचित्रोधेन "चयायमण्रीर" इत्यादिश्रुत्या देचान्यातमासिद्धेः। "तस्मादिदं रजतं" इति वत् सामा-नाधिकरण्यप्रवास्य अमलग्रङ्गाकलङ्कितस्य नागमात् पावल्यमित्या-स्थेयं। किञ्च ज्येष्ठतं पूर्व्वभावितं वा? चागमज्ञागं प्रत्युपजीयातं वा? षाये न प्रावत्यं। च्येष्ठसापि रजतसमस्य पञ्चाद्गाविना सुतिज्ञानेन बाधदर्भनात्। न दितीयः। घाममज्ञाने।त्यत्ती प्रव्यचादिमूलरुद्वव्यव-हारे च संगतिग्रहदारा प्रव्हापलिखदारा च प्रत्यचारेका वहारिक-प्रामाण्यसापजीयलेऽपि तान्तिकप्रामाण्यसानपेचितलादनपेचितांप्र-खागमेन बाधसंभवादिति।

यनु चि शिक्षयागस्य अतिवनात् कालान्तरभाविकाचे तुलवत् 
''तथा विदाद्यामरूपादिमृक्ता' इति अतिवनात् सव्यस्यापि ज्ञाना-

विरेकेशात्यक्तविरिक्तयेः मृत्यु • पाठः।

#### मित्तः मत्यानृते मिथुनोक्तत्या इमिदं ममेदिमिति नैमर्गिको ऽयं

विष्टत्तिसम्भवादध्यासव गुनं वार्यमिति तव। ज्ञानमात्रनिवर्त्त्रस्य क्वापि सव्यवादर्शनात्, सव्यस्य चात्मना निवन्यदर्शनाच, च्योग्यता-निखये सति सत्यबन्धस्य ज्ञानाद्गिष्टत्तिष्ठतर्नेधिकलायागात्। न च सेतुदर्भनात् सत्यस्य पापस्य नाभदर्भनाद्वायाग्यतानिश्चय इति वाचं। तस्य अदानियमादिसापेच ज्ञाननास्यलात्, बन्धस्य च "नान्यः प्रया" इति श्रया ज्ञानमाचात्रिवत्तिपतीतेः। अतः श्रतज्ञाननिवर्क्ततिर्वाः ष्टार्यमध्यस्ततं वर्स्तियं। निच्च ज्ञानैनिवर्च्यस्य किं नाम सत्यतं? न तावदचानाजन्यत्वं। "मायान्त प्रकृतिं" इति श्रुतिविरोधात् मायाविद्ययारेकात्। नापि खाधिष्ठाने खाभावसून्यलं। "अस्य लं" इत्यादि निषेधश्रुतिविरोधात्। नापि ब्रह्मवद्वाधाये। ग्यतं ज्ञाना नि-वृत्तियतिरिधात्। खय व्यवहारकाले बाधसूचलं। तर्हि वाव-द्वारिकमेव सत्यविभित्यागत मध्यक्ततं। तच श्रुत्यर्थे याग्यता ज्ञानार्थं वर्सानीयमेव यागस्यापृर्वदारत्ववत्। न च तदनन्यलाधिकर्यो तस्य वर्सनात् पानरकं। तजीक्ताधासस्येव प्रवत्यक्तविषयादिसिद्धार्थमादी सार्थमायलादिति दिन्। चथासं देधा दर्भयति॥ नेाकयवद्वार इति॥ न्नाकाते मन्छोऽइमिलाभिमन्यत इति ने निकीऽर्घाधासः तदिवयो व्यवहारीऽभिमान इति ज्ञानाधासा दर्शितः। दिविधाधासखरूपल-न्तरामा च अन्ये न्यस्मि दिला दिना धर्माधर्मि से रित्यन्तेन ॥ जा खर्चेत-न्यादिधर्माणां धीर्मणाव इङ्गारात्मानी तयारत्यनं भिन्नयोरितरेतर-भेदाग्रहेणाची चिस्मिन् चनो चतादात्यं चनो न्यधर्मां च चतासेनाधास नीक्यव हार इति योजना। खतः "सीऽयं" इति प्रमाया नाध्यासलं तदिदमर्घयोः नालभेदेन निल्यतभेदेऽपि चलन्तभेदाभावात्,इति वता-मत्वन्तेत्वतां। न च धर्मितादात्याधासे धर्माध्याससिद्धेः "धर्मांश्चिति" वर्धिमति वाचं। अन्धलादीनामिन्त्रियधर्माणां धर्म्धथासास्प्रदले उपान्धा उचिति स्फटो उथास इति ज्ञापनार्थलात्। नन्वातमानात्मेनाः परस्पराधक्तले श्रुन्यवादः स्यादित्याशङ्काच ॥ सत्यान्ते मिथ्नीक-लेति ॥ सत्यमनिदं चैतन्यं, तस्यानात्मनि संसर्गमात्राधासो न सरूं-

<sup>\*</sup> सवासमिवध्यक्तत्विमिति १६६ सं० पुक्तकपाठः।

पस्य। चन्द्रतं युद्मदर्थः तस्य खरूपते। (प्यथासात् तये। र्मि युनी करण-मधास इति न सून्यते त्यर्थः।

नन्यधासिम्यनीनरणलीनयवद्यारणब्दानामेनार्यतेऽध्यस मिय-नीक्त येति पूर्वकाललवाचि "ला" प्रत्ययादेशस्य स्यपः कथं प्रयोग इति चेत्र चथासयितिभेदात्। तत्र पूर्वपूर्वाध्यासस्योत्तरोत्तराध्यासं प्रति संस्कारदारा पूर्वकाललेन हेतुलये।तनाधं स्थपः प्रयोगः। तदेव स्पष्ट-यति॥ नैसर्गिन इति॥ प्रत्यगात्मनि चेतुचेतुमङ्गावेनाधासप्रवाचीऽना-दिरित्यर्थः। ननु प्रवाहस्यावस्तुलादध्यासयातीनां सादिलात् कथम-नादिलमिति चेत? उचते। अधासलाविच्छत्रयातीनां मध्येऽन्यतमया यात्रा विनादनादिकालस्यावर्त्तनं कार्यानादित्वमिति, खङ्गीकारात्। रतेन कारणाभावादिति कल्पो निरक्तः संस्कारस्य निमित्तस्य नैस-र्शिक पदेने सिलात्। न च पूर्व प्रमाजन्य एव संस्कारी हेतुरिति वार्च षाववेन पूर्वानुभवजन्यसंखारसा हेतुलात्। खतः पूर्वाधासजन्यसं-कारोऽस्तीति सिद्धं। यथासस्योपादानमाच ॥ मिळाज्ञाननिमित्त इति । मिळा च तदज्ञानञ्च मिळाज्ञानं तिविमित्तस्पादानं यस्य स तिविभित्तस्तदुपादान इत्यर्थः। अज्ञानस्रोपादानलेऽपि संस्फारदाता-तत्तावरकतया दीवलेगाच्याराध्यासकर्त्रीयरखोपाधिलेन संस्ता-रकालकर्मादिनिमित्तपरिणामिलेन च निमित्तलमिति द्यातियतुं नि-मित्तपदं। खप्रकाशातात्यसङ्गे कथमविद्यासङ्गः संख्तारादिसामग्यभा-वात्, इति ग्रङ्गानिरासार्थं मिळापदं। प्रच खमार्च खम खने पेचना-नुभवसिद्धान्धकारवत् "चहमज्ञ" इत्यन्भवसिद्धमज्ञानं दुरपङ्गवं कित्याधिष्ठानास्पर्शिलात् निवासक्पेचानसाविरोधिलाचेति । यदा खजानं जानाभाव इति ग्रङ्गानिरासार्थं मिळापदं। मिळाले सति साचाञ्जाननिवर्त्यात्मज्ञानस लच्चां मिळाजानपरेने तां। चानेनेच्छाप्रामभावः साचान्निवर्च्यत इति वदन्तं प्रति मिळाले सती-ख्रतं। खज्ञाननियत्तिदारा ज्ञाननिवर्त्धं बन्धे (तियाप्तिनिरासाय सा-चादिति। चनाय्पादानले सति मिळालं वा लचणं। ब्रह्मनिरासाधै मिळालिमिति। सदादिनिरासार्धमनादीति। खिवदातमनीः सम्बन्धः निरासार्थम्पादानले सतीति। संप्रति अध्यासं द्रष्टियतुमभिलपति ॥ षद्मिदं ममेदिमिति ॥ चाधात्मिकवार्याधासेव्वद्दमिति प्रथमाऽधा-सः। न चाधिष्ठानारीत्यां प्रदयानुपनमात् नायमध्यास इति बार्च।

लोकयवहारः। श्राह कोऽयमधासी नामेति? उचिते। स्रति-

"खया दहति" इतिवत् "बहम्पलभ" इति टक्टग्यां प्रयारपलमात्। इदंपदेन भाग्यः संघात उचते। "खत्राचितदं" इत्यनेन "मनुछोऽचं" इति तादात्याथ्यासा दर्शितः। "ममेदं श्र्रीरं" इति संसर्गाध्यासः॥ ननु दे हात्मनी स्तादात्यमेव संसर्ग इति चेत। सत्यं। सत्तेको सति मिथोऽभेदक्तादात्यं। तच "मन्छोऽहम्" हत्येकां सभानं "ममेदमिति" भेदांश्ररूपसंसर्गभानमिति भेदः। एवं सामग्रीसत्त्वादनभवसत्त्वाद-थासी (क्ली खती ब्रह्मातीकी विरोधा भावेन विषयप्रयोजनयोः सत्त्वात् शास्त्रमारमाणीयमिति सिद्धान्तभाष्यतात्पर्थं। रवश्च सूत्रेगार्थात् स्चिते विषयप्रयोजने प्रतिपाद्य तज्जेतुमध्यासं नद्यासम्भावनाप्रमागैः साधियतुं बद्धां एक्ति ॥ चाहिति ॥ किंबद्याकी ऽधास इत्याइ पूर्व-वादीत्यर्थः। अस्य प्रास्तस्य तत्त्वनिर्स्ययप्रधानत्वेन वादक्यात्वद्यातनार्थं षाहिति परोक्तिः। "बाहिलादि" "क्यं पुनः प्रत्यगात्मनीत्यन्तं" प्राग-धासनच्चापरं भाष्यं तदारभा संभावनापरं। "तमेतमविद्याखं" इत्यारभा "सर्व्वेवीतप्रवादा" इत्यनं प्रमाणपरमिति विभागः। वद्य-गमाइ॥ उचते स्तिरूप इति॥ चथास इत्यन्यकः। अत्र परता-वभास इत्येव लच्चें। भ्रिष्टं पददयं तदुपपादनार्थं। तथाचि अव-भास्यत इत्यवभासा रजताद्यर्थः तस्यायात्र्यमधिकरणं परचपदार्थः। श्रिधिकरणसायोग्यलमारीप्यात्यनाभावलं तदत्तं वा? तथा चैकाव-च्हेरेन ससंस्ट्यमाने सायनाभावनति चनभास्यत्मध्यत्तत्विमयर्थः। इदच साधनाचधाससाधारणं लद्यां। संयोगेऽतियाप्तिनिरासाय एकावच्छेदेनेति। संयोगस्य खसंहज्यमाने वची खालनाभाववत्यव-भाखलेऽपि खखायन्ताभावयोर्म्नाग्रावक्चेदक्रभेदाद्वातियाप्तिः। पृत्रं खाभाववति भूतले पञ्चादानीतो घटे। भातीति घटेऽतियाप्तिनिरा-साय खसं खच्यमान इति पदं। तेनावभासकाले प्रतियोगिसंसर्गस्य विद्यमानलघोच्चते इति नातिवाप्तिः। भूलावच्चेदेनावभास्यमभेऽति-र्थाप्तवारणाय खाळन्ताभाववतीति पदं। सुताविदन्वावच्छेरेन रज-तसंसर्गकालेऽखन्ताभावोऽस्तीति नाखाप्तिः। नन्वस्य लद्धाससम्बन्ध सती रजतस्य सामग्यभावेन संसर्गासत्त्वात । न च सार्थमायासत्यर-

रूपः परच पूर्वदृष्टावभामः। तं केचिद् "त्रन्यचान्यधर्माध्याम"

जतसीव परच युक्ताचवभास्यलेगाधक्तलाकिरिति वाचं खन्ययाखा-तिप्रसङ्गादिखत चाइ॥ सातिरूप इति॥ सार्थते इति स्तृतिः सखर-जतादिः तस्य रूपमिव रूपमस्येति स्नितरूपः सार्थमाणसदेश इत्यर्थः। साद्यां सार्यमाणादारीपस भेदानान्ययात्यातिरित्व कं भवति। सादश्यमुपपादयित ॥ पूर्व्वदछेति ॥ दछं दर्भनं संस्कारदारा पूर्व-दर्शनादवभास्यत इति पूर्वेद्रयावभासः। तेन संस्तारजन्यचानविष-यतं सार्थमा गारीपयोः साद स्यमुतां भवति स्वारीपयोः संस्कार-जन्यतात्। न च संकारजन्यतादारीपस्य स्मृतितापत्तिरिति वाचं देशवसंप्रयोगजन्यलस्यापि विविच्चितलेन संस्कारमाचजन्यलाभावात्। खन संप्रयोगशब्देन खधिछानसामात्यज्ञानम् चते। खहद्भाराध्यासे इन्द्रियसंत्रयोगानाभात्। एवच्च देशवसंत्रयोगसंस्कारवनाच्चत्रयादौ रजतमुत्पन्नमत्तीति परच परादभास्यल च्चाममुपपन्नमिति स्मृतिरूप-पृर्वदृष्टपदाभ्यामुपपादितं। खन्ये तु "ताभ्यां दे। वादिचयजन्यतं नार्या-थासनदागमुतां" इत्याजः। अपरे तु "सातिरूपः सार्थमाणसदशः" सादृश्यच प्रमाणाजन्यज्ञानिविषयतं, सृत्यारीपयोः प्रमाणाजन्यतात् पूर्वदृष्टपदं तज्जातीयपरं, चभिनवरज्ञतादेः पूर्वदृष्टताभावात्; तथाच प्रमाणाजन्यज्ञानविषयले सति पूर्वट्छजातीयलं प्रातीतिका-थासनचर्यं ताभ्यामुक्तं; परत्रावभासग्रव्दाभ्यामध्यासमात्रनचर्यं या-खातमेव ; तच सार्थमाणगङ्गादावभिनवघटे चातिचापितिरासाय प्रमाणे यादिपदद्वयं" इत्याजः। तत्राधीधासे समर्थमाणसद्यः परत पूर्वदर्शनादवभास्यत इति योजना। ज्ञानाथ्यासे तु स्मृतिसदशः परच पूर्व्वदर्भगादवभासत इति वाकां योजनीयं इति संद्योपः। ननु खथासे वादिविप्रतिपत्तेः कथमुत्तलच्चणसिद्धिरित्याप्रद्याधिष्ठानारोप्यखरूप-विवादेऽपि "परच परावभास" इति लच्च संवादायितिभिः सत्या-धिष्ठाने मिळार्थावभाससिद्धेः सर्वतन्त्रसिद्धाना इदं नद्धामिति मला ष्यन्यथात्मः व्याति वादि ने ार्मातमा इ॥ तं केचिदिति॥ केचिदन्यथा व्याति-वादिने। उन्य श्रुत्वादावन्यधर्मस्य खावयवधर्मस्य देशानारस्य रूपादे-रथास इति वदन्ति । स्रात्मत्यातिवादिनस्त वाह्यश्रत्वादी वृद्धिरूपा-

इति वदिन्त । केचिनु "यत्र यद्धामसदिवेकाग्रहिनवन्धने। भ्रम" इति । ऋन्ये तु "यत्र यद्धामस्तस्येव विपरोत्धर्माल-कल्पनामाच्चत" इति । सर्व्यापि लन्यस्थान्यधर्मावभामतां न व्यभिचरति । तथाच लेकिऽनुभवः "ग्रुक्तिका हि रजतवदव-भामते एकश्चन्द्रः मदितोयवद्" इति । कथं पुनः प्रत्यगात्मन्यवि-षयेऽध्यामे विषयधर्माणां ? मर्व्या हि पुरोऽवस्थिते विषये विष-

तानी धर्मास्य रजतस्याधास चान्तरस्य रजतस्य विचर्वदवभास इति वदन्ती वर्षः। आखातिमतमा इ॥ केचिदिति ॥ यत्र यस्याधासी ले(क-सिद्धक्तयोरर्थयोक्तद्वियोस भेदाय हे सति तन्मृतो समः, इदं रूपः मिति विशिष्ययव हार इति वदन्ती वर्षः । तैरिप विशिष्ययव हारा-न्यथान्पपत्या विशिष्टभान्तेः खीकार्थ्यतात् परत्र परावभाससम्मति-रिति भावः। श्रून्यमतमा इ॥ चन्ये तिति॥ तस्वैवाधिष्ठानस्य श्रुत्वादेवि-परीतधर्मालकल्पनां विपरोती विरुद्धी धर्मी यस तद्भावस्तस्य रज-तादेरत्यनासतः कल्पनामाचचत इत्यर्थः। रतेषु मतेषु परत्र पराव-भासत्वलच्यासंवादमा इ॥ सर्व्वयापि त्विति॥ अन्ययाखातित्वादिप्रका-र्ववादेऽप्यध्यासः परच परावभासललक्त्रां न जन्नातीत्वर्थः। युक्ता-वपरोत्तस्य रजतस्य देशानारे बुद्धी वा सत्त्वायागात् श्रुत्यत्वे प्रत्यत्त-लायोगात् युत्ती सत्त्वे बाधायोगान्मियात्वमेवेति भावः। आरोपं मिळालेन यस्यपेचा तसानुभवसिद्धलादिला इ॥ तथा चेति॥ बाधा-ननरकालीने। (यमनुभवः। तत्पूर्वं यक्तिकालचानायोगात् रजतस्य बाधप्रवाद्यसिद्धं मिळालं च वच्छव्देनीचते। खात्मनि निरूपाधिके इ-ङ्वाराध्यासे द्रष्टान्तमुक्का ब्रह्मजीवान्तरभेदस्याविद्याद्युपाधिकस्याध्यासे दृशान्तमा इ॥ एक इति ॥ दितीयचन्त्रसिहतवदेक एवा कुल्या दिधा भाती वर्षः। लक्त गप्रकरणे। पसंद्वारार्धे इति ग्रब्दः। भवलध्यासः सु-त्यादी, चात्मनि तुन संभवती व्यक्ति॥ कयं पुनरिति॥ यचाप-रोच्चाध्यासाधिष्ठानलं तचेन्द्रियसंयुक्तलं विषयलचेति व्याप्तिः सुक्त्यादी द्या। तत्र वापकाभावादात्मने। दिखानलं न संभवती विभिष्रे वाह

यान्तरमध्यस्ति। युमत्प्रत्ययापेतस्य च प्रत्यगाताना विष-यतं त्रवीषि। उच्यते। न तावद्यमेकान्तेनाविषयः। श्रस्मत्-प्रत्ययविषयतात्, श्रपरे। चलाच प्रत्यगाताप्रिषद्धेः। न चाय-मस्ति नियमः "पुरे। ऽवस्थित एव विषये विषयान्तरमध्यसित-व्यमिति"। श्रप्रत्यचेऽपि ह्याकाभे बालास्त्वमिल्जनताद्यध्यस्-

प्रवागातानीति ॥ प्रतीचि पूर्ण दिन्यगात्रा विषयसाहद्वारादेलाडकांगाश्वाध्यासः कथिनवर्षः । उत्तया माइ ॥ सर्वे हिति । प्राे द्विव्यत्वासि । वन्त्रात्वाने । वन्त्रात्वाने । वन्त्रात्वाने । वन्त्रात्वाने । विषयतादिकमिक्त्वित श्राद्वादि ॥ द्रदंप्रव्ययान हर्स्य प्रव्यगाताने । "न चत्तुषा एस्वत" द्रवादि श्रुतिमनुस्त्व तमिष्यत्वं त्रवीषि । संप्रव्यध्यसकोंभेन विषयत्वाङ्गीकारे श्रुतिसिद्धान्तरोर्वाधः स्यादिव्यर्थः । आत्मन्यध्याससंभावनां प्रतिजानीते ॥ उत्यते द्रति ॥ अधिस्रानारोष्ययारेकस्मिन् ज्ञाने भासमानत्वमात्रमधासव्यापकं, तच्च भानप्रयुत्तसं प्रयनिरुत्त्यादिष नभाक्तं, तदव भानभिद्मत्वघटितं विषयत्वं, तद्भ व्यापकं
गौरवादितं मत्वाद्य ॥ न तावदिति ॥ त्रयमात्मा नियमेनाविषयो न
भवति तत्र हेतुमाद्य ॥ अस्मदिति ॥ त्रस्मत्वयो द्रद्यमित्यधाकस्त्वः
भासमानत्वादिव्यर्थः । त्रस्मद्वित्वा प्रतिविध्वित्वत्वेन यत्र प्रतीयते
से दिस्तत्व्ययो द्रद्वारक्तत्र भासमानत्वादिति वार्थः । न चाधासे सिति
भासमानत्वं, तिसन् सित स दित परस्पराश्चय दित वार्चं स्वादित्वात् । पूर्व्याधासे भासमानात्मन उत्तराधासाधिस्थानत्वसम्भवात् ।

नन्वहिमियहङ्कारिविषयकभानरूपस्थात्मने भासमानतं कथं?
तिविषयतं विना तत्पन्नभाक्षायोगादित्यतं चाह ॥ चपरोत्त्वताचेति॥
चण्रव्दः ग्रङ्कानिरासार्थः। खप्रकाण्यक्तवादित्यर्थः। खप्रकाण्यतं साधयति ॥ प्रत्यगिति ॥ च्याबानपि । स्वत्रकाण्यतेन भासमानतादात्मने । प्रसिद्धेः
खप्रकाण्यतिमित्यर्थः। चतः खप्रकाण्यतेन भासमानतादात्मने । प्रधासाधिष्ठानतं संभवतीति भावः। यदुक्तमपरोत्त्राध्यासाधिष्ठानतस्थेन्द्रियसंयुक्ततया यास्त्रत्वयापकिति तचाह ॥ न चायमिति ॥ तच हेतुमाह ॥ चप्रत्यत्वे । प्रतिव्यायास्त्रे । वाला चिववेकिनः

न्ति । एवमविरुद्धः प्रत्यगात्मन्यणनात्माथामः । तमेतमेवंत्त-चणमथामं पण्डिता "श्रविद्या" दित मन्यन्ते, तिद्ववेकेन च वस्तु-स्वरूपावधारणं "विद्याम्" श्राज्ञः । तन्त्रैवं मित यन यदधाम-स्तत्क्तेन देषिण गुणेन वाऽणुमानेणापि म न मन्धिते । तमे-तमविद्याख्यमात्मानात्मनोरितरेतराथामं पुरक्कत्य मर्बे प्रमा-

तलिमन्त्रनीलकटाच्नल्पं नभा मलिनं पीतिमिखेवमपरे। चामध्यस्यन्ति। तचेन्त्रियग्राह्यतं नात्तीति यभिचारात्र याप्तिः। रतेनात्मानात्मनीः सादृश्याभावाद्राध्यास इत्यपालं। नीलनभसीत्तरभावेऽप्यधासदर्भ-गात। सिद्धाना चालाकारचाच् घटत्तियत्तसाचिवेयलं नभसि इति च्चेयं। संभावनां निगमयति॥ रविमिति॥ ननु ब्रह्मचाननाः खलेन सूचितामविद्यां हिला अधासः किमिति वर्ष्यत इत्यत चाह ॥ तमे-तमिति ॥ चाचिप्तं समाहितम् तलचयालचितमधासमविद्याकार्थ-लाद्विद्येति मन्यन्त इत्यर्थः । विद्यानिवर्त्यताचास्याविद्यालिमित्याच ॥ तिद्विकेनेति ॥ अधाक्तिमिधेनाधिष्ठानखरूपनिर्द्धारण विद्यामध्या-सनिवर्त्तिकामाङ्गरिवर्थः। तथापि कारणाविद्यां त्यक्षा कार्याविद्या किमिति वस्यते तत्राच्या तत्रेति ॥ तस्मिनध्यासे उत्तन्यायेनावि-चात्मको सतीत्वर्थः। मुलाविचायाः सुषुप्तावनर्थलादर्भगात् कार्यात्मना तस्या चनर्यलचापनार्थं तद्रश्निमिति भावः। अध्यस्तक्षतगणदे। घाभ्यां चिधिष्ठानं न लिप्यत इयच्चरार्थः। एवमधासस्य लच्चासंभावने उक्षा प्रमाणमा ह ॥ तमेतमिति ॥ तं विर्मितमेतं सान्तिप्रयन्तसिद्धं प्र-क्तय हेतुं क्रत्वा लै। विकः नर्माशास्त्रीयो मोचशास्त्रीय सेति चिविधो व्यवद्यारः प्रवर्त्तत इत्यर्थः। तत्र विधिनिवेधपराणि नर्म्मशास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रस्ति दादीनि, विधिनिषेधग्रन्यप्रत्यम्बस्पराणि मेाच् पराणि वेदान्तवा-च्यानीति विभागः। एवं खवद्दारद्देतुलेनाध्यासे प्रवाद्यसिद्धेऽपि प्रमा-गान्तरं एच्ছति॥ वर्षं पुनरिति॥ चविद्यावान इमियध्यासवानातमा-प्रमाता सविषय चात्रया येषां तानि चविद्याविद्वषयाणीति विग्रहः। तत्तत्प्रमेयव्यव इरिकृत्भूतायाः प्रमाया च्यथासात्मनप्रमात्रात्रितत्वात् प्रमायानामविद्याविद्ययतं यद्यपि प्रत्यन्तं तथापि प्नरपि कयं केन

णप्रमेथव्यवहारा लोकिका वैदिकास प्रवृत्ताः । मर्वाणि च शास्त्राणि विधिप्रतिषेधमोत्तपराणि । कथं पुनर्विद्याविदय-याणि प्रत्यचादीनि प्रमाणानि शास्त्राणि चेति? उच्यते । देहेन्द्रियादिष्यहं ममाभिमानरहितस्य प्रमाहलानुपपत्तीः प्र-माणप्रवृत्यनुपपत्तेः। न होन्द्रियाण्यनुपादाय प्रत्यचादिव्यवहा-रः मम्भवति। न चाधिष्ठानमन्तरेणेन्द्रियाणां व्यापारः सम्भवति।

प्रमाणेना विद्याव दिषयत्विमिति यो जना । यदा ५ विद्याव दिषयाणि कथं प्रमाणानि सः? सास्रयदेशिषाद्यामाखापत्तेरियाचेषः। तत्र प्रमाणप्रेत्रे यवचारार्थापत्तिं तिल्लङ्गकानुमानचाच ॥''उचते''इत्यादिना''तसात्' इत्यन्तेन ॥ देवदत्तकर्त्वो व्यवहारसदीयदेहादिखहंममाध्यासमूल-स्तदन्ययातिरेकोणानुसारितात, यदित्यं तत्तया। यथा सन्मूली घट इति प्रयोगः। तत्र यतिरेकं दर्णयति ॥ देचेति ॥ देवदत्तस्य सुषुप्ताव-थासाभावे व्यवहाराभावे। दृष्टः, जाग्रत्खप्रयोरधासे सति व्यवहार इत्यन्वयः स्फटलाद्रीतः। अनेन लिङ्गेन कारणतथाथासः सिद्यति, व्यवद्वार रूपकार्थान्पपच्या वेति भावः। नन् मन्घ्यवादि जातिमति देहेऽइमिल्यभिमानमात्राद्यवहारः सिद्धतु किमिन्द्रियादिषु ममाभि-मानेनेत्या प्रज्ञा ह ॥ न हीति ॥ रान्त्रियपदं जिङ्गादेरप्यपनचार्णं प्रत्य-चादी खादिपद प्रयोगात । तथाच प्रवचित्र जिङ्गादि प्रयुक्ती यो व्यव हारो द्रष्टा चन्माता श्रोताऽइमिळादिरूपः स इन्द्रियादीनि ममतास्पदा-न्यार हीता न सम्भवती खर्थः। यदा तानि ममलेगानुपादाय या खन-हारः स नेति योजना। पृर्व्वचानुपादानासम्भवित्रययोरेको व्यवहारः कत्ती इति क्षाप्रथयः साधः। उत्तरचानुपादानथव हारये।रेकात्मकर्ट-कलात् तत्साधलमिति भेदः। इन्त्रियादिषु ममेवध्यासाभावेऽन्यादे-रिव द्रष्ट्रवादियवहारी न स्थादिति भावः। इन्द्रियाधासेनैव यव-

<sup>\*</sup> व्यवचारः ८ सं० पु० पाठः।

न चानधासाताभावेन देहेन कि स्वट् याप्रियते। न चैतिसान भर्विसात्ममत्यामङ्गस्थातानः प्रमाटलमुपपद्यते। न च प्रमाटल-मन्तरेण प्रमाणप्रदित्तरस्ति। तसादिवद्याविद्वषयाखेव प्रत्य-चादीनि प्रमाणानि शास्त्राणि चेति। पशादिभिस्याविशेषात्। यथा हि पशादयः शब्दादिभिः श्रीचादीनां मम्बन्धे मित

हारादलं देहाधासेनेव्यत खाह ॥ न चेति ॥ इन्द्रियाणामधिष्ठानं खा-श्रयः ग्रीरमिवर्षः । नन्वस्वात्मना संयुक्तं ग्ररीरं तेघामाश्रयः किम-धासेनेत्यत्राह ॥ न चानध्यस्ताताभावेनेति ॥ चनध्यस्त चाताभावः चातमतादात्यं यसिन् तेनेवर्षः। "चसङ्गो हि" इति स्रुतेराधासिक एव देहातानीः सम्बन्धी न संयोगादिरिति भावः। नन्वातानी देहा-दिभिराधासिनसम्बन्धोऽपि मास्तु। खतस्रेतनतयाप्रमाहलोपपत्तेः, न च सुष्प्ती प्रमाटलापत्तः करणे।परमादिति तचा इ॥ न चैतस्मिति॥ प्रमाश्रयतं हि प्रमाटतं। प्रमा यदि नित्यचिन्मानं तर्ह्याश्रयतायागः, करणवैयर्थाच्। यदि रुत्तिमाचं, जगदान्थपसङ्गः रुत्तेर्जडलात्, खता वत्तीद्वी बीधः प्रमा, तदाश्रयलमसङ्ख्यात्मना वत्तिमन्मनस्तादात्या-धासं विना न सम्भवतीति भावः। दे हाधासे, तद्धर्माधासे चासतीत्र-चारार्थः, तर्द्धातानः प्रमाहलं मास्त इति वदन्तं प्रताह्या न चेति॥ तसाः दात्मनः प्रमाहलादियवचारार्थमधासाऽङ्गीतर्त्तय इत्यन्मानार्थापत्थाः फालम्पसंचरति॥ तसादिति॥ प्रमाणसत्त्वादिव्यर्थः। यदा प्रमाणः प्रयां समाधायाचीपं परिचरति॥तसादिति॥ ऋहमित्यथासस्य प्रमाच-न्तर्गतलेगादे। खलादिवदावदाश्रयाख्यपि प्रमाणान्येवेति योजगा। सति प्रमातिर पञ्चाद्भवनदीष इत्यंचते यथा काचादि, खिवद्या तु प्रमा-चन्तर्गतलात दोषः, येन प्रवचादीनामपामाण्यं भवेदिति भावः। नन यद्त्रमन्वययतिरेकाभ्यां यव हारो। ध्यासकार्य इति तदयत्तं विद्या-मधासाभावेऽपि व्यवहारदरेरिवत चाह ॥ पत्रादिभिञ्चेति ॥ "च" ग्रव्दः ग्रङ्गानिरासार्थः। विं विदत्त्वं "ब्रह्मास्नीति" साचात्कारः? उत योक्तिवमात्मानात्मभेदचानं ? याचे "बाधिताथासानुरुचा यवहार" इति समन्वयस्त्रे वच्यते। दितीये परोच्चचानस्यापरोच्चधान्यनिवर्त्तक-

गब्दादिविज्ञाने प्रतिकूले जाते तता निवर्त्तनो अनुकूले च प्रव-र्त्तनो, यथा दण्डाद्यतकरं पुरुषमिभमुखमुपलभ्य मां इन्तुमय-मिच्छतीति पलायितुमारभन्तो, हरितहणपूर्षपा।णमुपलभ्य तं प्रत्यिभमुखीभवन्ति, एवं पुरुषा अपि खुत्पन्नचित्ताः क्रूरहृष्टी-नाक्रीणतः खङ्गोद्यतकरान् बलवत उपलभ्य तता निवर्त्तनो, तिद्वपरीतान् प्रति अभिमुखीभवन्ति । अतः ममानः पश्चादिभिः पुरुषाणां प्रमाणप्रमेयख्यवहारः । पश्चादीनाञ्च प्रसिद्ध एवाविवे-कपूर्वकः प्रत्यचादिव्यवहारः तत्सामान्यदर्णनाद्युत्पत्तिमतामिप पुरुषाणां प्रत्यचादिव्यवहारः समान दिति निश्चीयते ।

लात् विवेकिनामपि यवचारकाले पश्वादिभिरविशेषादधासवन्वेन तुल्यलाद्यवहारीऽधासकार्यदित यक्तमित्यर्थः। अनायं प्रयोगः विवे-किनोऽधासवन्ती व्यवहारलात् पश्वादिवदिति। तत्र संग्रहवाकां व्याकु-र्वन् द्रशानो होतुं स्फाटयति ॥ यथाहोति ॥ विज्ञानस्यानुकूललं प्रति-कूललं चेष्टानिष्टसाधनगीचरलं, तदेवीदाहरति॥ यथेति॥ अयं दाहो मदनिष्ठसाधनं दाहालात् अनुभूतदाहवत्। इदं हार्यं इष्ठसाधनं खनुभूतजातीयत्वात् **चनुभू**तत्वणवत् इत्यनुमाय यवचरन्तीत्यर्थः। अधुना हेतेः पच्चधर्मतामाह ॥ एवमिति ॥ यत्पन्नचित्ता अपीय-न्वयः। विवेकिनोऽपोत्यर्थः। फलितमा इ॥ अत इति ॥ अनुभवबला-दिव्यर्थः ॥ समान इति ॥ अध्यासकार्य्यतेन तुल्य इव्यर्थः । नन्तसाकं प्रवित्थासादिति न पश्वादया ब्रवन्ति, नापि परेषानेतत् प्रव्यत्तं; चतः साध्यविकलो दृष्टान्त इति नेत्यात्त । पश्वादीनाञ्चति ॥ तेषा-मात्मानात्मनोर्ज्ञानमात्रमस्ति न विवेतः, उपदेशाभावात्, खतः साम-ग्रीसत्तादधासक्तेषां प्रसिद्ध इत्यर्थः। निग्रमयति॥ तत्सामान्येति॥ तैः पन्नादिभिः सामान्यं व्यवहारवन्तं तस्य दर्शनादिवेकिनामप्ययं व्यव-हारः समान इति निश्चीयत इति सम्बन्धः। समानलं यवहारखा-धासकार्यतेने वक्तं प्रस्तात । तत्रीक्तान्वययतिरंकी सारयति ॥

शास्तीये तु व्यवहारे यद्यपि बुद्धिपूर्वकारी नाविदिलात्मनः परलोकसम्बन्धमधिकियते, तथापि न वेदान्तवेद्यमणनाया-द्यतीतमपेतब्रह्मचचादिभेदमसंमार्थात्मतत्त्वमधिकारेऽपेद्यते । त्रुनुपयोगादिधकारे विरोधाच । प्राक् च तथाभूतात्मविज्ञा-नात् प्रवर्त्तमानं शास्त्रमविद्याविद्ययलं नातिवर्त्तते। तथा हि ब्राह्मणा यजेतेत्यादीनि शास्त्राणि त्रात्मनि वर्णात्रमवयोऽवस्था-दिविशेषाध्यासमात्रित्य प्रवर्त्तन्ते। त्रध्यासा नाम "त्रातस्मंस्तद्दु-द्धिरिति" त्रवोचाम। तद्यथा पुत्रभार्थादिषु विकलेषु सक्लेषु

तलाल इति॥ तस्याध्यासस्य काल एव काला यस्य स तलालः। यदा चथासत्तदा यवचारः। तदभावे सुषुप्ती तदभाव इत्यक्तान्वया-दिमानिति यावत्। खता यवचारिलक्शिदवेकिनामि देचादिखर्च-ममाभिमाने। (स्ती व्यनवदां। नन् ली किनस्य व्यव हारस्याध्यासिक लेऽपि चौतिष्टीमादियवहारस नाधासजन्यलं, तस देहातिरिक्तात्मज्ञा-नपूर्वकलादित्यापञ्च हेतुमङ्गीकरोति ॥ प्रास्त्रीये लिति ॥ तर्हि कघं वैदिननर्मागाऽधासनन्यलसिद्धिरित्याशङ्ख निन्तन देचान्याताधीमा-चमपेचितं उत चात्मतत्त्वज्ञानं? चाचे तस्याधासावाधकत्वात् तत्ति-डिरिवाइ॥ तथापीति॥ न दितीय इवाइ॥ न वेदाना इति॥ च्लि-पासादिग्रस्तो जातिविश्षेषवान हं संसारीति ज्ञानं कर्म्मण्यपेत्वितं न तिद्वपरीतात्मतत्त्वज्ञानं, चन्पयोगात् प्रवित्वाधाचेत्वर्यः। प्रास्तीयक-र्माणे((ध्यासजन्यलं निग्रमयति ॥ प्राक् चेति ॥ उपधासे उपामं प्रमा-गयति ॥ तथा हीति ॥ यथा प्रत्यचानुमानार्थापत्तयोऽध्यासे प्रमाणं त-थागमाऽपीत्यर्थः। "ब्राह्मणा यजेत""न ह वै साला भिचेत""अछवर्ध-मुपनयीत'' ''छ णाकेशोऽभीनादधीत'' इत्याममा ब्राह्मणादिपदैरिधका-रिगं वर्णाचिभमानिनमनुवदन् षधासं ग्रमयतीति भावः। एवमधासे प्रमामसिद्धेऽपि कस्य कुत्राध्यास इति जिज्ञासायां तसुदाहर्नुं बन्नासं सार्यति ॥ त्रथासा नामेति ॥ उदाहरति ॥ तद्ययेति ॥ तल्लदाणं यथा

वा श्रद्दमेव विकलः मकलो वेति वाह्यधर्मानातान्यध्यस्ति ।
तथा देइधर्मान् स्यूलोऽइं क्रेगोऽइं गै।रोऽइं \* तिष्ठामि गच्छामि
लङ्घामि चेति। तथिन्द्रियधर्मान् मूकः क्षोवो विधरः काणो
ऽन्धोऽइमिति। तथान्नः करणधर्मान् काममङ्गल्पविचिकित्साधवमायादीन्। एवमइम्प्रत्ययिनमभेषस्वप्रचार्माचिणि प्रत्यगात्मन्यध्यस्य तञ्च प्रत्यगात्मानं मर्व्वमाचिणं तदिपर्य्वणान्नः करणादिव्यध्यस्ति। एवमयमनादिर्नन्तो नैमर्गिकोऽधामे मिथा-

स्पष्टं भवति तथादाज्ञियत इत्यर्थः। खदेचाद्भेदेन प्रत्यचाः पुचादया वाच्याः, तद्धमीन् सानल्यादीन् देहविणिष्टात्मन्यध्यस्ति, तद्धमीचा-नात् सिसंत्तत्त्वधर्मानध्यस्रतीव्यर्थः। भेदापरीत्तज्ञाने तद्वर्माध्या-सायोगात् अन्ययाखात्यनङ्गीनाराचेति दछ्यं। देहेन्द्रियधर्माताना विभिष्ठातान्यथास्यतीत्या इ॥ तथेति॥ क्षमतादिधर्मवते। दे हारेरा-त्मनि तादाक्येन कल्पितलात्तद्धर्माः साचादात्मन्यथक्ता इति मन्तयं। चचातप्रवामे सार्चिण मनाधर्माधासमाइ॥ तथानाः करणेति॥ धर्माध्यासम्हा तद्देव धर्मध्यासमाइ॥ एवमिति॥ चन्तः करण-साचित्यभेदेनाथास्य तद्धमान् नामादीन् चथास्यतीति मन्तर्य। ख-प्रचारा मनोवत्तयः प्रातिलोम्येनासञ्जडदुःखात्मका हङ्कारादिविलच्या-तया सचित्सुखात्मकलेनाञ्चति प्रकाशत इति प्रत्यक्। एवमात्मन्यनात्म-तद्रमीधासमुदाह्रवानातानातानीऽपि संस्थलेनाधासमाह ॥ तञ्च-ति॥ यहिमत्यधासे चिदाताने। भानं वाचं, खन्यया जगदान्यापत्तेः। न चानधासाधासे भानमस्ति। तसादजतादाविदम इवातमनः संस-र्गाधास एएवः। ''तिहपर्ययेगेति'' तसाधासस्य जडस्य विपर्ययोऽ धिष्ठानलं चैतन्यञ्च तदात्मना स्थितमिति यावत्। तचा चाने केवलात्मनः संसर्गः, मनस्यचातस्य चानीपचितस्य देहादी मनउपहितस्येति वि-भ्रेषः। एवमातानि बुद्धाद्यथासात् कर्द्धलादिलाभः। बुद्धादी चाताथा-साचैतन्यलाभ इति भावः। विर्मिताध्यासम्पसं हरति॥ एवमयमिति॥

<sup>\*</sup> क्रफ़ी इंक्रक्षी इंहित मुदित पुक्त के पाठः।

[ अ॰ र। पा॰ र। ]

प्रत्यचक्ष्पः कर्त्वभान्नवप्रवर्त्तकः मर्व्वनाकप्रत्यनः। श्रसानर्थ-हेताः प्रहाणाय त्रात्मैकलविद्याप्रतिपत्तये सर्वे वेदाना त्रार-भ्वन्ते। यथा चायमर्थः मर्बेषां वेदान्तानां तथाच वयमखां

चनादविदात्मकतया कार्याधासस्यानादिलं चथासात् संस्कारस्ते।-ध्यास इति प्रवाहता नैसर्गिकलं। एवसपादानं निसित्तचीक्तं भवति। ज्ञानं विना ध्वंसाभावादानन्यं। तद्त्रां भगवद्गीतासु। "न रूपमस्ये ह तथापलभ्यते नान्ता न चादिर्न च सम्प्रतिछेति"। चेतुमुक्ता खरूपमा इ॥ मिळीति ॥ मिळा माया तया प्रतीयते इति प्रत्ययः कार्यप्रपञ्चः, तस्रती-तिस्रियेवं सरूपः इत्यर्थः। तस्य नार्थमा इ ॥ नर्छलेति ॥ प्रमाणं निग्रम-यति ॥ सर्वेति ॥ साचिप्रवादामेवाध्यासधिर्मग्राह्नं मानं, चनुमानादि-कन्तु सम्भावनार्धिमळभिप्रेत्व प्रत्यच्छे।पसं हारः क्रतः। रवमथासं वर्स्स-यिला तत्साध्ये विषयप्रयोजने दर्भयति ॥ अस्यति ॥ कर्द्धलायनर्घहेतार-थासस्य समलस्याव्यन्तिकनाशी मीद्यः स केनेव्यत आह ॥ आत्मीति ॥ ब्रह्मात्मे च सा चालारस्य प्रतिपत्तिः अवणादिभिरप्रतिबन्धेन लाभ-क्तस्या इत्यर्थः ॥ विद्यायां वारणमाच् ॥ सर्व इति ॥ चारसनो अधीत्य विचार्थन्ते इत्यर्थः। विचारितवेदान्तानां ब्रह्मात्मेक्यं विषया मोचः पालमित्यक्षं भवति । अर्थात्ति चारात्मकणास्त्रस्यापि ते सव विषयप-योजने इति च्रेयं। नन् वेदान्तेषु प्राणाद्यपान्तीनां भानादात्मेकामेव तेघामर्थ इति कथिमिखत आह्य यथा चेति॥ श्रीरमेव श्रीरकं कुत्सितलात्तिवासी गारीरको जीवस्तस्य ब्रह्मलविचारी मीमांसा तस्यामित्यर्थः। उपान्तीनां चित्तेकाग्यदारात्मेकाज्ञानार्थत्वात्तदाक्याना-मिप महातात्पर्यमेचे इति विवच्चते। एवमधासीत्वा ब्रह्मात्मेचे वि-रोधाभावेन विषयप्रयोजनवत्त्वाच्छास्त्रमारम्भणीयमिति दर्णितं॥ \*॥ र्रात प्रथमवर्स्तर्गं॥ ॥ विचारस्य साद्यादिषया वेदान्ताः, तेषां गतार्थला-गतार्थलामारमासन्दे हे छत्त्वस वेदस्य विधिपरलाहिधेस "चया-ते। धर्माजिज्ञासा"इवादिना पूर्वतन्त्रेग विचारितलादवगतार्था\*इत्य-व्यविहतविषयाभावाद्वारमा इति प्राप्ते ब्रुते॥ वेदान्तेति॥ वेदान्तिविष-

श्व वेदान्ता = सङ्घाक्षप्रक्तके पाठः।

शारीर्कमीमांगायां प्रदर्शयिषामः । वेदान्तमीमांगास्त्रस्य याचिखामितस्वेदमादिमं स्वतं।

#### अथाता ब्रह्मजिज्ञासेति। १।

तत्रायग्रब्द त्रानन्तर्थार्थः परिग्टह्यते नाधिकारार्थः ब्रह्म-जिज्ञासाया त्रनिधकार्थातात्। मङ्गलस्य च वाक्यार्थे समन्व-याभावात्। त्रर्थान्तरप्रयुक्त एव हि त्रयग्रब्दः श्रुत्या सङ्गल-

यकप्जितविचारात्मकणास्त्रस्य याखातुमिष्टस्य स्चनसन्दभस्येदं प्य-मस्चिमित्यर्थः। यदि विधिरेव वेदार्थः स्थात्तदा सर्व्वज्ञा वादरायगो। ब्रह्मजिज्ञासां न ब्र्यात्, ब्रह्मिया मानाभावात्। य्रेता ब्रह्मिया जिज्ञास्य-लाह्या केनापि तन्त्रेणानवगतब्रह्मपरवेदान्तविचार चारमाणीय इति स्वनन्धं यति। तच "याचिखासितस्य" इति पदेन भाष्यकारी बभाषे ॥ \* ॥ इति दितीयवर्मानं ॥ \* ॥ एवं वर्मानदयेन वेदान्तविचारस्य नर्त्तेय-तायां विषयप्रयोजनवन्तं स्रातार्थत्वेति हेतुद्रयं स्त्रस्थार्थिकार्थं या-खायाच्चरवाखामारभमाणः प्नरप्यधिकारिभावाभावाभां शास्त्रार-म्म सन्दे हे सति अयुणव्दस्यानन्तर्यार्थनत्वात्वा अधिनारिणं साध्यति॥ ''तचाघग्रब्द''इति॥सूच इत्यर्घः। ''मङ्गलानन्तरारमाप्रयातस्र्येष्वधा च्यथेति'' चयग्ब्दस्य बह्वोऽ्रथाः सन्ति। तत्राथ''यागानुशासनं''द्रवत्र सूचे यथा अध्यष्ट आरमार्थकः योगशास्त्रमारभ्यत इति तद्दच किं न स्वादित्यत चाह ॥ नाधिकारार्थ इति ॥ चयमाश्रयः। किं जिज्ञा-सापदं ज्ञानेच्चापरं उत विचारविल ज्ञानं? याचेऽयण्ब्स्यारमार्थले व्रह्मज्ञानेच्छाऽऽरभ्यत इति स्चार्यः स्थात् स चासङ्गतः। तस्थानारभ्य-लात्। न हि प्रत्यधिकरणं इच्छा क्रियते किन्त तया विचारः। न दितीयः। कर्त्तव्यपदाध्याचारं विना विचारलच्यकलायागात। अध्या-चृते च तेनैवारमोक्तोरयग्रब्दवैयर्थात् किल्वधिकारिसिद्यर्थमानना-र्थार्घतेव युक्तेति। अधुना सम्मावितमर्थान्तरं द्रुषयति॥ मङ्गलस्येति॥ वाकार्या विचारकर्त्त्यता। न हि तत्र मङ्गलप्रब्दस्य कर्त्व्लादिनान्व-योऽस्तीव्यर्धः। नन् स्वचलता शास्त्रादी मङ्गलं कार्यमिति चयग्रव्दः

प्रयोजने। भवति । पूर्वप्रक्षतापेचायाय फलत श्राननार्थाय-तिरेकात् । सित चाननार्थार्थते यथा धर्माजिज्ञासापूर्ववन्त-वेदाध्ययनं नियमेनापेचते, एवं ब्रह्मजिज्ञासापि यत्पूर्व-वृत्तं नियमेनापेचते तद्वत्रयं। खाध्यायाननार्थं तु समानं।

प्रयुक्त इति चेत् सत्यं। न तस्याची मङ्गलं किन्तु तच्छवणमुचारणच्च मङ्गलक्वत्यं करोति तदर्यस्वानन्तर्यमेवेत्याच ॥ चर्यान्तरेति ॥ चर्या-न्तरं च्यानन्तर्यं। अत्या अवणेन प्रङ्ववीणादिनादअवणवदे। द्वारायग्र-व्दर्याः अवणं मङ्गलपालकं।

''ॐकारखाधण्रव्यख दावेती ब्रह्मगः पुरा। कर्ग्छं भिलाविनिर्याती तसान्माङ्गलिकाविमी॥''

इति सारणादिति भावः। ननु प्रपञ्ची मिळीति प्रक्रते सति, अय मतं। प्रपचः सत्य रत्यच पूर्वप्रकृताचादुत्तराचस्थाचान्तरलाचीऽयशब्दी दयः। तथाच किं न खादि खत चाह ॥ पृर्वेति ॥ फलतः फलसे वर्षः । ब्रह्म-जिज्ञासायाः पृत्वं अर्थविश्रेषः प्रक्षते गास्ति यस्। त्रास्य अर्थान्तरत-मयग्रब्देने।चेत। यतः कुतस्विद्यान्तरं सू नक्ता न वतायं, पालाभावात्। यदि पालस्य जिज्ञासापरीक्षकर्त्तेयविचारस्य हेतुलेन यत्र्वे प्रक्तं तदपेचास्तं।ति अपेचावलात् प्रक्ततहेतुमाचिष्य तते।ऽर्थान्तरतम्चेत, तद्धान्तरत्वमानन्तर्थेऽन्तर्भवति हेतुपालभावचानायानन्तर्थस्यावस्यं वाचलात्। तसादिदमधान्तरिमत्वति तसा हेतुलाप्रतीतेः। तसादि-दमनन्तरमित्रक्ते भवत्रेव चेतुलपतीतिः। न चात्रादनन्तरा गारि-ळच चेतुलभागापत्तिरिति वाच्यं। तयार्देणतः कालता वा व्यवधाने-नाननार्थस्थाम् ख्वात्। खतः सामग्रीण नयारेव मुख्यमाननार्थं, खब-वधानात्। तस्मिन्नते सवर्धान्तरतं न वाचं ज्ञातलादीपत्याचेति भावः। पालस्य विचारस्य पृर्वञ्चतद्वेलपेचाया बलायदर्घान्तरत्वं तस्या-नन्तर्थाभेदात् न एचगचग्रन्दार्थतमित्यधाह्त्य भाष्यं योजनीयं। यदा पूर्वि प्रक्ते उर्थे उपे चा यसा यथाना रतायासासाः पालं ज्ञानं तदाराऽऽ नन्तर्यायतिरेकात्तज्जाने तस्याः ज्ञानते। उन्तर्भावाद्वायम्ब्दार्यते वर्षः। नन्वानन्तर्यार्थकत्वेऽप्याननार्यस्यावधिः क हत्याशङ्का ह ॥ सति चेति ॥

निचि कर्माविवेधानन्तर्थं विशेष:। न । धर्माजिज्ञासाया: प्राग-ष्यधीतवेदान्तस्य ब्रह्मजिज्ञः मे।पपन्तेः। यथा च \* हृद्याद्यवदा-नानामानन्तर्थानियमः क्रमस्य विविचितवात्, न तथे ह क्रमो

यज्ञियमेन पूर्व्वरतं पूर्वभावि खसाधारणकारणं पृष्कलकारणमिति यावत्, तरेवावधिरिति वक्तर्यामत्यर्थः । नण्यस्त् धर्माविचार इव ब्रह्मविचारेऽपि वेदाध्ययनं पुष्कलकारणमित्यत चाह ॥ खाध्यायेति ॥ समानं ब्रह्मविचारे साधारणजारणं न पृष्कालकारणमित्यर्थः। नन् संयागएयक्लन्यायेन "यच्चेन दानेन" इत्यादिश्रवा "यचादिकर्माणि ज्ञानाय विधीयन्ते'' इति सर्व्वापेचाधिकरखे वच्यते। तथा च पूर्व्वत-न्तेग तद्ववोधः प्रव्यवकारणमिति ग्रङ्कते॥ निन्ति॥ इच ब्रह्मजि-ज्ञासायां। विशेषीऽसाधारणं कारणं। "एकस्य तूभवले संवागएय-क्षं" इति जैमिनिस्च नं। तदर्थस्त । एकस्य कर्माय उभयत्वे उनेकपाल-सम्बन्धे संयोगः, उभयसम्बन्धवेश्वतं वाकां तस्य एयहां भेदः सहेतुः। वतवावापि च्यातिष्टामादिकमीणा खर्गादिपालकानामपि "यच्चेन दानेन" इत्यादि वचनात् ज्ञानार्थलञ्चिति परिचरति ॥ नेत्यादिना ॥ च्ययमाश्यः। न तावत पूर्वतन्त्रस्यं न्यायस इसं ब्रह्मज्ञाने तिहचारे वा एष्ट्रानं वार्यां, तस्य धर्मानिर्स्यमाच हेतुलात्, नापि वर्मानिर्स्यः, तस्यानुष्ठानचेतुलात्। न हि धूमारन्ये।रिव धर्मात्रसायोार्थापिरस्ति, यया धर्मज्ञानार ब्रह्मज्ञानं भवेत्। यथिष शुद्धिविवेकारिद्वारा कर्माणि हितवस्तथापि तेषां नाधिकारिविशेषणलं, अज्ञातानां तेषां जन्माना-रक्तानामपि पालचेतुलात्। चिधिकारिविशेषणं चायमानं प्रवित्त-पृष्कालकार ग्रामानन्तर्थ। विधिलेन वत्तर्थं। अतः कर्मागि तदवने धिन्त च्यायविचारे। वा नावधिरिति न ब्रह्मजिज्ञासाया धर्माजिज्ञासान-न्तर्थमिति। नन् धर्मन्द्धि चासयोः नार्यनारगलाभावेऽप्यानन्तर्थाः तिदारा कम जानाधीऽधग्रव्दः। "हृदयसाग्रेऽवरात्यय जिक्राया चय वद्यस'' इत्यवदानानां क्रमज्ञानाधीय शब्दवदिला शङ्घा ह ॥ यथेति ॥ अवदानानामानन्तर्यनियमः क्रमी यथायग्रव्दार्यस्तस्य विविच्चतत्वात

<sup>\*</sup> यथेति नं ॰ ट से ा॰ पुक्तकपाठः।

विविचितः। शेषशेषिलेऽधिकताधिकारे वा प्रमाणाभावाद्धर्म-ब्रह्मजिज्ञासयोः, फलजिज्ञास्यभेदाच। श्रभ्युदयफलं धर्मज्ञानं,

न तथे इ धर्म ब्रह्म जिल्लासयोः क्रमो विविद्यतः। एक कर्ट कत्वाभावेन तथेः क्रमान पेद्यात्। स्रतो न क्रमार्थीऽ प्रमुद्ध द्रव्यथः। ननु तथो- रेक कर्ट कत्वं कृते। नास्तीव्यत स्राह्म प्रेवेति ॥ येघामे कप्रधान प्रेयता यथावदानानां प्रधानादीना स्र, यथो स्र प्रेये प्रिक्ष यथा प्रयान दर्भ पृक्ष मासाङ्गमास्रिव्य 'गोदो हनेन प्रमुक्षामस्य' दर्भ विहितस्य गोदो हनस्य, यथा वा 'दर्भ- पृक्ष मासाम्य स्थान यजेत' दर्भ विह्न स्थ, यथा वा 'दर्भ- पृक्ष मासाम्य स्थान यजेत' दर्भ विद्यास्य क्रमान विह्न तस्य सामयामस्य दर्भा यिधिक ताधिकारतं, तेघामे क्रक त्वं भवति। तत- स्थेक प्रयोगव चनग्रहीतानां तेषां युगपद नुष्ठानासम्भवात् क्रमानाङ्घाया स्थादिभिहिं क्रमो बोध्यते; नेवं जिल्लासयोः ग्रेषणे धित्र स्थादिक स्थादिक साममस्ति। ननु 'विद्यास्य समाप्य ग्रही भवेद् ग्रहादनी भ्रता प्रवज्ते विद्या समास्य दर्भ व्या।

"अधीय विधिवदेदान् पुत्रानुत्याय धर्मातः।
ह्या च शक्तिते। यद्यमेनी मोच्चे निवेशयेत्"॥
हित स्मृत्या चाधिकताधिकारलं भातीति। तद्र।
"ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेत्"।

"यासादयित युद्धातमा मीचं वै प्रथमाश्रमें ।
इति श्रुतिस्मृतिभ्यां। त्वयोदाह्दतश्रुतिस्मृत्योदयुद्धिच्चिविषयत्वावग्रमार्
एतदुत्तं भवति "यदि जन्मान्तरस्तकम्मीभः युद्धं चित्तं तदा ब्रह्मचयादिव सञ्चम्य ब्रह्म जिन्नासितयं, यदि न श्रुद्धमिति राग्रेण ज्ञायते
तदा ग्रही भवेत्, तचाप्ययुद्धा वनी भवेत्, तचाप्ययुद्धा तथेव कालमाक्तवयेत्, वने श्रुद्धा प्रवजेदिति"। तथा च श्रुतिः "यदहरेव विरजेत् तदहरेव प्रवजेत्"इति तस्मान्नार्योदिश्वताधिकारत्वे किञ्चिनाः
निर्मति भावः। नन् मीमांसयोः श्रेषशेषित्वमिधस्तताधिकारत्वञ्च मान्त।
एकमोच्याक्तवत्वे वित्तवे । वदन्ति हि "ज्ञानकर्मभ्यां
मृत्तिः" इति समुचयवादिनः। एवमेकवेदार्थजिज्ञास्यकत्वाचिकार्वकत्वं।
तथा चाग्रयादिषड्यागानामेकस्वर्गप्रजन्नानां दादशाध्यायानाञ्चेकध-

तचानुष्ठानापेचं। निश्रेयमफलन्तु ब्रह्मविज्ञानं न चानुष्ठाना-न्तरापेचं। भव्यच्च धर्मी जिज्ञास्था न ज्ञानकालेऽस्ति, पुरुषव्या-पारतन्त्रत्वात्। दह तु भूतं ब्रह्म जिज्ञास्थं नित्यव्यत्तत्वात्, न पुरु-षव्यापारतन्त्रं, चादनाप्रवृत्तिभेदाच। या हि चोदना धर्मस्य लच्छां मा खविषये नियुद्धानैव न पुरुषमववेष्धयति। ब्रह्मचेदना तु पुरुषमववेषधयत्येव केवलं, श्रववेषध्य चेदिनाजन्यतान्न पुरुषे।

र्म्माजिज्ञास्यकानां क्रमवत्तयोः क्रमी विविच्यित इति क्रमार्थाऽयण्रब्द इत्याशक्काह ॥ पालेति ॥ पालभेदाजिज्ञास्यभेदाच न क्रमी विविज्ञित इत्वनुषद्गः। यथा सीर्थार्थमग्रपानापत्यचरूगां त्रस्ववर्षसस्त्रायः पल-भेरात्, यथा वा कामचिकित्सातन्त्रयोर्जिज्ञास्यभेरात्र क्रमापेच्या तदनोमांसयोर्ग क्रमापेचीति भावः, तत्र फलभेदं विख्णाेति॥ चभ्यद-येति ॥ विषयाभिमुखोने दिती त्यभ्यदयो विषयाधीनं सुखं सर्गादि तं तच धर्मा चान हेता मीं मांसायाः पालिम त्यर्थः। न केवलं पालस्य खरूपता भेदः किन्त हेतुतीऽपीत्याच॥ तचेति॥ ब्रह्मज्ञानहेतामी मांसायाः पालन्त तिहरुद्धिमित्या ह ॥ निश्चेयसेति ॥ नित्यं निर्पे हां श्रेया निश्चेयसं मा-च सत् पान मि वर्षः। व्रह्मचानच स्रोत्यिति स्त्रमन् छानं नापे चत इताइ॥ न चेति॥ खरूपता हेत्तस फलभेदान सम्सय इति भावः। जिज्ञासभेदं विद्योति॥ भयश्चेति॥ भवतीति भयः साथ इत्यर्थः। साध्यत्वे हेतुमा इ॥ नेति ॥ तर्हि तुच्चत्वं नेवा इ॥ प्रवेति ॥ प्रव-यापारः प्रयत्मत्तनं चेतुर्यस्य तत्त्वादिल्ययः। क्रतिसाध्यलात् क्रतिजन-कज्ञानका व धर्मा खासत्तं न तुच्चलादियर्थः। ब्रह्मणा धर्मा देव चाण्य-माह ॥ इह लिति ॥ उत्तरमीमांसायामित्यर्थः ॥ भूतमसाथ्यं । तत्र हेतुः ॥ निवेति ॥ सदा सत्तादिवर्यः। साधासाध्यत्नेन धर्मात्रस्राणाः खरूपभे-दम्का हेतुताऽप्या ह ॥ नेति ॥ धर्मावत् क्तत्यधीनं नेत्यर्थः । मानते।ऽपि भेदमाइ ॥ चादनेति ॥ सजातजापकं वाक्यमन चादना । तस्याः परुत्ति-र्वे धक्तयं तद्देवच्छाच जिचास्यभेद इत्यर्थः। सङ्ग्रहवाक्यं विष्टगोति॥ या चीति॥ लच्चां प्रमाणं 'खर्गकामा यजेत' इत्यादिवाकां हि खविषये धर्मा यागादिकरणसर्गादिपालकभावनारूपे पालचेत्यागादिगोचर-

ऽववेषधे नियुज्यते। यथा श्रचमित्तकर्षेणार्थाववेषधे तदत्। तसात् किमपि वत्तयं यदनन्तरं ब्रह्मजिज्ञासे। परिग्यत इति। उच्यते। नित्यानित्यवस्तुविवेतः, इहामुनार्थकलभागविरागः, ग्रमद-मादिसाधनसम्पत्, मुमुचुलञ्च। तेषु हि सत्सु प्रागपि धर्माज-ज्ञासाया ऊर्द्धञ्च शक्यते ब्रह्मजिज्ञासितं ज्ञातुञ्च, न विपर्यये। तसाद्यशब्देन यथात्रसाधनसम्बन्धानन्तर्यमुपदिग्यते। श्रतः-शब्दे। हेलर्थः। यसादेद एवाशिहोन्नादीनां श्रेयःसाधनानास-

नियोगे वा चितसाधने यागादी वा पुरुषं प्रवर्त्तयदेवावबाधयति। ''खयमाता ब्रह्म'' इत्यादि वाक्यं तु त्वमधें केवलमप्रपञ्चं ब्रह्म बाधय-त्येव न प्रवर्त्तेयति, विषयाभावादित्यर्थः। नन्ववबीध एव विषय-स्तवा ह ॥ न पुरुष इति ॥ ब्रह्मचोदनया पुरुषोऽवबाधे न प्रवर्च्यत इत्यत्र हेतुं पूर्व्ववाक्येगा ह॥ अववेषस्येति॥, खजन्यज्ञाने खयं प्रमाणं न प्रवर्त्तकामित्यच द्रष्टान्तमा ह ॥ यथेति ॥ मानादेव बेाधस्य जातत्वात् जाते च विध्ययोगात् न वाकार्यज्ञाने प्रवप्रवितः। तथा च प्रवर्त्त-कमानमेरोा धर्माः, उदासीनमानमेयं ब्रह्म, इति जिज्ञास्यभेदात् न तन्त्रीमांसयोः क्रमार्थे। उपभ्रब्द इति भावः। रवमथभ्रब्दस्यार्थान्तरा-सम्भवादानन्तर्यवाचित्वे सति तदवधित्वेन पष्टालकारणं वक्तयमि-वाइ॥ तसादिति॥ उपदिश्यते सूत्रक्षतेति शेषः। तिलिमिवात आइ॥ उच्यत इति ॥ विवेकादीनामाग्रमिकत्वेन प्रामाणिकत्वं पुरक्तादेवे । तां। लीकिकयापारान्मनस उपरमः भ्रमः। वाह्यकरणानाम्परमा दमः। ज्ञानार्थं विचित्रनियादिकर्मसञ्चास उपरितः। श्रीतीयणदिदन्दस-इनं तितिचा। निदालस्यप्रमाद्यागेन मनःस्थितिः समाधानं। सर्व-चान्तिकता अडा। एतत्वट्कप्राप्तिः शमादिसम्पत्। खच विवेकादी-नामुत्तरोत्तरहेतुलेनाधिकारिविश्रेषणलं मन्तयं। तेषामन्वययतिरे-काभ्यां ब्रह्मजिज्ञासा हेत्लमा हु । तेष्यिति ॥ च्यय कथ चित् कुतू इलि-तया ब्रह्मविचारप्रवृत्तरशापि पालपर्यन्तं तज्ज्ञानान्दयाद्यतिरेक-सिद्धः। अयग्रव्दयाखानमुपसं इरति ॥ तसादिति ॥ ननृक्तविवेका-

नित्यफलतां दर्भयति, "तद्ययेह कर्माचिते। लोकः चीयत एव-मेवामुत्र पुष्णचिते। लोकः चीयत इत्यादि" तथा ब्रह्मविज्ञा-नादिप परं पुरुषाधं दर्भयति, "ब्रह्मविदाप्ते।ति परिमत्यादि", तस्माद्यथात्रसाधनसम्बन्ननरं ब्रह्मजिज्ञामा कर्त्तवा। ब्रह्मणे। जिज्ञासा ब्रह्मजिज्ञामा। ब्रह्म च वद्यमाण्लचणं "जन्माद्यस्थ

दिवं न सम्भवति । ''ग्रह्यं इ वे चातुर्भास्ययाजिनः सुक्तन्'' इत्या-दिश्रवा कर्मापलस्य निव्यलेन तती वैराग्यासिद्धेः। जीवस्य ब्रह्म-खरूपमोत्त्रचायृतः, भेदात्, तस्य नीयादिवत् प्रधार्थलायागाच । तते। न समत्तासमाव इत्यात्तीपपरिचाराधीऽतः शब्दः, तं याच छे॥ चतः ग्रब्द इति ॥ च्रयम्रब्देनानन्तर्यवाचिना तदवधित्वेनार्यादिवेका-दिचतुर्यस्य ब्रह्मजिज्ञासाहेतुलं यदुत्तं तस्यार्थिकहेतुलस्याचेपिन-रासायानुवादकोऽतः भ्रव्द इत्यर्थः। उक्कं विवयोति॥ यसादिति॥ तसादित्युत्तरेण सम्बन्धः। "यदन्यं तन्म ह्यं यत् इतकं तदनित्यं" इति न्यायवती "तदाघेह" इत्यादिश्रुतिः नर्मापनाद्ययतश्रुते बीधिना। तसात् "चता द्रयदार्त्तम्" इति श्रवा चनातामात्रस्यानिवालविवेतादै-राग्यलाभ इति भावः। स्मृद्धां सन्भावयति॥ तथेति॥ यथा वेदः कर्मा प लानि खलं दर्भ यति तथा ब्रह्म ज्ञानात् प्रशान्तशो कान लमपारं खयंज्योतिरानन्दं दर्भयतीत्यर्थः। जीवलादेरधासोत्या ब्रह्मलसम्भव उत्त रवेति भावः। रवमधातः शब्दाभ्यां पृष्कलकारणवता ऽधिका-रिणः समर्घनाच्चास्त्रमारव्ययमिया इ ॥ तस्मादिति ॥ सूत्रवाक्यप्र-गार्यमधाह्नतकर्त्त्रयपदान्वयार्थं ब्रह्मजिज्ञासाषदेन विचारं जन्नयितुं तस्य खाभिमतसमासक्यनेनावयवार्यं दर्भयति ॥ ब्रह्मण इति ॥ ननु ''धर्माय जिचासा'' इतिवत् ''ब्रह्मजिचासा'' इति चतुर्घीसमासः किं न स्वादिति चेत्। उचते। जिज्ञासापदस्य हि मुखार्घ रच्छा, तस्याः प्रयमं नर्मानारनमपेचितं पञ्चात् पालं, ततञ्चादै। नर्माज्ञानार्घं घष्टी-समासी यतः। तम्मे व्यक्ती सव्यर्थात् फलमृतां भवति, इच्छायाः तम्मेण रव पाललात्।यथा ''खर्भसोच्छा'' इत्युत्ती खर्भस्य पाललं लभ्यते तदत्। त्रत एव ''धर्माजिज्ञासा'' इत्यत्रापि सा हि तस्य ज्ञातुमिक्केति यतदितं । त्रत एव न ब्रह्मणब्दस्य जात्या सर्था नारमाणि क्षत्र । ब्रह्मण दित कर्मणि पष्ठी न भेषे। जिज्ञास्थापेचला जिज्ञामायाः, जिज्ञास्थान्तरानिर्देशाच । ननु भेषपष्ठीपरिग्रहेऽपि ब्रह्मणे। जिज्ञामाकर्मालं न विरुद्धाते, सम्बन्धमामान्यस्य विभेषनिष्ठलात्, एवमपि प्रत्यचं ब्रह्मणः कर्मावमुत्सृत्य मामान्यदारेण परोचं कर्मालं कन्पयते। व्यर्थः प्रयासः स्थात्, न व्यर्था ब्रह्माश्रिताभेष-

इच्छां ग्रहीला षष्ठीसमासा दिर्शितः। विचार जन्म वायान्त विचारस्य क्षेप्रात्मकतया प्रथमं रितिविषयलेन प्रतिविम्बितलेन च पालाकाङ्क-लात् धर्माय जिज्ञासेति चतुर्थीसमास उताः, तथा रिततारीः "ब्रह्मणा जिचासा" इत्वृत्तचेदन्त चानलेन ब्रह्मणः पाललादिति। अधुना ब्रह्मपरार्थमा इ॥ ब्रह्म चेति॥ ननु "ब्रह्म च निमरं ब्रह्म आयाति ब्रह्म खयम्मुर्वस्य प्रजापतिर्" इति श्रुतिः लोने च ब्राह्मणलजाती जीवे वेरे कमलासने च ब्रह्मण्यः प्रयुज्यत इत्याणङ्गाह ॥ चत रवेति ॥ जगलारणवनस्य प्रिपादकस्त्र चासाङ्गत्य प्रसङ्गादे वेत्यर्थः । रुस्यन्तरे शेषे षषीत्यतां दूषयति ॥ ब्रह्मण दर्ताति ॥ सम्बन्धसामान्यं शेषः। जिज्ञा-सेवात्र सन्प्रवायवाचाया इच्छाया ज्ञानं कर्मा।तस्य ज्ञानस्य ब्रह्म कर्मा। तत्र सकर्म्मकि क्रियायाः कर्म्म ज्ञानं विना ज्ञातुम ग्रक्यलात्। इच्छाया विषयज्ञानजन्यलाच प्रयमापे चितं कर्मीव षया वाचंन ग्रेष इत्यर्थः। ननु प्रमाणादिकमन्यदेव तत् कर्मास्तु ब्रह्म तु ग्रेघितया सम्बध्यतां तचा इ॥ जिज्ञास्यान्तरेति॥ श्रृतं कर्मात्यक्षान्यदश्रुतं करूपयन् "पि-एडमृत्ख्ज्य वरं ले ि" इति न्यायमनुसरतीति भावः। गुणाभिसिन्धः भक्कते ॥ गन्विति ॥ घष्ठीभेष [पा॰२।३।५०] इति विधानात् वद्या सम्ब-न्धमाचं प्रतीतमपि विशेषाकाङ्कायां सकर्मकित्रायासिवधानात् कर्माले पर्यंवस्थतीयर्थः। चाभिसन्धिमजानिविवेशत्तरमाह ॥ रवमपीति॥ कर्मनाभेऽपि प्रव्यचं कर्रकर्माणीः सतीति [पा॰२।३।६५] सूत्रेग जिज्ञासापदस्याप्यवान्तलेन सदन्तस्य ये!गे विचितं प्रथमापेचितं च नम्भेलं त्यक्षा परोच्यमग्रव्यं नल्पयत इत्यर्थः। ग्रेयवादी खाभिस-

विचारप्रतिज्ञानार्थव्यदिति चेत्। न। प्रधानपरिग्रहे तदपेचितानामप्रधाचिप्तलात्। ब्रह्म हि ज्ञानेनाष्ट्रसिष्टतमलात् प्रधानं।
तिस्मन् प्रधाने जिज्ञासाकर्माण परिग्रहोते यैजिज्ञासितैर्विना
ब्रह्म जिज्ञासितं न भवित तान्यर्थाचिप्तान्येवेति न पृथक् स्ट्रचयितव्यानि। यथा "राजामा गच्छित" दत्युक्ते सपरिवारस्य राज्ञो
गमनमुक्तं भवित तदत्। श्रुत्यनुगमाच। "यता वा दमानि
भूतानि जायन्त" दत्याद्याः श्रुतयः, "तदिजिज्ञासस्य तद्रह्मा" दति प्रत्यचमेव ब्रह्मणे। जिज्ञासाकर्मलं दर्भयन्ति। तच्च
कर्माणि षष्ठीपरिग्रहे स्रवेणानुगतं भवित। तस्माद्रह्मण दित
कर्मणि षष्ठी। ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा। श्रुवगितपर्यन्तं ज्ञानं

न्धिमद्वाटयति॥ न व्यर्थ इति॥ भ्रेषषद्यां ब्रह्मसम्बन्धिनी जिज्ञासा प्रतिज्ञाता भवति । तव यानि ब्रह्माश्रितानि लच्यप्रमाययुक्तिज्ञा-नसाधनपालानि तेषामपि विचारः प्रतिज्ञाता भवति। तिज्जिज्ञा-साया चिप ब्रह्मचानार्थलेन ब्रह्मसम्बन्धिलात्। क्रम्भीण वधान्तु ब्रह्मकर्माक रव विचारः प्रतिज्ञाता भवतीत्वभिसन्धिना शेषषष्ठीत्व-चते। चते। मत्यवासान वर्षः। ब्रह्मतत्सम्बन्धिनां सर्वेषां विचारप-तिज्ञानमर्थः पालं यस्य तत्त्वादिव्यर्थः। तत्प्रयासस्येदं पालं न यत्तां। स्चेग म्खतः प्रधानस्य ब्रह्मणा विचारे प्रतिचाते सति तदुपकरणानां विचारस्यार्थिकप्रतिज्ञाया उदितत्वादित्या इसिद्धान्ती ॥ न प्रधानेति ॥ सङ्ग्रहीतमधं सद्यान्तं याकराति ॥ ब्रह्म हीवादिना॥ "तदिजि-जासस्य रित मूलश्र्यन्साराच कर्माण घष्ठीयाच ॥ श्र्यनुग्रमा-चैति ॥ श्रुतिस्च च योरेकार्यत्न लाभाचे त्यर्थः । जिज्ञासापदस्यावयवार्थः -माइ॥ ज्ञातुमिति॥ नन्वनवगते वन्त्नीच्छाया अदर्शनात्तस्या मूलं विषयचानं वक्तर्थं, ब्रह्मचानन्त जिचासायाः फलं, तदेव मुलं कथिमिळाशङ्खा ह ॥ अवगतीति ॥ आवरणियतिरूपाभियतिमचैत-न्यमवगतिः पर्यन्ते। (विधर्यसाखाखाउना चालार रिन चानस्य तदेव जि.

मन्वाच्याया द्व्हायाः कर्ना, फलविषयलादिच्हायाः। ज्ञानेन हि प्रमाणेनावगन्तुमिष्टं ब्रह्म। ब्रह्मावगतिर्हि पुरुषार्थः। निःशेष-मंमार्वीजाविद्याद्यनर्थनिवर्षणात्। तसाद्वद्म जिज्ञामितव्यं॥ तत् पुनर्बद्म प्रसिद्धमप्रमिद्धं वा स्थात्? यदि प्रमिद्धं, न जि-ज्ञामितव्यं, श्रथाप्रसिद्धं, नैव शक्यं जिज्ञामित्नमिति।

ज्ञासायाः कर्म, तरेव फलं। मूलन्वापातज्ञानिम वधुना वच्यत इति फलमूलज्ञान योभेंदा ज्ञासानुपपत्तिरिव्यर्थः। ननु ग्रमनस्य ग्रामः कर्म, तत्याप्तिः फलमिति भेदात् कर्म एव फलमित्ययुक्तं तज्ञा ॥ फलेति ॥ क्वियान्तरे तयोभेंदेऽपि इच्छायाः फलविषयत्वात् कर्मीव फलि-व्यर्थः। ननु ज्ञानावग्रवारेकाद्भेदीक्तिरयुक्तेव्यत आह ॥ ज्ञानेनित ॥ ज्ञानं विक्तः खवग्रतिस्तलालं इति भेद इति भावः। खवगन्तुमभियञ्जयित्। खवगतिः फललं स्फुटयित ॥ ब्रद्धोति ॥ हिण्ल्दोक्तं हेतुमाह ॥ निःशेष्टित ॥ वीजमिवया चादिर्यस्यानर्यस्य तज्ञाणकत्वादिव्यर्थः। खवय्यवर्थम् क्वार्यम्यस्य विचारः कर्त्तव्य इत्यर्थः ॥ इति व्यरियः साधितत्वात् तेन ब्रद्धानाय विचारः कर्त्तव्य इत्यर्थः ॥ इति व्यतियवर्सन्तं ॥

प्रथमवर्स् ने बन्धस्याध्यासले त्या विषयादिसिद्धाविष ब्रह्मप्रसिद्धप्रसिद्धीर्विषयादिसम्भवासम्भवाश्यां प्रास्तारम्भसन्दे हे पूर्वपचामा हु ।
तत् पुनरिति । पुनः प्रव्दा वर्स् कान्तर द्योतनार्थः ॥ यदि वेदान्तविचारात् प्रागेव ब्रह्मज्ञानं तज्ज्ञ ज्ञातलरूप विषयलं नास्ति । च्यज्ञानाः
भावेन तिन्नद्यत्तरूप पालमिष नास्तीति न विचारियत्यं । च्यथा ज्ञातं
केनापि तर्ष्टि तदु हे प्रेन विचारः कर्त्तं न प्रकाते, च्यज्ञातस्यो हे प्रायोग्यात्। तथा च बुद्धावनारू एस्य विचारात्म प्रास्त्रीण वेदान्ते च प्रतिपादनायोगात्। तत्प्रतिपाद्यलरूपः सम्बन्धा नास्तीति ज्ञानानुत्यत्तेः
पादनायोगात्। तत्प्रतिपाद्यलरूपः सम्बन्धा नास्तीति ज्ञानानुत्यत्तेः
पानमिष नास्तीयनारभ्यं प्रास्त्रमित्यर्थः।

चापातप्रसिद्धा विषयादिलाभादारभगीयमिति सिद्धान्तयति॥

उच्यते। श्रस्ति तावित्रत्यग्रद्धबुद्धमुक्तस्त्रभावं मर्ब्यः मर्ब्यः ग्रितिममन्तितं ब्रह्म। ब्रह्मश्रव्यस्य हि खुत्पाद्यमानस्य नित्य-ग्रद्धलादयोऽर्थाः प्रतीयन्ते, रहतेर्धातोर्र्पानुगमात्, मर्बस्या-त्मलाच ब्रह्मास्तिलप्रमिद्धिः। मर्बे। हि श्रात्मास्तिलं प्रत्येति, न नाहमस्रोति। यदि हि नात्मास्तिलप्रमिद्धिः स्थात् मर्बे।

उचत इत्यादिना॥ प्रसिद्धं तावदित्यर्थः। चित्तिलस्याप्रकतलेनात्ति-पदस्य प्रसिद्धिपरतात्। ननु नेन मानेन ब्रह्मणः प्रसिद्धिः। न च ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' इति ख़त्या सेति वार्च। ब्रह्मपदस्य लोने सङ्ग-तियहाभावेन तङ्गितवाक्यस्याबेधकत्वादिवाशङ्ख ब्रह्मपदव्यत्वा प्रथमं तस्य निर्भुगस्य सम्गास्य च प्रसिद्धिरित्या इ॥ ब्रह्मण्ब्यस्य होति॥ ष्यस्यार्थः। श्रुतौ सूत्रे ब्रह्मशब्दस्य प्रयोगान्यथानुपपत्या कि सदर्थी उत्तीति चायते, प्रमाणवाको निरर्धकणब्दप्रयोगादर्भनात्। स चार्ची ''महत्त्वरूप'' रति याकरणाजिसीयते, ''रु हि रुद्धाविति'' सार-णात्। सा च रुद्धिरिवधिकम इत्विमिति सङ्कोचकाभावात् श्रता-वननापदेन सच प्रयोगाच जायते। निरवधिकमच्त्वचानावन्ता-दिदेश वन्ते सर्वज्ञलादिगुगा हीनले च न सम्भवति। लोको गुगा ही-नदीषवतीरन्यतप्रसिद्धेः। खती रंहणाद् ब्रह्मीति खुत्यत्या देशकाल-वस्तुतः परिच्छेदाभावरूपं निव्यतं प्रतीयते। खिवद्यादिदे। ष्रप्रन्यतं श्रुडलं। जाखराहित्यं बुडलं। बन्धकालेऽपि खते। बन्धाभावे। मृत्त-लञ्च प्रतीयते। एवं सकलदेशिय्युन्यं निर्भुषां प्रसिद्धं। तथा सर्व्यज्ञ-लादिग्णाकच तत्पदवाचं प्रसिद्धं। ज्ञेयस्य कार्यस्य चापरिश्रेषेऽस्यतः प्रसङ्गेन सर्वज्ञतस्य सर्वनार्यप्रितामत्तस्य च नाभादिति। एवं ''तत्यदाप्रसिद्धेरप्रमाणलेगापातलादज्ञागानिवर्त्तनलाज्जिज्ञासीपप-त्तिः" इति उक्ता त्वंपदार्थात्मनापि ब्रह्मणः प्रसिद्धा तदुपपत्तिरि-वाइ । सर्वरोति । सर्वस्य लानस्य योऽयमाता तदभेदाद ब्रह्मणः प्रसिद्धिरित्यर्थः। नन्वात्मनः प्रसिद्धिः क्रेत्यत चाह् ॥ सर्वे। हीति ॥ "अइमसीति" न "प्रत्येति" इति। न। किन्तु प्रत्येत्वेव सैव सचिदा-तानः प्रसिद्धिरिवर्षः।

लोको नाइमसीति प्रतीयात्। श्रात्मा च ब्रह्म। यदि लोको ब्रह्मात्मलेन प्रसिद्धमित तते ज्ञातमेनेत्यि जिज्ञास्थलं पुनरापत्नं। न । ति भेषं प्रति विप्रतिपत्तेः। "देइमाचं चैतन्य विश्विष्यमान्त्रा" दित प्राक्षता जना लोकायतिकाञ्च प्रतिपन्नाः। "दिन्दियाण्येन चेतनान्यात्मा" दत्यपरे। "मन" दत्यन्ये। "विज्ञानमाचं चिणकं" दत्येके। "ग्रूहन्यं" दत्यपरे। "श्रसि देइा-दिय्यति रिक्तः संसारी कर्त्ता भेष्ताः" दत्यपरे। "भोक्तेन केन्वं न कर्त्ता" दत्येके। "श्रस्ति तद्यति रिक्तः संस्वारे । स्वीक्तः सर्वेन्याति त्रिक्तः देवाने । स्वीक्तः स्वीक्तः सर्वेन्याति कर्त्ताः द्वाने । स्वीक्तः सर्वेन्याति कर्ताः द्वाने ।

चात्मनः कुतः सत्तेति श्रून्यमतमाशङ्घादः॥ यदि होति॥ चात्मनः श्रून्यस्य प्रतीता "अइं नास्मि" इति लोको जानीयात्। लोकत्तु "अइम-सि" इति जानाति, तसादाताना (त्तिलप्रसिद्धिरिवर्षः। आताप्रसि-द्वाविप ब्रह्मणः किमायातं तचाइ॥ चात्मा चेति॥ "ब्रयमात्मा ब्रह्म" इत्यादि श्रुतेरिति भावः। प्रसिद्धिपचीक्षं दीषं पूर्व्वपचीण स्नारयति॥ यदीति ॥ ऋज्ञातलाभावे न विषयासभावादविचार्यालं प्राप्तिसर्व्याः। यथा ''इदं रजतं' इति वस्तृतः युक्तिप्रसिद्धिस्तदत् ''अइमिसां' इति सा वचैतन्यरूपालसामान्येन वस्तुता ब्रह्मणः प्रसिद्धिः, नेयं पृर्सा-नन्दब्रस्मलरूपविशेषगोचरा, वादिनां विवादाभावप्रसङ्गात्। न हि युक्तिन्वविशेषदर्शने सति "रजतं रङ्गमन्यदा" इति विप्रतिपत्तिरित्त। चती विप्रतिपच्यन्ययान्पपच्या सामान्यतः प्रसिद्धाविप विभ्रेषस्याच्या-तलादिषयादिसिद्धिरिति सिद्धान्तयति ॥ नेत्यादिना ॥ सामान्यवि-शेषभावः खात्मनि सचित्पूर्सादिपदवाचभेदात् कल्पित इति मन्तयं। तत्र स्थूलसूचाक्रमेण विप्रतिपत्तीरूपन्यस्यति। देहमाचिम्वादिना॥ शास्त्रज्ञानश्र्न्याः प्राष्ट्रताः। वेदवाह्यमतान्युक्षा तार्किकादिमतमा ह ॥ चन्तीति ॥ साङ्ख्यमतमाच । भोत्तीति ॥ किमात्मा देहादिरूपः उत तांद्रव रति विप्रतिपत्तिकाटिलेन देचेन्त्रियमनीवृद्धियूत्यान्युक्षा त-

''त्रात्मा म भोत्तुः'' द्रत्यपरे। एवं बहवा विप्रतिपन्ना युक्तिवाक्यतदाभाषममात्रयाः मन्तः। तत्राविचार्य्य यत् कि-चित् प्रतिपद्यमाने। निःश्रेयसात् प्रतिहन्येतानर्थञ्चेयात्। तस्माद्

द्भिनोऽपि कर्टलादिमान वेति विप्रतिपत्तिकोटिलेन तार्किकसाङ्घप-चावुपन्यस्थाकर्तापोश्वराद्भिन्ना न वेति विवादकोटिलेन योगिमत-माच ॥ चित्ति तद्यतिरिक्त ईश्वर इति ॥ निरतिश्यसलं ग्रचीला ईश्वरः सर्वेज्ञलादिसम्पन्न इति योगिनो वदन्ति।

भेदकोटिम्का सिद्धान्तकोटिमाइ। चात्मा स भोक्तरिति। भोक्त-जीवस्थाकतीः साचिषः स ईश्वर चाता सरूपमिति वैदानिने। वद-नी वर्षः ॥ विप्रतिमत्ती रूपसं इरित ॥ एवं बहव रित ॥ विप्रतित्ती नां प्रपची निरासच विवरणीपन्यासेन दर्शितः सुखबीधायेती होपर-म्यते ; तत्र युक्तिवान्यात्रयाः सिद्धान्तिने ('जीवे। ब्रह्मीव स्नात्मलाट् ब्रह्मवत्" इत्यादि युक्तेः, "तत्त्वमिस" इत्यादि श्रुतेश्वाबाधितायाः सलात्। चनो तु देचादिरात्माचंप्रवयगोचरलाद्यतिरेनेग घटादिव-दिवादियुत्वाभासं, "स वा एघ पुरुषोऽत्ररसमयः" इन्द्रियसंवादे "चचुरादयः ते इ वाचमूचः, मन उवाच, योऽयं विज्ञानमयः, चसदेवेदमग्र चासीत्, कर्त्ता बाद्धा, चनत्रव्रच्यः चात्मानमन्तरी ऽयमग्र'' इति वाक्याभासञ्चात्रिता इति विभागः। "देचादिरनात्मा भीतिकलाइ खलात्" इत्यादिन्यायैः "त्रानन्दमयाऽभ्यासात्" इत्यादि-स्त्रे आभासलं वच्यते। ननु सन्त विप्रतिपत्तयक्तथापि यस्य यन्मते श्रद्धा तदाश्रयणात्तस्य खार्घः सेत्य्यति किं ब्रह्मविचारारम्भेणेयत व्याच ॥ तत्राविचार्थेति ॥ ब्रह्मात्मेका ज्ञानादेव मुितारित वस्तृगतिः। मतान्तराश्रयणे तदभावान्मोत्तासिद्धः। किञ्चात्मानमन्यया ज्ञाला तत्यापेन संसारान्धक्रपे पतेत्॥

"अन्धंतमः प्रविग्रन्ति ये के चात्म इने। जना" इति श्रतेः।

''योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यया प्रतिपद्यते। तिं तेन न कतं पापं चोरेणात्मापचारिणा''॥ इति वचनाचेळर्थः। खतः सर्व्वेषां मुमुक्तूणां निःश्रेयसपलाय वदा- ब्रह्मजिज्ञा मे। पन्याम मुखेन वेदान्तवाक्य मो मां सा तद्विरे। धित-कीं। पकरणा निः श्रेयम प्रयेजना प्रस्तूयते ॥ ९॥

''ब्रह्म जिज्ञासितव्यम्'' दत्युक्तं। किंलचणकं पुनस्तद्वह्मः? दत्यत त्राह भगवान् स्वचकारः।

## जनायस्य यत इति॥ २॥

जन्मात्यित्तरादिरखेति तहुणमंविज्ञाने। वज्जवीहिः। जन्म-

न्तिविचारः कर्त्तय इति स्वार्थम् पसं इरित ॥ तस्मादिति ॥ बन्धस्याध्यस्तेन विषयादिसङ्गावादगतार्थत्वादिधिकारिलाभादापातप्रसिद्धाः
विषयादिसम्भवाच वेदान्तिविषया मीमांसापूजिता विचारणा वेदान्ताविरोधिनो ये तर्कास्त्रन्तान्तरस्थास्तान्य पकरणानि यस्याः सा निःश्वेयसायारभ्यत इत्यर्थः। ननु स्त्रचे विचारवाचिपदाभावात्तदारमः
कथं स्वार्थ इत्यत चाइ॥ ब्रह्मोति॥ ब्रह्मचानेच्छोितिद्वारा विचारं
लच्चित्वा तत्कर्त्त्रथतां व्रवोतीति भावः। एवं प्रथमस्त्रवस्य चलारो
प्रथा व्यास्थानचतुरुयेन दिर्माताः। स्त्रवस्य चानेकार्थत्वं भूषणं। नन्त्रदं
स्चां प्रास्तादिहः स्थिता प्रास्त्रमारम्भवित चन्तर्भूत्वा चा? चाद्ये
तस्य हेयता, प्रास्त्रासम्बन्धात्। दितीये तस्यारम्भकं वाचं। न च
स्वयमेवारम्भकं सस्मात् स्वात्यति। दितीये तस्यारम्भकं वाचं। न च
स्वयमेवारम्भकं सस्मात् स्वात्यति। दितीये तस्यारम्भकं वाचं। न च
स्वयमेवारम्भकं सस्मात् स्वात्यति। द्वात्माश्रयात्, न चारम्भकान्तरं
पश्चाम इति। उच्यते। श्रवणविधिना चारव्यमिदं प्रास्त्रं प्रास्त्रान्तर्गतेन एव
स्वत्रह्वदेस्याध्ययने प्रयुक्के तददित्यनवद्यं॥ १॥ प्रथमस्वःं समाप्तं॥

प्रथमस्चेय प्रास्तारम्भमुपपाय प्रास्त्तमारभमायः पूर्वेति राधिक-र्यायोः सङ्गतिं वर्त्तं वर्तं कीर्त्तयति॥ ब्रह्मेति॥ मुमुचुया ब्रह्मचानाय वेदान्तिविचारः कर्त्तं य रृष्ठ्यतं। ब्रह्मयो विचार्यत्ते त्या व्यपात् प्रमाया-दिविचारायां प्रतिचातत्वेऽपि ब्रह्मप्रमायं ब्रह्मयुक्तिरित्यादिविधिष्ट-विचारायां विधेषेय ब्रह्मज्ञानं विना कर्त्तुम्प्रकालात्त्वरूपज्ञानायादी स्वायं वक्तयं तम्भवतीत्याच्चिय सूच्छतं पूज्यन्नेव च्ह्यस्यम्भवतार्यते॥ विंवच्यकमिति॥ विमाचेपे, नास्थेव च्ह्यसमित्यर्थः।

स्थितिभङ्गं समासार्थः। जनानयादिलं श्रुतिनिर्देशापेचं वस्तृ ह-त्तापेचञ्च। श्रुतिनिर्देशसावत्, "यता वा इमानि भूतानि जायना" इति । श्रिमिन् वाक्ये जन्मस्थितिप्रचयानां क्रमदर्भ-नात्। वसुवृत्तमपि, जनाना लखमत्ताकस्य धर्मिणः स्थिति-प्रलयसभावात्। "श्रख" इति प्रत्यचादिमनिधापितस्य धर्मिण

माचेपेगासीत्यानादाचेपसङ्गतिः। जचगचीतिवेदानानां स्पष्टत्रस्-निङ्गानां नच्चे ब्रह्मणि समन्वयातिः श्रुतिशास्त्राध्यायपादसङ्गतयः। तथा हि। "यते। वा इमानि भृतानि जायन्ते" इत्यादिवाकां विषयः॥ तिलां ब्रह्मणी लक्षणं विता न वेति सन्देष्टः। तत्र पूर्वपक्ते ब्रह्मखरूपा-सिद्या मुत्र्यसिद्धिः पालं सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति भेदः। यद्यपाचिप-सङ्गती पूर्वाधिकरणपानमेव पानमिति छाला एथक् न वक्तयं। तदुक्तं,

''बाच्चेपे चापवादे च प्राप्तां लच्चामर्माण। प्रयोजनं न वतायं यच कला प्रवर्त्तत इति"॥

तथापि स्परार्थमुत्तमिति मन्तयं, यत्र पृकीधिकरणसिद्धान्तेन पृक-पद्यः तत्रापवादिकी सङ्गतिः। प्राप्तिस्तदर्था चिन्ता। तत्र न विक्षीति प्राप्तं। जन्मादेर्जगद्धर्मालेन ब्रह्मलद्यालायागात्। न च जगदुपा-दानले सति कर्द्यं लच्चणमिति वाचं। कर्तुरुपादानले दृष्टान्ता-भावेगानुमानाप्रवृत्तेः। न च श्रीतस्य ब्रह्मणः श्रुत्येव नचाणसिद्धेः कि-मनुमानेनेति वार्चं। खनुमानस्य श्रुखनुग्राइकलेन तदभावे तिहरोधे वा अल्यर्धासिद्धेः। न च जगलार्टलमुपादानलं वा प्रत्येनं बच्चणम-क्विति वाचं। कर्टमाचस्योपादानाङ्कितस्य ब्रह्मलायागात्। वक्ततः परिच्छेदादिति पाप्ते पुरुषाभू इमाचस्यानुमानस्याप्रतिष्ठितस्यातीन्त्र-यार्थे खातन्यायागात्। श्वपार्षयतया निर्देषश्रवत्रोभयकारणतस्य सुखादिद्यान्तेन सम्भावियतुं भ्रम्यतात्। तदेव लच्चणमिति सिद्धा-न्तयति ॥ जन्मायस्य यत इतीति ॥ खत्र यद्यपि जगज्जन्मस्थितिलय-नार्यालं जन्मां प्रतिपायते तथाप्यमे "प्रतिक्रतिस" द्रायधिकर्यो तला-

<sup>\*</sup> जब्धात्मनस्थेति पू॰ मु॰ पु॰ पाठः॥

द्दमा निर्देशः। षष्टी जन्मादिधर्मसम्बन्धार्था। "यत द्रि" कारणनिर्देशः। अस्य जगता नामरूपान्यां व्याक्ततस्थानेक-कर्त्वभात्रृषंयुक्तस्य प्रतिनियतदेशकालनिमिक्तिक्रयाफलाअयस्य मनसायि चिन्यरचनारूपस्य जन्मस्थितिभङ्गं यतः सर्वेज्ञात् सर्व-शक्तेः कारणाङ्गवति तद्रस्थेति वाक्यशेषः। अन्येषामपि भाव-

रणलं न नर्रातमात्रं किन्त नर्रातोपादानलोभयरूपलिमिति वच्यमाणं सिद्धवत्क्रत्याभयकारणलं लच्चणिमत्युचत इति न पीनरुक्यं। ननु जिज्ञास्यनिर्मुणब्रह्मणः नारगातं नघं नद्यामिति चेत्। उचते। यथा रजतं युक्तेर्नेच्यां यदजतं सा युक्तिरिति, तथा यज्जात्कारणं तद ब्रह्मेति किल्पतं कारणतं तटस्यं सदेव ब्रह्मणा नक्तणिमयनवद्यं। सूर्वं व्याचरे ॥ जन्मेवादिना ॥ बज्जती है। पदार्थाः सर्वे वाकार्थस्थान्यप-दार्थस्य विशेषणानि। यथा चित्रगोर्देनदत्तस्य चित्रा गावः तददत्रापि जनादीति नपुंसकीवननचातितस्य समाहारस्य जनस्थितिभङ्गस्य जन्मविशेषणं, तथा च जन्मनः समासार्थेनदेशस्य गुणलेन संविज्ञानं यस्मिन् बज्ज त्री है। स तद्गुण संविज्ञान इत्यर्थः। तत्र यज्जनमकारणं तर ब्रह्मीत ब्रह्मलविधानमयुक्तं, स्थितिलयकारणाद्भिन्नले न जाते ब्रह्मलस्य ज्ञातुमण्रक्यलात्। खता जन्मस्थितिभङ्गेनिरूपितानि जीगि कारणलानि मिलितान्येव लच्चणमिति मला सूचे समाहारो दोतित इति धोयं। नन्वादिलं जन्मनः नायं ज्ञातयं संसारस्थानादिलादिलात चा ह ॥ जनमन खेति ॥ मूल श्रवा वस्त्रात्या चादिलं ज्ञाला तद पेच्य स्चलता जन्मन चादिलमुक्तमिलार्थः। इदमः प्रत्यचार्थमाचवाचि-लमाशक्कीपस्थितसर्व्वकार्यवाचिलमाच् ॥ अस्रोतीति ॥ वियदादिज-गती निवालात जनमादिसम्बन्ध इवात चा इ॥ घष्ठीति ॥ वियदादे-र्मे हाभूतानां जन्मादिसम्बन्धा बच्चत इति भावः। ननु जगता जन्मा-देवा तस्मसम्बन्धाभावात बच्च यलिमिया ग्रङ्ख तलार गलं बच्च यमिति पञ्चमार्यमार ॥ यत इतीति ॥ यच्छ्ब्देन सत्यं ज्ञानमनन्तं चानन्दरूपं वस्त्चते। "चानन्दाद्यविति" निर्सातितात्। तथा च खरूपलचण-सिद्धिरिति मन्तयं। पदार्थमुका पूर्वस्त्रच्छत्रस्मपदानुषक्तेन तच्चव्दा- विकाराणां चिष्वेवान्तर्भाव दति जन्मस्थितिनाशानामि य चणं। यास्कपरिपठितानान्तु "जायते ऋसि" दत्यादीनां ग्रचणे तेषां जगतः स्थितिकाने समायमानत्वात् मूलकारणादुत्पत्तिस्थि-तिनाशा जगता न गरदीताः सुरित्याशङ्कोत तन्मा शङ्किष्टेति यात्पत्तिर्वञ्चणस्वचैव स्थितिः प्रनथञ्च ते गरद्यन्ते। न यथोक्त-विशेषणस्य जगता यथोक्तविशेषणमीश्वरं मुक्का उन्यतः प्रधाना-

धाहारेण च सत्त्रवाकार्यमाह ॥ अस्रोत्यादिना ॥ कारणस्य सर्वज्ञ-लादिसम्भावनार्थानि जगतो विशेषणानि । यथा कुम्भकारः प्रथमं कुम्भग्रव्दाभेदेन विकल्पितं पृथ्वेभ्रीदराकारसरूपं बुद्धावालिख तदात्मना कुम्मं व्याकरोति विच्नः प्रकटयति, तथा परमकारणमपि खेप्पितनामरूपात्मना व्याकरोति इत्यनुमीयत इति मलाइ॥ नाम-रूपाभामिति ॥ इत्यमावे वतीया । चाचनार्थं चेतनजन्यं नार्यालात् कुम्भवदिति प्रधानयून्ययोर्निरासः। हिरस्याभीदिजीवजन्यलं नि-रस्यति ॥ चनेनेति ॥ श्राद्धवैश्वानरेछ्यादै। पितापुत्रयोः नर्दभोह्योर्भ-दात् एथगुतिः। "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं सर्व रत चात्मानी युच-रिना" इति श्रुत्या स्पूलसूत्त्रादे होपाधिदारा जीवानां कार्यत्वेन जगन-ध्यपातिलाज जगलार्यलिमित्यर्थः। कार्यस्य सर्वज्ञलं सम्भावयति॥ प्रतिनियतेति॥ प्रतिनियतानि व्यवस्थितानि देशकालनिमित्तानि येघां क्रियामनानां तदाश्रयसेवार्थः। सर्गस्य क्रियामनस्य मेरएछं देशः। देचपातादुर्द्धं काल उत्तरायणमरणादिनिमित्तं प्रतिनियतं। एवं राजसेवाम ले यामारेर्देशादियवस्था च्या। तथा च यथा सेवाम लं देशायभिचराटकं तथा कर्म्यालं पाललादिति सर्वचलसिद्धिरिति भावः। सर्व्वम् तिलं सम्भावयति ॥ मनसापीति ॥ नन्वन्येऽपि विपरि-णामादया भावविकाराः सन्तीति किमिति जन्मादीवादिपदेन न म्हान्ते तचाइ॥ अत्येषामिति॥ रिद्धिपरिगामयोर्जनमिन अपचायस्य ना-श्रीनर्भाव रित भावः॥ "देही जायते चित्ति वर्द्धते परिशामते चपत्ती-यते नश्यति" इति यास्त्रमुनिवाकां एतत्सू चम्लं किं न स्यादत चाइ॥

दचेतनादणुभ्या वाभावादा मंगारिणा वेात्यत्यादि ममावियतुं गक्यं, न च खभावतः। विशिष्टदेशकालनिमित्तानामिहोपा-दानात्। एतदेवानुमानं मंगारियितिरिक्तेयरास्तिलादिमाधनं मन्यन्त ईयरकारणिनः। नन्विहापि तदेवेापन्यस्तं जन्मादिस्रचे। न। वेदान्तवाक्यसुसमग्रथनार्थलात् स्वचाणां। वेदान्तवाक्यानि हि स्वैक्दाह्त्य विचार्यन्ते। वाक्यार्थविचारणाथ्यवमाननि-

यास्त्रेति ॥ यास्त्रमुनिः नित्त महाभूतानामुत्यद्वानां स्थितिकाले भी-तिकेषु प्रवासीय जन्मादिषट्कमुपलभ्य निरुक्तवाकाञ्चकार तन्म्लीकत्य जन्मादिषट्ककारणलं बच्चां सूचार्थ इति ग्रह्मे सूचकता ब्रह्मे बच्चां न सङ्ग्रहीतं किन्तु महाभूतानां लच्च यमुक्तिमिति ग्रङ्गा स्थात् सा मा भूदिति ये श्रुखुता जन्मादयस्त एव ग्रह्मन्त इवर्षः। यदि निरुत्त-स्वापि श्रुतिम् लिमिति महाभूतजन्मादिकमर्थक्ति सा श्रुतिरेव सू-चस्य मुलमस्त किमन्तर्राडुना निरुक्तेनेति भावः। यदि जगता ब्रह्मा-तिरितां नारणं स्थात् तदा ब्रह्मलचाणस्य तत्रातियास्यादिदोषः स्थात्, चतत्त्विरासाय लच्चणसूत्रेण ब्रह्म विना जगज्जनमादिनं न सम्भवति कारणान्तरासम्भवादिति युक्तिः सूचिता, सा तर्कपादे विक्तरेण वच्यते ; अध्ना सङ्क्षेपेगा तां दर्भयति ॥ न यथे। त्रोत्यादिना ॥ नामरू-पाभ्यां वाक्ततस्येवादीनाञ्च चतुर्सां जगदिशेषणानां वाखानावसरे प्रधानस्रव्ययोः संसारिणञ्च निरासी दर्शितः। परमाण्नामचेतनानां खतः प्रवच्चयोगाच्चीवान्यस्य ज्ञानश्रुन्यलिवयमेनानुमानात् सर्वज्ञेश्व-रासिद्धी तेषां प्रेरकाभावात् जगदारस्मकलासस्मव इति भावः। स्वभावादेव विचित्रं जगदिति लोकायतस्तं प्रत्या इ॥ न चेति॥ जगत उत्पचादि सम्भावियतुं न ग्रकामियन्वयः। किं खयमेव खरा चेतुरिति सभाव उत कारणानपेत्तलं? नादाः, चाताश्रयात्। इत्याच ॥ विशिष्टीत ॥ विशिष्टान्यसाधारणानि देशकालनिमित्तानि तेषां कार्याार्थिभिरपादीयमानलात् कार्यस्य कारणानपेत्रलं न युक्त-मिलार्थः। अनपेचाले धान्यार्थिनां भूविशेषे वर्षादिकाले वीजादिनि-मित्ते च परितर्न सादिति भावः। पूर्वेतिसर्वेज्ञलादिविशेषणकमी- र्यता हि ब्रह्मावगितर्गनुमानादिप्रमाणान्तरनिर्यता। मत्मु तु वेदान्तवाक्येषु जगता जन्मादिकारणवादिषु तदर्थग्रहणदा-र्छायानुमानमि वेदान्तवाक्याविरोधि प्रमाणं भवन्न निवा-र्थते। शुत्यैव च तर्कस्थापभुपेतलात्। तथाहि "श्रोतयो मन्त-

श्वरं मुक्ता जगत उत्पचादिनं न सम्भवतीति भाष्येण कर्तारं विना कार्यं नाक्तीति यतिरेक उत्तः। तेन "यत् कार्यं तत् सकर्टकमिति" व्याप्तिर्ज्ञायते। एतदेव व्याप्तिज्ञानं जगति पच्चे कर्त्तारं साधयन् सर्व-चेत्ररं साधयति किं श्रुवंति तार्किकाणां सान्तिम्पन्यस्वति ॥ एतदे-वेति॥ एतदेवानुमानमेव साधनं न श्रुतिरिति मन्यन्त इति योजना। चयवा एतद्याप्तिज्ञानमेव श्रव्यनग्राह्वयितिमात्रलेनासात्समातं सदनुमानं खतन्त्रमिति मन्यन्त इत्यर्थः। सर्वज्ञलमादिशब्दार्थः। यदा याप्तिज्ञानसच्छतमेतस्व त्यामेवानुमानं मन्यन्त इत्यर्थः। तत्रायं विभागः। व्याप्तिज्ञानात् जगतः कर्त्तास्तोव्यस्तित्वसिद्धिः, पञ्चात् स कर्ता सर्वेचः जगलारणलाद्यतिरेकोण कुलालादिवदिति सर्वेचल-सिद्धिः, "नच्चणाद्" इत्यच "मन्यन्त" इत्यनुमानस्याभासत्वं स्वचितं । तथा हि। चङ्करादी तावज्जीवः कत्ती न भवति जीवाद्भिन्नस्य घट-वदचेतनलनियमादन्यः कर्ता नास्येवेति व्यतिरेकनिश्वयात्, "यत् कार्यं तत् सकर्टकं" इति याप्तिज्ञानासिद्धिः। लच्चणलिङ्गकान्माने तु बाधः. चप्ररीरस्य जन्यज्ञानायामात्, "यज्ञानं तन्मनाजन्यं" इति याप्तिविरोधेन निवाज्ञानासिद्धेर्ज्ञानाभावनिश्वयात्, तसादतीन्त्रियार्थे श्रुतिरेव शरणं। श्रुवार्थसम्भावनार्थलेनानुमानं युक्तिमानं न खतन्त्र-मिति भावः। नन्विदमयुक्तां, श्रुतेरनुमानान्तर्भावमभिष्रेत्य भवदीय-स्चकताऽनुमानस्येवापन्यस्तलादिति वैशेषिकः ग्रङ्कते। नन्वित । खता "मन्यन्त" इत्यनुमानस्याभासे। तिरयुतीति भावः। यदि श्रुतीनां खतन्त्र-मानलं न स्थात्तर्हि "तत्तु समन्वयाद्" इत्यादिना तासां तात्पर्थे सूत्रकः विचारयेत्, तसादुत्तरस्रवाणां श्रुतिविचारार्थवाज्जनमादिस्त्रचेऽपि श्रुतिरेव खातन्त्रेण विचार्थते नानुमानमिति परिचरति॥ नेति॥ किञ्च मुमुच्चार्त्रसावगतिरभीष्टा यदर्घमस्य शास्त्रस्यारमाः, सा च नानुमा-

या दित श्रुतिः, "पण्डिता सेघावो गन्धारानेवापसम्यदेत एव-सेवेहाचार्थवान् पुरुषा वेद" दित च पुरुषवृद्धिमाहाय्यमात्मना दर्भयति। न धर्माजिज्ञामायामिव श्रुत्थाद्य एव प्रमाणं ब्रह्मजि-ज्ञामायां किन्तु श्रुत्थाद्योऽनुभवाद्यश्च यथामस्भविमह प्रमाणं, श्रुत्भवावसानलात् स्तवस्त्रविषयलाच । ब्रह्मविज्ञानस्य कर्न्तये हि विषये नानुभवापेचास्तीति श्रुत्थादीनासेव प्रामाण्यं स्थात्, पुरुषाधीनात्मलाभलाच्च कर्न्तयस्थ। कर्न्तुमकर्त्त्रसन्यथा वा कर्न्तुं प्रकां लेकिकं वैदिकञ्च कर्मा। यथा श्रुश्चेन गच्छित पद्धामन्यथा

नात्, "तन्वीपनिषदम्" इति श्रुतेः, खती नानुमानं विचार्थ्यमित्या इ॥ वाकार्धेति॥ वाकास्य तदर्थस्य च विचाराद्यदध्यवसानं तात्पर्थनि-खयः प्रमेयसम्भवनिखयख तेन जाता ब्रह्मावग्रतिमृत्तये भवतीत्वर्थः। सम्भवी बाधाभावः। ननु किमनुमानमनपेचितमेव नेव्याह् ॥ सत्स लिति ॥ विमतमित्रनिमित्तीपादानकं विमतं चेतनप्रक्रतिकं कार्थ-लात् सुखादिवदित्वनुमानं श्रुत्वर्घराष्ट्रीयापे चितमित्वर्षः। दार्ष्ट्री संग्रयविपर्यासनिरुत्तिः। "मन्तय" इति श्रुवर्यस्तर्भेण सम्भावनीय इत्यर्थः। यथा कश्चिद् गन्धारदेश्रेभ्यस्रोरेरन्य चारण्ये बद्धनेच एव त्यताः केनचिन्मताबन्धतदुत्तमार्गग्रहणसमर्थः पि एतः खयं तर्ककुण्लो मेधावी खदेशानेव पाप्तयात्, रवमेवेचाविद्यानामादिभिः खरूपान-न्दात प्रचायासिन इरण्ये संसारे चिप्तः नेन चिद्यापरवर्षेनाचार्येग ''गासि लं संसारी'' किन्तु ''तत्त्वमिश' इत्यपदिग्रखरूपः खयं तर्क-कुश्वचित् "खरूपं जानीयाज्ञान्यथा" इति अतेः खस्य पुरुषमतिरूप-तकी पेचां दर्भयती वाह ॥ पण्डित इति ॥ चात्मनः श्रुतेरि वर्षः। नन् ब्रह्मणा मननाद्यपेत्वा न युक्ता वेदार्थला द्वस्मवत् किन्तु श्रुति लिङ्गवा-क्यादय रवापे चिता इत्यत चाह ॥ नेति ॥ जिज्ञास्ये धर्मा इव जिज्ञास्ये ब्रह्मणि इति वाखेयं। चनुभवी ब्रह्मसाचात्नाराखी विददनुभवः। चारिपदान्मनननिरिधासनयोर्घचः। तत्र हेतुमाह ॥ अनुभवेति॥

वा न गच्छतीति, तथा ''श्रितराचे षे। डिश्ननं ग्रह्णाति नाति-राचे षे। डिश्ननं ग्रह्णाति'', ''उदिते जुद्दे। ति श्रनुदिते जुद्दे। ति'' दति विधिप्रतिषेधाश्चाचार्थवन्तः स्यः विकच्येतसर्गापवादाश्च। न तु वस्त्वेवं नैवमस्ति नास्तीति वा विकच्यते। विकच्यनास्तु पुरुष-

मुन्नयधं ब्रह्मचानस्य शाब्दस्य साचात्वारावसानतापेचाणात् प्रवाग्-भृतसिद्धब्रह्मगोचरलेन साह्यालारमजनत्वसम्भवात्तदर्धं मननाद्यपे-चा यक्ता। धर्मे तु निवयरोची साध्ये साचालारखानयेचितलादस-म्भवाच श्रवा निर्मायमात्रमनुष्ठानायापे चितं। जिङ्गादयस्त श्रवनार्भृता रव श्रुतिदारा निर्स्योपयोगित्वेनापे च्यन्ते न मननादयः, चन्पयोगा-दिलार्थः। निर्पेत्तः शब्दः श्रतिः। शब्दस्यार्थप्रकाशनसम्यं लिङ्गं पदं। योग्येतरपदानाङ्गं वान्यं। खङ्गवान्यसापे चं प्रधानवान्यं प्रकर्या। क्रस-पठितानामधीनां क्रमपठितेर्घे घाक्रमं सम्बन्धः स्थानं। यथा रेन्द्रा-उन्यादय इष्टयो दश क्रमेण पठिताः, दशमन्त्राञ्च "इन्द्रायीरोचनादिवि इत्यादाः" तत्र प्रथमेकी प्रथममन्त्रसा विनिधाग इत्याद्य हनीयं। संज्ञा-साम्यं समाख्या। यथाध्यर्थवसञ्ज्ञतानां मन्त्राणाम।ध्यर्थवसञ्ज्ञते न-र्मात विनियोग इति विवेकः, एवं तावद्वस्य मननाद्ये चं वेरार्थलात् धर्मविदिखन्माने साधालेन धर्मास्यान्भवायायालं, चनपेचितान्-भवलचापाधिरित्यृतं, उपाधियतिरेकाद ब्रह्मशि मननायपेत्तलचातां। तत्र यदि वेदार्थलमात्रेण ब्रह्मणा धर्मण साम्यन्वयोचीत तर्हि क्रति-साध्यत्वं विधिनिषेधविक ल्योत्सर्गापवादा अ त्र ह्याणि धर्मावत् स्वरिति। विपची बाधकमाइ॥ पुरुषेत्यादिना॥ पुरुषद्यत्यधीना आत्मनाभ उत्प-त्तिर्यस्य तद्भावाच धर्मे श्रुव्यादीनामेव प्रामाख्यमिवन्वयः। धर्मस्य सा-थातं नी कित्रकर्माट्टान्तेन स्पाटयति॥ कर्त्तीमति॥ नी कित्रवदिव्यर्थः। दृशान्तं स्फ्राटयति ॥ यथीति ॥ दार्शान्तिकमा ह ॥ तथेति ॥ तद्रम्भे स्व कर्त्तुमकर्तुं प्रकालमुक्ता अन्ययाकत्तुं प्रकालमा इ॥ उदित इति ॥ धर्म्मस्य साध्यलम्पपाद्य तत्र विध्यादियाग्यतामा ह ॥ विधीति॥ विधिपति-षेधाःच विकल्पादयःच धर्म्मे साध्ये येऽर्घवन्तः सावकाणा भवन्ति ते ब्रह्मर्खिप सुरित्यर्थः। "यजेत न सुरां पिबेत्" इत्यादया विधिनिषेधाः।

बुद्यापेचा, न वस्त्रयाथात्यज्ञानं पुरुषवुद्यापेचं, किन्तर्हि वस्तुतन्त्रमेवतन्। न हि खाणावेकस्मिन् स्थाणुर्वा पुरुषोऽन्या वेति तत्त्वज्ञानं
भवति। तत्र पुरुषो वान्या वेति मिथ्याज्ञानं स्थाणुरेवेति तत्त्वज्ञानं वस्तुतन्त्रत्वात्। एवस्मूत्रवस्त्विषयाणां प्रामाण्यं वस्तुतन्त्रं।
तत्रैवं सति ब्रह्मज्ञानमपि वस्तुतन्त्रमेव भूतवस्त्विषयत्वात्। ननु
भूतवस्त्विषयत्वे ब्रह्मणः प्रमाणान्तर्विषयत्वमेवेति वेदान्तवाक्यविचार्णाऽनर्थिकेव प्राप्ता,न,दिन्द्रयाविषयत्वे मम्बन्धायहणात्।
स्वभावता विहिविषयविषयाणि दन्द्रियाणि न ब्रह्मविषयाणि।

वी हि भियंवैवा यजेतेति सम्भाविता विकल्पः ग्रहणाग्रहणयोरे च्छिकः उदितान्दित हो मयोर्थवस्थितविक ल्यः। "न हिंस्यात्" इत्यत्मर्गः। "अ-मीबामीयं पश्रमालभेत" इत्यपवादः। तथा "चाचवनीये जुहीति" इत्य-त्मर्गः, "अवस्य परे परे जुहोति" इत्यपवाद इति विवेतः, एते ब्रह्माँ अ स्वरित्यचे छापत्तिं वारयति॥ न लिलादिना भृतवस्त्विषयलादिलानी ॥ इदं वस्त एवं नैवं वटः पटो वेति प्रकारिवक्ताः। चस्ति नास्ति वेति सत्ताखरूपविकल्पः। नन् वस्तन्यपि चात्मादी वादिनामस्ति नास्ती-त्यादिविकल्या दृश्यनो तचा ह ॥ विकल्पनास्विति ॥ चास्तिलादिकोटि-स्तरणं प्रवबृद्धिक्तन्मृता मनस्पन्दितमात्राः संशयविपर्ययविकल्या न प्रमारूपा इत्येच्चरार्थः। अयं भावः, "धर्मा हि यथा यथा चायते तथा तथा कर्तुं प्रकाते" इति यथा प्रास्तं प्रवाद्य पेचा विकल्पाः सर्वे प्रमारूपा एव भवन्ति, तत्सामे ब्रह्मणापि सर्वे विकल्पा यथार्थाः स्यरिति। तत्राप्येविमिति वदनतं प्रत्या इ॥ नेति॥ यदि सिद्धवस्त ज्ञा-नमपि साध्यज्ञानवत् पुरुषवृद्धिमपेच्य जायेत तदा सिद्धविक ल्या यथार्थाः स्थः, न सिद्धवन्तुज्ञानं पारुषं किनार्षि प्रमाणवन्तुजन्यं, तथा च वस्तन एक रूपलादें कमेव ज्ञानं प्रमा, चन्यं विकल्पा खयथार्था एवेवर्यः। अत्र दरान्तमा इ॥ न हि स्थाणाविति॥ स्थाण्रेवेववयार ग सिद्धे सर्वे विकल्पा यथार्था न भवनी त्यर्थः। तत्र यदक्तुतन्त्रं ज्ञानं तदायार्थं यत प्रवतन्त्रं तन्मिर्योत विभजते॥ तत्रेति॥ स्थाणावित्यर्थः।

मित हीन्द्रियविषयले ब्रह्मण दृदं ब्रह्मणा मस्बद्धं कार्य्यमित गृह्मेत । कार्यमानमेव गृह्ममाणं किं ब्रह्मणा मस्बद्धं किमन्येन केनचिद्वा मस्बद्धमिति न एक्यं निस्तेतुं । तसाज्जन्मादिसूत्रं नानुमानापन्यामाधं किन्नहिं वेदान्नवाक्यप्रदर्भनाथं। किंपुनस्त-देदान्नवाक्यं यत् सूत्रेणेह लिलचियिषितं। "स्गुर्वे वाम्णविम्णं पितरमुपममार अधीहि भगवा ब्रह्मित" दृत्युपक्रम्याह "यता वा दमानि सूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्रयन्य-भिमंविशन्ति तदिजिज्ञामस्व तद्वह्म" दृति। तस्य च निर्णयवाक्यं

स्थाणावृत्तन्यायं घटादिव्यतिदिश्रति॥ एवमिति॥ प्रक्रतमा इ॥ तत्रेवं सतीति ॥ सिडोर्थे ज्ञानप्रमालस्य वस्त्रधीनले सति ब्रह्मज्ञानमपि वक्तजन्यमेव यथार्थं न पुरुषतन्त्रं भृतार्धिवषयलात् स्थाण्जानविद्रायर्थः। चातः साध्येऽये सर्वे विकल्पाः पुन्तन्त्रा न सिद्धार्य इति वैजन्नात्यात्, न धर्मासाम्यं ब्रह्मण इति मननाद्यपेद्धा सिद्धेति भावः। ननु तर्हि ब्रह्म प्रत्यचादिगोचरं धर्माविलच्च गलाद्घटादिवत्। तथा च जन्मादि-सूचे जगलारणान्मानं विचार्यं सिद्धार्यं तस्य मानलात् न श्रुतिः, सिद्धार्धे तस्या अमानलेन तदिचारस्य निष्पाललादिति प्रकृते॥ निच-ति ॥ प्रमाणान्तरविषयत्मेव प्राप्तमिति क्रता प्रमाणान्तरस्थैव वि-चारप्राप्ताविति शेषः। अत्र पूर्वयची प्रख्यः, निंयत् नार्थे तद्भसु-जिसित्यनमानं ब्रह्मसाधकं किं वा यत् कार्यं तत् सकारणमिति? नादाः, यास्यसिद्धेरित्या इ ॥ नेति ॥ ब्रह्मण इन्द्रियाग्राह्मत्वात् प्रत्यद्येण याप्ति-ग्रहायोगात्र प्रमाणान्तरविषयलिमत्यर्थः। रिन्त्रयाग्राह्यतं कुत रत्यत चा इ॥ सभावत इति॥ "पराश्चि खानि यहणत् खयम्भः" इति अतेः, ब्रह्मणा रूपादि चीनलाचे वर्षः। इन्त्रियाग्राह्यलेऽपि व्याप्तिग्रहः नि न स्यादत चाइ॥ सति हीति॥ तद्रास्तीति श्रेषः। इदं कार्यं ब्रह्मज-मिति वािप्रवदां त्रस्यो। तीिन्त्रयतात सम्मवतीवर्थः। दितीये का-रमसिद्धाविष कारमस्य ब्रह्मतं श्रुतिं विना ज्ञातुमग्रकामिया ह ॥ कार्यमाचिमिति॥ सम्बन्धं क्षतं यसात्, त्र्रितमन्तरेण जगलार्णं ब्र-

"त्रानन्दाद्येव खिल्वमानि भूतानि जायन्ते त्रानन्देन जातानि जीवन्ति त्रानन्दं प्रयन्यभिसंविणन्ति" दति । त्रन्यान्ययेवंजाती-यकानि वाक्यानि नित्यश्चद्धवुद्धमुत्तस्वभाव \* सर्वज्ञस्ररूपका-रणविषयाण्युदाहर्त्तव्यानि ॥ २ ॥

जगत्कारणवप्रदर्भनेन सर्वेज्ञं ब्रह्मोत्युपचित्रं तदेव द्रहयना ह।

द्धीत निश्चयनाभन्तसात् तल्लाभाय श्रुतिरेव प्राधान्येन विचारणीया, चनुमानं तूपादानलादिसामान्यदारा म्दादिवर् ब्रह्मणः खनार्थात्म-कलादिश्रीतार्थसम्भावनार्थं गुणतया विचार्यमिळ्पसं हरति ॥ तसा-दिति ॥ रतत्स्र त्रस्य विषयवाकां एच्छति ॥ किं पुनरिति ॥ इच ब्रह्मिया जन्मणार्थलेन विचारियतुमिष्टं वाक्यं किमियर्थः। अत्र हि प्रथमसूचे विशिष्टाधिकारियो। ब्रह्मविचारं प्रतिज्ञाय ब्रह्म जात्कामस्य दितीयसूचे लच्चम्चते, तथैव श्रुताविष मुमुचीर्वस चातुकामस्य जगलार गाली पल चागान्वादेन ब्रह्म चाप्यत इति श्रीतार्थक्रमानुसा-रित्वं सूत्रस्य दर्शयितुं से(पत्रमवाक्यं पठित ॥ स्मारिति ॥ अधीचि सारय उपदिशेयर्थः। अत्र येनेयेकलं विविच्तितं, नानाले ब्रह्मल-विधानायागात्। यज्जगत्नारणं तदेनमित्यवान्तरवाकां, यदेनं नारणं तद् ब्रह्मेति वा यलारणं तदेवं ब्रह्मेति वा महावाक्यमिति भेदः जिलार्चि खरूपलचागमिलाशङ्ख वान्वशेषात्रिस्तीता यतः शब्दार्थः सत्यज्ञानानन्द इत्याच् ॥ तस्य चेति॥ "यः सर्व्वज्ञः" "तस्मादेतद ब्रह्म नामरूपमद्मञ्जायते" "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म" इत्यादि शाखानारीय-वाक्यान्यप्यस्य विषय इत्याच् ॥ अन्यान्यपीति ॥ सवंजातीयकत्वमेवाच् ॥ निवेति॥ तरेवं सर्वासु शासासु लच्चायदयवाच्यानि जिचास्ये ब्रह्मािय समन्वितानि ति इया मृतिति रिति सि इं ॥ २॥

यस्य निश्वसितं वेदाः सर्व्वार्थज्ञानशक्तयः। श्रीरामं सर्व्ववेत्तारं वेदवेद्यमहं भजे॥ वत्तानुवादेन सङ्गतिं वदनुत्तरस्चत्रमवतारयति॥ जगदिति॥

<sup>\*</sup> खभावेति पाठा मुदितपुक्तको नाक्ति।

## शास्त्रयोनिलादिति।३।

महत ऋग्वेदादेः शास्त्रस्थानेकविद्यास्थाने।पर्रहितस्थ प्रदीप-वत् मर्व्वार्थावद्योतिनः मर्वज्ञकस्यस्य द्योनिः कार्णं ब्रह्मः। न ही-दृशस्य शास्त्रस्य ऋग्वेदादिलचणस्य मर्वज्ञगुणान्वितस्य मर्वज्ञा-

चैतन्यस्य ब्रह्मायो जगलारणले ात्या सर्वे ज्ञलमर्थात् प्रतिज्ञातं सूचकता चेतनसृष्टेर्ज्ञानपूर्वनलात्। तथा च ब्रह्म सर्वेज्ञं सर्वनारणनलात्, या यत्कत्ता स तज्ज्ञः यथा कुलाल इति स्थितं; तदेवार्थिकं सर्व-ज्ञलं प्रधानादिनिरासाय वेदकर्त्वहेतुना द्रष्यद्वाहेत्यर्थः। हेतुद-यस्यैकार्यसाधनलादेकविषयलमवान्तरसङ्गतिः। यदा वेदस्य नित्य-लाट् ब्रह्मणः सर्वहेतुता नात्तोबाच्चेपसङ्गवा वेदहेतुत्वमुचते "अस्य महता भूतसा निश्वसितमेतद्यदावेदी यजुर्वेदः सामवेदीऽयर्वाङ्गिरसः इतिवाक्यं विषयः। तत् किं वेद हेतु लेन ब्रह्मणः सर्व्य ज्ञलं साधयति उत न साधयति इति सन्दे इः; तच व्याकरणादिवदेदस्य पारिषेयले म्लप्रमाणसापेचलेनाप्रामाण्यापातात साधयतीति पूर्वपचे नगर्ड-तोश्चेतनलासिद्धिः पालं। सिद्धान्ते तिसिद्धिः। अस्य वेदान्तवाकस्य स्पष्टब्रह्मालिङ्गस्य वेदकर्त्तरि समन्वयोत्तीः श्रुतिशास्त्राध्यायसङ्गतयः। रवमापादं श्रुत्यादिसङ्गतय उच्चाः। वेदे चि सर्व्वार्धप्रकाशनशक्तिर-पलभ्यते, सा तदुपादानवस्मगतश्तिपृर्विका तद्गता वा? प्रकाशन-प्रिक्तिलात् कार्य्यगतप्रिक्तिलादा प्रदीपप्रिक्तिवदिति वेदे।पादानलेन ब्रह्मणः खसम्बद्धारेषार्घप्रकारम्गसमर्थ्यारूपं सर्व्यसान्तितं सिद्धति। यदा यथा अधीतारः पूर्वकामं ज्ञाला वेदं कुर्व्यन्ति, तथा विचित्रगुण-मायास हायो। उनारतानन्त खप्रकाण चिन्ना वः परमेश्वरः खं सतपूर्वत-ल्पीयक्रमसजातीयक्रमवन्तं वेदराणिं तदर्घां युगपज्जाननेव करी-तीति न वेदस्य पाैरुषेयता। यत्र स्तर्यज्ञानपूर्व्वकं वाकाज्ञानं वाका-स्टी कारणं तत्र पीरुषेयता, खत्र च यीगपदात्र सा; खता वेद-कत्ती वेदिमिव तदर्घमिष खसम्बद्धं नान्तरीयकतया जानातीति सर्वच इति सिद्धान्तयति।

प्रास्त्रेति॥ प्रास्त्रं पृति हेतुलात् ब्रह्म सर्वज्ञं सर्वकारणच

दन्यतः मस्मेवाऽस्ति। यद्यदिस्तराधं ग्रास्तं यसात् पुरुषिविशेषात्
सस्मवित, यथा व्याकरणादि पाणिन्यादेः ज्ञेचैकदेशार्थमिष, स ततोऽप्यधिकतरिवज्ञान दित प्रिमद्धं लोके, किमु वक्तव्यमनेक-ग्राखाभेदभिनस्य देवितर्यञ्चनुष्यवर्षात्रमादिप्रविभागहेतोः स्थावेदाद्यास्यस्य मर्वज्ञानाकरस्याप्रयत्नेनैव लीलान्यायेन पुरुष-नित्रामवद्यसान्महेता भूताद्योनेः मस्भवः "त्रस्य महेता भूतस्य नित्रास्तरमेतद्दृ स्वेद" दत्यादिश्रुतेस्तस्य महेता भूतस्य निर-तिग्रयं सर्वज्ञतं सर्वगिक्तमस्त्रद्येति । त्रयवा यथाक्तस्यवेदा-

इति सङ्गतिदयानसारेण सूचयोजनामिभप्रेष पदानि याचरे॥ महत इति ॥ हेते। सर्वेज्ञलसिद्धये वेदस्य विश्वेषणानि । तत्र ग्रस्थते। र्थ-तस महत्तं, हितशासनात् शास्त्रलं। शास्त्रश्रव्दः शब्दमाने।पलदाणार्थ इति मला ह ॥ अने केति ॥ "प्राणन्यायमी मांसाधर्मा शास्त्राणि, शि-चान त्ययान रणनि रत्त च्छन्दो च्यांत षाणि षड क्यानि । इति दश्विया-स्थानानि वेदार्थज्ञान हतवः तैरुपञ्चतस्येत्यर्थः। चनेन मन्वादिभिः परिग्र हीतलेन वेदस्य प्रामाखं सूचितं। अवेधिकलाभावादपि प्रामा-र्णामिखा इ॥ प्रदीपवदिति॥ सर्व्वार्थप्रकाश्चनश्क्तिमत्वेऽध्यचेतनत्वात् सर्वज्ञकत्पत्वं योनिरुपादानं कर्टच। नन् सर्वज्ञस्य यो गुगः सर्वा-र्घज्ञान प्रितामचं वेदस्य तदन्वितलेऽपि तदो नेः सर्वज्ञलं कुत इत्यत चा इ॥ न हीति॥ उपादाने तच्छितां विना कार्ये तदयोगादेदीपा-दानस्य सर्वेचलं। अनुमानन्तु पूर्वे दिर्शतं। न चाविद्यायास्तदाप-तिः। प्रक्तिमत्त्वेऽप्यचेतनलादिति भावः। वेदः खविषयादिधकार्थज्ञा-नवज्जन्यः, प्रमाणवाक्यत्वात्, यानरणरामायणादिवदित्यनुमानान्तरं; तत्र वाप्तिमाइ ॥ यदादिति ॥ विक्तरः प्रब्दाधिकां, खनेनार्धतोऽस्पतं वदन कर्त्तर्ज्ञानसाधीय सुचयति; दासते चार्थवादाधिकां वेदे। चत्रेषा योजना यदाच्छास्त्रं यस्मादाप्तात् सम्भवति स ततः शास्त्राद-धिकार्यज्ञान इति प्रसिद्धं यथा मृब्दसाधुलादिर्ज्ञेयैकदेगोऽर्था यस्य तदिप वाकरणादि पाणिन्यादेरिधकार्यज्ञात् सम्भवति। यद्यल्पार्थमपि

दिशास्तं योनिः कारणं प्रमाणमस्य ब्रह्मणा ययावत् स्रक्ष्पाधिन गमे। शास्त्रादेव प्रमाणात् जगता जन्मादिकारणं ब्रह्माधिगम्यत दत्यभिप्रायः। तच्कास्त्रमुदाहृतं पूर्वसूचे "यता वा दमानि भूतानि जायन्त" दत्यादि। किमधें तर्हि ददं सुचं यावता पूर्व-

शास्त्रमधिकार्थज्ञात् सम्भवति तदा ''अस्य महत'' इत्यादिश्रुतेर्यसा-नमहताऽपरिच्छित्राङ्गतात् सवाद्यानेः सनाशादनेनशाखेवादिविशि-यस्य वेदस्य पुरुषनिश्वासवदप्रयतेनैव सम्भवः तस्य सर्वज्ञलं सर्व-शिक्तिमत्त्रचेति निम् वक्तयमिति, तत्र वेदस्य पीरुषेयलशङ्कानिरा-सार्थं अतिस्थिनिश्वसितपदार्थमा इ॥ अप्रयत्नेनेति॥ प्रमाणान्तरेणार्थ-ज्ञानप्रयासं विना निमेषादिन्यायेनेव्यर्थः। अवानुमानेन "यः सर्व्वज्ञ" इति श्रुख्तासर्वे जल दार्जाय पाणिन्यादिवदेदक त्रीर ष्यधिकार्यज्ञा-नसत्तामात्रं साध्यते न लर्धज्ञानस्य वेदहेतुलं, निश्वसितश्रुतिविरा-धात्, वेदज्ञानमाचे गाध्ये हवदेदक हं ले। पपत्ते स्व। इयान् विशेषः, अध्येता परापेत्तः; इश्वरक्तु सक्ततवेदानुपूर्वं स्वयमेव स्मृत्वा तधैव कल्पादी ब्रह्मादिखाविभीवयज्ञनारुतज्ञानेत्वात्तदर्थमत्यवर्जनीयतया जानातीति सर्वेच इत्यनवयं। अधुना ब्रह्मणा जन्मणान्तरं प्रमाण-जिज्ञासायां वर्स्कान्तरमाइ ॥ अथ वेति ॥ जन्त्याप्रमाणयोार्ब्रह्मनिर्स्-यार्थतादेकपालकत्वं सङ्गतिः। "तन्त्वीपनिषदं पुरुषं" इति अतिर्व्र-स्राणा वेदेकवेदालं ब्रूते न वेति संग्रये, कार्य्य जिङ्गेनेव लाघवात् कर्त्तुरे-कस्य सर्वेज्ञस्य ब्रह्मणः सिद्धेने ब्रत इति प्राप्ते वेदप्रमाणकलात् ब्रह्मयो। न प्रमायान्तरवेदालिनिति सिद्धान्तयति ॥ प्रास्त्रयोनिला-दिति ॥ तद्याचरे ॥ यथातिमिति ॥ सर्वेत्र पूर्वे । तरपद्मयतिहयं सं-श्यवीजं द्रष्ट्यं। अत्र पृर्व्वपद्धे अनुमानस्थैव विचार्यतासिद्धिः पालं सिद्धान्ते वेदान्तानामिति भेदः। अनुमानादिना ब्रह्मसिद्धिः पूर्वसूचे प्रसङ्गानिरस्ता। किञ्च विचिचप्रपञ्चस्य प्रासादादिवदेककर्ष्टकताबा-धान लाघवावतारः। न च सर्वज्ञातात् कत्तरेकालसम्भवः, रकालज्ञा-नात् सर्वेज्ञतज्ञानं ततत्तिदियन्थे।न्याश्रयमिभेषेत्या इ॥ शास्ताद्वेति॥ किं तच्छास्त्रमिति तचाइ॥ प्रास्त्रमिति॥ एथगारम्भमाचिप्ति॥

सच एवेवंजातीयकं शास्त्रमुदाहरता शास्त्रयोनितं ब्रह्मणे दर्शितं? उचाते। तच सचाचरेण स्पष्टं शास्त्रसानुपादानात् जगते। शास्त्रयादि केवलमनुमानमुपन्यस्तित्याशङ्कोत, तामाशङ्कां निवर्त्तियत्मिदं सचं प्रवहते॥ "शास्त्रयोनितादिति"॥ कथं पुन-र्ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकलमुच्यते? यावता "श्राह्मायस्य कियार्थन्तादानर्थक्यमतदर्थानां" दित कियापरतं शास्त्रस्य प्रदर्शितं,

किमर्थिमिति ॥ येन हेतुना दिर्श्तं ततः किमर्थिमिवर्थः। जन्मादिलि-क्रकानुमानस्य खातन्ये गोपन्यासमङ्गानिरासार्थे एयक् स्विमित्या हा उच्यत इति ॥ वेदान्ताः सिद्धब्रह्मपरा उत कार्य्यपरा इति निष्फालल-सापेचालयोः प्रसङ्गाप्रसङ्गाभ्यां संग्रये पूर्व्यसूचे दितीयवर्स्यकेनाचीपस-क्षया पृर्विपत्तमा ह ॥ कथं पुनरियादिना ॥ "सदेव सोम्य" इयादीनां सर्वातमलादिसारु ब्रह्मालिङ्गानां ब्रह्माण समन्वयोक्तेः श्रवादिसङ्गतयः पूर्वपचे वेदानोषु मुम्चुपरच्चिसिद्धः सिद्धानो तत्सिद्धिरिति वि-वेकः। कर्धामत्याचीपे हेतुः ॥ यावतेति ॥ यता जैमिनिस्त्रचेण शास्त्रस्य वेदस्य क्रियापरत्वं दर्शितमते। अत्रियार्थत्वादेदान्तानामानर्थकां पाल-वर्षयुन्यतं प्राप्तित्वन्वयः। सूचस्यायमर्थः। प्रथमसूचे तावदेदस्या-ध्ययनकार सक्तावनाविधिभाव्यस्य पालवदर्धपरत्नमृत्तां। "चोदनालचा-गो। चिं धर्मा रहित दितीयसूचे धर्मे कार्ये चीदना प्रमाणमिति वेदपा-मारायापकं कार्यपरत्मविसतं। तत्र "वायुर्वे चेपिसा" इत्यादार्घवा-दानां धम्म प्रामाख्यमित्त न वेति संश्ये चाम्नायप्रामाख्यस्य क्रियार्थलेन याप्तलादर्थवादेषु धर्मस्याप्रतीतेर क्रियार्थानां तेषामानर्थकां निष्पालाः र्घनं, न चाध्ययनविध्यपात्तानां निष्पाले सिद्धेऽर्धे प्रामाण्यं युक्तं, तस्मा-दनिखमेषां प्रामाण्यमुच्यते। व्यापकाभावाद्याप्यं प्रामाण्यं नास्येवेति यावत्। एवं पूर्वयद्धेऽपि ''विधिना लेकवाकालात् स्तुव्यर्थेन विधीनां स्यः" इति सूचेण सिद्धान्तमा इ॥ क्रियापरत्वमिति॥ अनित्यमिति प्राप्ते

<sup>\*</sup> जगत इति पदं मु॰ पुक्तके नास्ति।

स्रते। वेदान्तानामानर्थकां, त्रक्रियार्थलात्; कर्रदेवतादिप्रका-गनार्थलेन वा क्रियाविधिविशेषलमुपामनादिक्रियान्तर्विधा-नार्थलं वा? न हि परिनिष्ठितवस्तुस्तरूप\*प्रतिपादनं ममा-वति प्रत्यचादिविषयलात् परिनिष्ठितवस्तुनः। तत्प्रतिपादने च हेयोपादेयर्हिते पुरुषार्थाभावात्। स्रत एव "माऽरोदीद्"

दर्शितमित्यर्थः। "वायर्वे चित्रतमगामिनी देवता तद्देवतानं नर्मा चित्र-मेव फलंदास्यति" इत्येवं विधेयार्थानां स्तृतिरूपार्थन दारेग ''वायवं न्त्रेतमालभेत'' इत्यादि विधिवाकानैकवाकात्वादर्घवादाः सफलाः स्यः। क्तुतिल द्याया समालकार्यपरत्वात् प्रमाणमर्यवादा इति यावत्। नन्व-ध्ययनिविधि ग्रहीतानां वेदान्तानामान र्थकां न युक्तामित्यत झाह ॥ ज-र्चिति। न वयं वेदान्तानामानर्थकां साधयामः किन्तु लीके सिडस्य मानान्तरवेदालाद्रियमललाच सिद्धब्रह्मपरले तेवां मानान्तरसावेह्य-त्वनिष्मलत्वयाः प्रसङ्गादपामाण्यापातात् कार्यश्चिकर्टदेवतामलानां प्रकाशनदारा कार्य्यपरलं वक्तव्यमिति ब्रमः। तत्र लंतत्पदार्थवाकानां कर्टरेवतास्तावकलं विविद्घादिवाक्यानां पालस्तावकलं। नन् कर्मा-विशेषमनारभ्य प्रकरणान्तराधीतानां वेदान्तानां कथं तक्कंषत्वं? मा-नाभावादि वरचा पदान्तरमा इ॥ उपासनेति॥ मो च्यामोऽसद्ब्रह्मा-भेदमारीष्य "अहं ब्रह्मासि" इत्युपासीत इत्युपासनाविधिः। चादिण-ब्दाक्तवगादयः, तलार्थ्यपरतं वा वक्तव्यमित्यर्थः। ननु श्रुतब्रह्मविषया-श्रुतकार्थ्यपरत्वं किमधें वक्तव्यमिति तचा इ॥ न इति ॥ परितः सम-ना विश्वयेन स्थितं परिनिष्ठितं क्रत्यनापे दां सिर्द्धानित यावत्। तस्य प्रतिपादनमज्ञातस्य वेदेन ज्ञापनं तन्न सम्भवति, मानान्तरयोग्येऽर्थं वाक्यस्य संवादे सत्यनुवादकलाद् "अग्निर्चिमस्य भेघजं" इति वाक्यवत् विसंवादे च बेधिकालाद् ''आदित्या यूप'' इति वाक्यविद्यार्थः। सिद्धा न वेदार्थः। मानान्तरयाग्यलाट् घटवदिलुका निष्फाललाच तथेला ह॥ तदिति॥ सिद्धज्ञापने हेयापादेयागाचरे पालाभावाच तन सम्भव-

<sup>् ै</sup> खरूपेति पदं मु॰ पुस्तके नास्ति।

इत्यादीनामानर्थक्यं माभूदिति "विधिनालेकवाक्यलात् सुत्य-र्थेन विधीनां स्यः" इति स्वावकलेनार्थवत्वमुक्तं । मन्त्राणाञ्च "इषेला" ऽऽदीनां क्रियातत्माधनाभिधायिलेन कर्मममवायि-लमुक्तं । न क्वचिद्पि वेदवाक्यानां विधिमंस्पर्धमन्तरेणार्थवत्ता

तीयर्थः। पालं हि सुखावाप्तिर्दुः खद्दानञ्च। तच परितिनरितिभां सार्था। ते चापादेयस्य प्रवित्तप्रयत्नकार्यस्य चेयस्य निवत्तप्रयत्नकार्यस्य ज्ञानाभ्यां जायेते, न सिद्धज्ञानादिति भावः। तर्हि सिद्धवेाधिवेद-वादानां साफल्यं कथमित्याशङ्य "खाम्रायस्य" इत्यादिसङ्ग इवाच्यं विष्टगोति॥ खतरवैति॥ "देवैद्गिरुद्धः सोऽग्निररोदीद्" इति वाका-स्याश्रुजलेन रजतस्य निन्दादारा "विर्हिष न देयं" इति सफल-निषेधग्रेषलवदेदानानां विध्यादिग्रेषलं वाचमित्रर्थः। नन् तेषां मन्त्रवत् खातन्यमन्त् नार्घवादविद्धयेकवान्यविमित्याशङ्ख दशानासि-दिमार ॥ मन्त्राणाचेति ॥ प्रमाणलक्षे प्रधवादलक्षणिनताननारं मन्तेषु चिन्ता न कता \* ''इयेला'' इति मन्ते ''किनिद्मा'' इत्यथा चाराच्चाखा-च्छेदन त्रिया प्रतोतेः चामिर्म्छा, रत्यादी च त्रियासाधन देवता दिप्रती-तेर्मन्ताः श्रुवादिभिः क्रते विनियुक्ताः, ते किमुचार्यमात्रेणादृष्टं कुर्वनः क्रताव्यकुर्वनि उत दृष्टेनैवार्यसर्गेनेति सन्देइचिन्तादि-नाष्यथ्ययनकालावगतमन्त्रार्थस्य स्नृतिसम्भवाददृष्टार्था मन्त्रा इति प्राप्ते सिद्धानाः। "अविधिष्ठस्तु वाकार्य" इति लेकिवेद्यीवीकार्य-स्थाविशेषान्मन्त्रवाक्यानां दृष्टेनैव खार्थप्रकाशनेन क्रतूपकारकत्वस-स्भवात् दृष्टे सस्भवति च्रदृष्टकाल्पनानुपपत्तेः पालवदन्छानापेत्तितेन जियातत्साधनसारणेन दारेण मन्त्राणां नर्माङ्गलं। "मन्त्रेरेवार्थः सार्त्तवा रिवासस्वदृष्टार्थं इति । तथा चार्थवादानां स्तुतिपदा-र्धदारा परैकवाकात्वं विधि भिर्मन्त्राणान्तु वाक्यार्थज्ञानदारा तैर्वा-कोरेकवाकात्र भिति विभागः। नन्तस्तु कार्म्मप्रकरणस्त्रवाक्यानां विधी-कवाक्यत्वं वेदांन्तानान्तु सिद्धे प्रामाण्यं किंन स्थादिति तत्रा इ॥ न

<sup>\*</sup> चिन्ता क्रतेति ७३ ५ न० सो ॰ प्रस्तक्षपाठः।

दृष्टा उपपन्ना वा। न च परिनिष्ठिते वसुस्त्र विधिः मम्भ-विति, क्रियाविषयलादिधेः। तसात् कर्मापेचितकर्द्धदेवतादि-स्वरूपप्रकाणनेन क्रियाविधिविष्णेषलं वेदान्तानां। श्रथ प्रक-रणान्तरभयानैतदभ्यपगस्यते, तथापि स्ववाकागतापामनादि-कर्मपरलं। तसान्न ब्रह्मणः शास्त्रयोनिलमिति प्राप्ते उच्यते॥

## तत्तु समन्वयात्॥ ४॥

तुग्रब्दः पूर्व्वपचयाद्ययर्थः । तद् ब्रह्म मर्वज्ञं मर्व्वाक्ति जग-दुत्पत्तिस्थितिलयकारणं वेदान्तगास्तादवगम्यते । कथं ? मम-चयात् । मर्व्वेषु हि वेदान्तेषु वाक्यानि तात्पर्थेणैव तस्यार्थस्य\*

क्षचिदिति॥ वेदान्ता विध्येकवाक्यलेनेवार्थवन्तः सिद्धार्थकवेदलान्मन्तार्थवादादिवदिवर्थः, स्थन्यता दृष्टापि वेदान्तेषु कल्प्यतामिति तचा ह ॥ उपपन्ना वेति ॥ नेव्यन् षद्धः। सिद्धे फलाभावस्थे। त्तालादिति भावः। तर्ष्टं ब्रह्माण्येव सार्था विधिः कल्प्यतां कतं वेदान्तानां विध्यन्तरभोषलेनेव्यत स्था ह ॥ न चेति ॥ ननु "दभ्ना जृह्णोति" इति सिद्धे दर्धानि विधिर्द्यस्त्तचा ह ॥ कियेति ॥ दभ्नः क्रियासाधनस्य प्रयुज्यमानतया साध्यत्वादिधेयता, निष्ट्रियब्रह्माणः क्यमप्यसाध्यत्वान्न विधेयव्यत्तिमवर्षः ॥ भादृमतम्पसंहर्यते ॥ तस्मादिति ॥ स्थमेवार्षचं वदन् प्रदान्तरमाह ॥ स्थयेति ॥ सिद्धान्तसूचं व्याचर्ये ॥ तु भव्द इति ॥ तद् ब्रह्म वेदान्तप्रमाणकं इति प्रतिज्ञातेऽर्थे हेतुं एच्छति ॥ क्यमिति ॥ स्वत्वयक्तात्पर्यविषयत्वं, तस्मादिव्येव हेतुः तात्यर्थस्य सम्यक्तं स्थलाहार्थविषयकत्वं सूचियतुं सम्पदं प्रतिज्ञान्तर्यत्वे स्थ सम्यक्तं स्थलाहार्थविषयकत्वं सूचियतुं सम्पदं प्रतिज्ञान्तर्यत्वे स्थ सम्यक्तं स्थलाहार्थविषयः स्वत्वान्तर्यात्वर्थविषयः स्वाव्यव्यत्ते तथा चाखर्थं ब्रह्म वेदान्तजप्रमाविषयः, वेदन्ततात्पर्थविषयन्तात्। यो यदाक्यतात्पर्थविषयः स तदाक्यप्रमेयः, यथा कम्भवाक्यप्रमेयाः धर्मा इति प्रयोगः। वाक्यार्थस्याखर्वं स्थलं स्रसंस्थलं, वाक्यस्थ मेयाः इति प्रयोगः। वाक्यार्थस्याखर्वं स्थलं स्रसंस्थलं, वाक्यस्थ सेयाः प्रमा इति प्रयोगः। वाक्यार्थस्याखर्वं स्थलं स्थलं स्थलं स्वत्वस्थलं, वाक्यस्थ

<sup>\*</sup> तस्वार्थस्य स्थाने सार्थस्येति मु॰ पुक्तके पाठः।

प्रतिपादकलेन समनुगतानि "सदेव मै। स्येदमय त्रामीत्"। "एकमेवादितीयं"। "त्रात्मा वा द्रमेक एवाग्र त्रामीत्"। ''तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवा ह्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वा-

चाखर्खार्थकलं, खपदोपस्थिता ये पदार्थास्तेषां यः संसर्गः तद्गोचर-प्रमाजनकलं। न चेदमप्रसिद्धं। प्रक्रयप्रकाण्यन्त्र इत्यादिलच्यावा-क्यानां लोको लच्चाया चन्द्रादियक्तिमात्रप्रमाहेतुलात् सर्व्वपदलच्चा चाविरुद्धा। सर्व्वेरर्घवादपर्देरेकस्याः स्तुतेर्चस्यलाङ्गीकारात्। तथा सळज्ञानादिपदैरखण्डं ब्रह्म भातोति न पचासिद्धः। नापि हेल-सिद्धः। उपक्रमादि लिङ्गेवदान्तानामदितीयाखण्डवस्याम तात्पर्यनि-र्म्यात् तत्र क्रान्देाग्यषष्ठे उपक्रमं दर्भयति ॥ सदेवेति ॥ उदालकः पुत्रमुवाच, हे सीम्य प्रियदर्शन इदं सर्वे जगद खग्ने उत्पत्तेः प्राक्ताले सदबाधितं ब्रह्मीवासीत्। एवकारेग जगतः एथक्सत्ता निधिधते। सजातीयविजातीयसगतभेदनिरासार्थम् "रकमेवादितीयम्" इति पदवरं। एवमदितीयं ब्रह्मीपक्रम् "ऐतदाक्यमिदं सर्वम्"इत्यपसं ह-रति। इदम्पन्नमापसं हारैन रूपं तात्पर्यन्ति इं, तथा "तत्त्वमसि" इति नवक्रत्वोऽभ्यासः। रूपादिचीनादितीयब्रह्मणे। मानान्तरायाय-लात् उपप्रकलमृतां, ''अव वाव किल सत् साम्य न निभालयसे'' इति । सङ्घाते स्थितं प्रवाग्त्रह्मा न जानासीत्वर्थः । "तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्ये अथ सम्पत्य" इति ब्रह्मज्ञानात् पालमुत्तं विदुधक्तत्य यावत कालं देही न विमोच्यते ताबदेव देहपातपर्य्यन्ती विलम्बः। चय दे हपातानन्तरं विद्वान् ब्रह्म सम्पत्यते विदे हजीवल्यमन भवती-व्यर्थः। "अनेन जीवेनातानानुप्रविष्यः" इत्याद्यदितीयज्ञानार्थाऽर्थ-वादः। स्दादिद्यान्तैः प्रक्रव्यतिरेनेण विनारा नान्तीव्यपपत्तिरुक्ता। एवं घड्डिधानि तात्यर्थेलिङ्गानि खस्तानि समस्तानि वा प्रतिवैदान्तं दुग्यन्त इत्येतरेयोपक्रमवान्यं पठित्॥ ''च्यात्मा वै'' इति ॥ बृहदा-रणात्रमध्ता छ। पसं हारवाकां सदातानी निर्वि शेष लार्थमा ह ॥ तदे-

<sup>. \*</sup> देइतेतिपदं मु॰ पुस्तके नास्ति।

नुभूः"। "ब्रह्मैवेदमस्तं पुरस्ताद्" द्रत्यादीनि। न च तद्गतानां पदानां ब्रह्मस्क्ष्पविषये निश्चिते समन्वयेऽवगस्त्रमाने
ऽर्थान्तरकस्पना युक्ता, श्रुतहान्यश्रुतकस्पनाप्रमङ्गात्। न च
तेषां कर्वदेवतादिखरूप पतिपादनपरतावमीयते। "तत् केन
कं पश्चेद्" द्रत्यादिकियाकारकफलनिराकरणश्रुतेः। न च
परिनिष्ठितवस्तुस्करूपलेऽपि प्रत्यचादिविषयलं। "तन्त्वमिम"
दिति ब्रह्मात्मभावस्य शास्त्रमन्तरेणानवगस्यमानलात्। यन्तु
हेयोपादेयरहितलादुपदेशानर्थस्यमिति। नेष देषः। हेयोपादेसप्रद्रत्यब्रह्मात्मावगमादेव सर्वक्षेशप्रहाणात् प्रष्षार्थमिद्धेः।

तरिति ॥ मायाभिर्वे जरूपं तद् ब्रह्म। एतदपरोत्तं । अपूर्वे कारण-श्रुन्यं। खनपरं नार्थरिहतं। खनन्तरं जात्यन्तरं चस्य नास्तीत्यन-न्तरं, एकरसमित्यर्थः। अवाद्यं अदितीयं। तस्यापराच्यतमुपपाद-यति ॥ चयमिति ॥ सर्वमनुभवतीति सर्वानुभूः, चिन्माचिमत्यर्थः। ऋग्यज्ञःसामवाकान्युक्ता आधर्वणवाकामा इ॥ ब्रह्मवेदिमिति॥ यत् पुरन्तात् पूर्व्वदिग्वन्तुजातिमदं ब्रह्मवाविदृषां भाति तदस्तं ब्रह्मव वस्त इत्यर्थः। आदिपदेन "सत्यं ज्ञानम्" इत्यादिवाक्यानि ग्रह्माना। नन्वस्त ब्रह्मणस्तात्यर्थविषयतं वेदान्तानां कार्यमेवार्थः किं न स्वादिति तचाइ ॥ न चेति ॥ वेदान्तानां त्रस्नाण तात्पर्ये निस्रीयमाने कार्या-र्घलं न युक्तं "यत् परः ग्रब्दः स ग्रब्दार्थः" इति न्यायादित्वर्थः। यदु-क्तमर्थवादन्यायेन वेदान्तानां कर्त्रादिस्तावकलमिति तत्राइ॥ न च तेषामिति ॥ तेषां नर्माग्रेषस्तावनत्वं न भाति किन्त् ज्ञानदारा नर्मा तत्साधनना प्रकमेव, तत्तन्न विद्याका ले ''कः कर्ता केन कर गोन कं विषयं प्रश्चेद् " इति श्रुतेरित्यर्थः, अर्थवादानान्त् खार्थे प्रजाभावात् सुति जचा गोति भावः। यदु क्षां सिद्ध त्वेन मानान्तर वेदां ब्रह्म न वेदार्घ इति तत्राच ॥ न च परीति ॥ "तत्त्वमिस" इति प्रास्त्रमन्तरेगेति सम्बन्धः । धर्मो न वेदार्घः साध्यलेन पाकवन्मानान्तरवेदालात्। यदि वेदं विना धर्मास्यानिर्स्यात्र मानान्तरवेद्यता तदा ब्रह्मास्यपि तुल्यं।

देवतादिप्रतिपादनस्य तु स्व\*वाक्यगते।पामनार्थलेऽपि न कश्चि-दिरोधः । ननु तथा ब्रह्मण उपामनाविधिग्रेषलं मभावति । एकले हेयोपादेयणून्यतया कियाकारकादिदैतविज्ञाने।पम-हैं।पपत्तेः । न हि ब्रह्मीकलविज्ञानेनोन्माथितस्य दैतविज्ञानस्य पुनः मभावोऽस्ति, येनोपामनाविधिग्रेषलं ब्रह्म प्रतिपादोत ।

यचे । तां निष्पाललाट् ब्रह्म न वेदार्थ इति तदनूय परिचरति॥ यन्ति-व्यादिना ॥ रिहतलाङ्कित्रलाट् ब्रह्मण इति श्रेषः। यदप्रुत्तं "उपास-नापरत्वं वेदान्तानाम्" इति तच किं प्रागणस्वाग्न्यादिवाकाानामृत स-र्वेषामिति ? तत्राद्यमङ्गीत्ररोति॥ देवतादीति॥ श्रेष्ठलादिग्णः पाल-घादिशब्दार्थः। न दितीयः, विधिश्रन्यानां "सत्यज्ञानम्" इत्यादीनां खार्थे पाजवतामुपासनापरत्वकल्पनायागात्। किञ्च तदर्थस्य ब्रह्मणस्त-च्छेषलं चानात् पागूर्द्धं वा? यादी, यथक्तगुणवतक्तस्य तच्छेषलेऽपि न दितीय इत्याच ॥ ननु तथिति ॥ प्रामांदिदेवतावदित्यर्थः । "अहं ब्रह्मा-सि" इत्येनते जाते सति हेशापादेयग्रन्यतया ब्रह्मात्मनः पालाभावा-दुपास्रोपासनदैतज्ञानस्य नारणस्य नाशाच नापासनाशेषत्विमत्याच ॥ रकल इति ॥ दैत ज्ञानस्य संस्कार बलात् पुनरुदये विधानमिति नेत्या ह॥ न हीति ॥ टाउस्थेति ग्रेषः । भानित्वानिस्यया दार्ह्यां, संस्कारात्यन् भान्तिलेन निस्तितं न विधिनिमित्तं। "यनेति" उपासनायां कार-गास्य सत्वेने वर्षः। वेद्रामाणास्य चापनं कियार्थनत्वमनुवद्ति॥ यदापीति॥ कर्माकारिऽर्घवादादीनामित्यर्थः। तथा च यापकाभावादे-दान्तेषु व्याप्याभावानुमानमिति भावः। वेदान्ता न खार्थे मानं चित्रिया-र्थवात, "से। इरोदीद्" इत्यादिवदित्यनुमाने निष्मनार्थनत्मुपाधिर-वाह ॥ तथापीति ॥ अर्थवादानां निय्मलं खार्थामानलेऽपीत्वर्थः । तदि-घयस्य तत्वरणस्य खार्चे ब्रह्मात्मनीति ग्रेषः। सफलज्ञानकरणत्वेन वेदा-न्तानां खार्चे मानलिसिडेर्न क्रियार्घकत्वं तद्यापकमिति भावः। ननु माभृदेदपामाण्यस्य यापनं नियार्घनत्वं याप्यन्तु भविष्यति तदभावा-

<sup>\*</sup> खवेदान्तवाकागतेतिपाठा मुझितपुक्तकेऽस्ति।

यद्ययन्यत्र वेदवाकानां विधिमंस्पर्भमन्तरेण प्रमाणलं न दृष्टं, तथायात्मविज्ञानस्य फलपर्यन्तलान्न तदिषयस्य भास्तस्य प्रा-माण्यं भक्यं प्रत्याख्यात्ं। न चानुमानगस्यं भास्तप्रामाण्यं येना-न्यत्र दृष्टं निदर्भनमपेचेत । तस्मात् मिद्धं ब्रह्मणः भास्तप्र-माणकलं।

श्रवापरे प्रत्यवितष्टने "यद्यपि शास्त्रप्रमाणकं ब्रह्म तथापि प्रतिपत्तिविधिविषयतयेव शास्त्रेण ब्रह्म समर्थते, यथा यूपा-इवनीयादीन्यलीकिकान्यपि विधिशेषतया शास्त्रेण समर्थन्ते

देदान्तानां प्रामाण्यं दुर्ज्ञानिमिति नेत्या हु॥ न चेति ॥ येन वेदप्रामाण्यं खस्यानुमानग्रस्यत्वेनान्यत्र क्षचिद् दयान्तमपे चेत तदेव नास्ती वर्षः। चच्रादिवदेदस्य खतः प्रामाणः ज्ञानात्र तद्याप्तिलिङ्गासपेचा। प्रामा-ण्यसंग्रये तु पालवदज्ञाता बाधितार्थतात्पर्यात् प्रामाण्यनि खये। न जि-यार्थलेन "न जूपे पतेद" इति वाक्ये यभिचारादिति भावः॥ वर्स्मजा-र्थमपसं हरति ॥ तसादिति ॥ समन्वयादि वर्थः । विधिवाका । नामि मलवद ज्ञातार्थलेन प्रामाण्यं तत्त्ल्यं वेदान्तानामपीति स्थितं। एवं पदानां सिडेर्रेथे खत्यत्तिमिच्छतां ब्रह्मनास्तिकानां मतं ब्रह्मणा माना-नारायायवात् समाजवाच वेदानीकमेयविनियाचा निरस्तं। समाति सर्वेषां पदानां कार्यान्वितार्थे प्रतिमिच्छतां विधिष्रेषत्वेन प्रत्यग्रवस्त-वैदान्तैर्वाध्यते न खातन्त्रेगिति वदतां दृत्तिकाराणां मतनिरासाय स्चस्य वर्स्तान्तरमारभ्यते। तच वेदान्ताः किम्पासनाविधिग्रेघत्वेन ब्रह्म बेाधयन्ति उत खातन्त्रेण? इति सिद्धे युत्पच्यभावभावाभां संप्रये पूर्वपत्तमाह ॥ अत्रापर हित ॥ ब्रह्मणा वेदान्तवेदावाही। टित्तिकाराः पूर्विपच्चयन्तीत्यर्थः। उपासनाता मृत्तिः पूर्वपचे तत्त्वज्ञानादेवेति सिद्धान्ते फलं विधिनियोगः तस्य विषयः प्रतिपत्तिरुपासगा। चस्याः की विषयः, हत्याकाङ्कायां सत्यादिवाक्यैर्विधिपरैरेव ब्रह्म समर्घ्यत इत्या ह ॥ प्रतिपत्तीति ॥ विधिविषयप्रतिपत्तिविषयतये व्यर्थः । विधि-षरादाक्यात्तच्छेषलाभे द्यान्तमा इ ॥ यथिति ॥ "यूपे पर्यं बध्नाति" तदत्। कुत एतत्? प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयोजनलाच्छास्त्रस्य; तथा हि शास्त्रतात्पर्यावद श्राद्धः, "दृष्टे। हि तस्त्रार्थः कर्माववे।धनं नाम" दति \* चादनेति क्रियायाः प्रवर्त्तकं वचनं। तस्य ज्ञान-मुपदेशः। "तद्भूतानां क्रियार्थेन समास्रायः" "श्रास्रायस्य

"चाच्वनीये जुड़ीति" "इन्द्रं यजेत" इति विधिषु ने यूपादयः, इत्याकाङ्गायां "यूपं तत्त्वयष्टाचीकरोति" इति तत्त्वणादिसंस्कृतं दार यूपः। ''चमीनादधीत'' इत्याधानसंख्कृते। (मिराइवनीयः। ''वचह्तः पुरन्दर" इति विधिपरेरेव वाकीः समर्प्यते तदद ब्रह्मेवर्थः। विधि-परवाकासापि चन्यार्थवीधिले वाकाभेदः सादिति शङ्कानिरासा-र्थमिपशब्दः। मानान्तराज्ञातान्यपि श्रेषतयाचन्ते न प्रधानत्वेनेति न वाकाभेदः, प्रधानार्थभेदस्येव वाकाभेदकत्वादिति भावः। ननू क्षषि ध-निङ्गेसात्पर्यविषयस्य ब्रह्मणः कुता विधिविश्येषत्विनित शङ्कते॥ कुत रति ॥ रुडयवहारेण हि प्रास्त्रतात्रार्यनिस्ययः। रुडयवहारे च श्रोतः परितिरुत्ती उद्याप्तपयोगी दश्यते। खतः शास्त्रसापि ते रव प्रयोजने, ते च कार्यचानजन्ये इति कार्यपरतं ग्रास्त्रस्य ततः कार्यभेषतं ब्रह्मण रताह ॥ प्रवत्तीति ॥ भास्त्रस्य नियागपरते वद-सम्मितिमाइ ॥ तथा चीत्यादिना ॥ क्रिया कार्यं, नियोगी विधिः, धर्मोऽपूर्व्वीमत्यनर्थान्तरं। की वेदार्थः, इत्याकाङ्कायां भाष्यकति तां॥ दृष्टी चीति ॥ तस्य वेदस्य कार्यं वेदार्थः इत्यन चीदनास्त्रनस्यं भाष्यमात्त ॥ चीदनेति ॥ क्रियाया नियागस्य ज्ञानदारा प्रवर्त्तकं वाकां चेदिनेत्रका इत्यर्थः। प्रवरखामिसस्मतिमुक्ता जैमिनिसम्म-तिमाइ ॥ तस्य ज्ञानिमिति ॥ तस्य धर्मस्य ज्ञापनं खपीरुषेयविधि-वाकामुपदेशः, तस्य धर्मीणः चितिरेकादित्यर्थः। पदानां कार्यान्वितार्थे शक्तिरित्यच सूचं पठित ॥ तङ्गतानामिति॥ तत्तच वेदे भृतानां सिद्धा-र्थनिष्ठानां पदानां जियार्थेन नार्थ्यवाचिना जिङादिपदेन समाम्नायः सहीचारणं वर्त्तयं। पदार्थज्ञानस्य वाकार्थरूपकार्यधीनिमित्तत्वा-दिलार्थः। कार्यान्वितार्थे मतानि पदानि कार्यवाचिपदेन सन्ह पदार्थ-

<sup>\*</sup> नामेति मु॰ पुक्त ने पाठी नाक्ति।

कियार्थवादानर्थकामतद्यानामिति" च। त्रतः पुरुषं कचि-दिषयविशेषे प्रवर्त्तयत् कुतियदिषयविशेषान्तिवर्त्तयचार्थव-च्हाक्तं, तच्छेषतया चान्यदुपयुक्तं, तत्सामान्यादेदान्तानामिप तथैवार्थवन्तं स्थात्। सति च विधिपरत्ते यथा स्वर्गादिकाम-स्थाग्निचोद्यतं साधनं विधीयते, एवमस्तत्कतामस्य ब्रह्मज्ञानं विधीयते दति युक्तं \*। नित्त्व चिज्ञास्ववेषचस्यमुक्तं। कर्षकार्ष्डे भयो धर्मो जिज्ञास्थः, दह तु भूतं नित्यनिर्दन्तं ब्रह्म जिज्ञा-स्थमिति। † तच धर्माज्ञानफलादनुष्टानापेचादिलचसं ब्रह्म-ज्ञानफलं भवित्यमर्थति। नार्द्ययेवं भवितं। कार्यविधिप्रयुक्तस्वेव ब्रह्मणः प्रतिपाद्यमानत्वात्। "त्रात्मा वा त्ररे द्रष्ट्यः" "य त्रा-

स्मृतिद्वारा कार्यमेव वाकाणें वेषधन्तीति भावः। प्राक्तिमाह ॥ चत हित ॥ यता रुद्वा रवमाजः, च्रते। विधिनिषेधवाक्यमेव प्रास्तं, चर्षवादादिकं तु तच्छेषतयोपचीणं, तेन कर्म्मणास्त्रेण सामान्यं प्रास्त्र-लं, तस्मादेदान्तानां कार्यपरलेनेव चर्षवन्तं स्मादित्यर्थः। ननु वेदा-नतेषु नियाज्यस्य विधेयस्य चादर्पनात् कथं कार्यधीरिति तजाह ॥ सति चेति॥ ननु धर्मात्रस्नाज्ञासास्त्रकाराभ्यामिह कारण्डदयेऽप्रभेद उत्तः, रक्तवार्यार्थले प्रास्त्रभेदानुपपत्तेः। तज्ञ कारण्डदयेऽप्रभेद उत्तः, रक्तवार्यार्थले प्रास्त्रभेदानुपपत्तेः। तज्ञ कारण्डदये जिज्ञास्त्रभेदे सित पालवेलच्त्यां वार्च। तथा च न मृत्तिपाणाय ज्ञानस्य विधे-यता, मृत्तेविधेयिक्रयाजन्यले कर्म्यपालादविश्रयप्रसङ्गादविश्रये जिज्ञा-स्थभेदासिद्धेः। चतः कर्म्यपालविल्व्यालाद्वियसिद्धमृत्तेस्तद्यञ्चक्ताः नविधिरयुत्ता हत्याण्डकते॥ निच्चहेति॥ मृत्तेः कर्म्यपालादेवन्त्रस्यम-सिद्धमिति तद्रथे ज्ञानं विधेयं। न च तर्ष्टं सफलं कार्यमेव वेदान्ते-स्विप जिज्ञास्यमिति तद्भेदासिद्धेरिति वार्यं, हरुत्वात्। न च ब्रह्मयो।

<sup>\*</sup> इतियुक्तमिति मु॰ पुस्तनप्टतपाठः।

<sup>†</sup> अनेति टीकासम्मतः पाठः।

त्मापहतपामा सेाऽन्वेष्टवाः स विजिज्ञासितवाः" "त्रात्मेत्येवा-पामीत''"त्रात्मानमेव लोकमुपामीत''"त्रज्ञविद् त्रज्ञीव भवति" दत्यादिषु हि विधानेषु मत्सु "कोऽमावात्सा ब्रह्म" दत्याका-ञ्चायां तत्त्वरूपममर्पणेन मर्वे वेदान्ता उपयुक्ताः, "नित्यः मर्वज्ञः मर्व्वगता नित्यविप्तो नित्यग्रुद्धनुद्धमुत्राखभावा विज्ञा-नमानन्दं ब्रह्मा" दत्येवमाद्यः । तद्पामनाच शास्त्रदृष्टेाऽदृष्टा मोचः फलं भविष्यति। कर्त्तयविध्यननुप्रवेशे तु वस्तुमा चकथने हानापादानासमावात् ''सप्तदीपा वसुमती'' ''राजासा गच्छति'' द्रत्यादिवाक्यवदेदान्तवाक्यानामानर्थक्यमेव स्थात्। ननु वस्तु-माचकथनेऽपि "र ज्नुरियं नायं सर्पः" द्रत्यादी आन्तिजनित-भीतिनिवर्त्तनेनार्थवत्तं दृष्टं। तथेदायसंसार्थात्मवसुकथनेन मंगारित्यभानितिर्क्तनेनार्थवसं सात्। सादेतदेवं यदि रज्जु-खरूपत्रवण दव मर्पभान्तिः संगारितभान्तित्रह्मखरूपत्रवण-माचेण निवर्त्तेत न तु निवर्त्तते। श्रुतब्रह्मणेऽपि यथापूर्वे

जिचास्यलस्चिविरोधः, चानिविधिशेषलेन स्चानता ब्रह्मप्रतिपादना-दिति परिइर्गता नेति॥ ब्रह्मणे विधिप्रयुक्तलं स्फुट्यिति॥ चाला वा इति॥ "ब्रह्म वेद" इत्यच ब्रह्मभावकामे ब्रह्मवेदनं कुर्यादिति विधिः परिण्यत इति इष्ट्यं। लोकं चानस्क्षं वेदान्तानेवार्यते दर्शयति॥ नित्य इति॥ नन् किं विधिफलमिति तदाइ॥ तदुपास-नादिति॥ प्रत्यम्ब्रह्मोपासनाद् "ब्रह्मविदाप्नाति परम्" इति शा-स्त्रोक्तो मोक्तः स्वर्गवक्षोपासनाद् "ब्रह्मविदाप्नाति परम्" इति शा-स्त्रोक्तो मोकः स्वर्गवक्षोपासनाद् "क्रह्मविदाप्नाति परम्" इति शा-नाविष्यवक्षविधिशेषलान्द्रीकारे बाधकमाइ॥ कर्त्तव्येति॥ विध्यस-म्बद्धसिद्धवे।चे प्रस्त्यादिफलाभावादेदान्तानां वेषल्यं स्वादित्यर्थः। नन्त्वित शङ्का स्पर्धाया। दर्शान्त्वेष्येन परिइर्गत॥ स्वादिति॥

सुखदुः खादिमं सारित्वधर्मं दर्भनात्। "श्रोतयो मन्तयो निदि-ध्यामितयः" दति च श्रवणात्तरका लयो मननि दिध्यासनया-दर्भनात्। तस्मात् प्रतिपत्ति विधिविषयतयेव शास्त्रप्रमाणकं ब्रह्माभ्युपगन्तयमिति"।

श्रवाभिधीयते, न, कर्मत्रह्मविद्याफलयोर्वेलच्छात्। श्रा-रीरं वाचिकं मानमञ्च कर्म श्रुतिसृतिप्रमिद्धं धर्माखं यदिषया जिज्ञामा, "श्रयाता धर्मजिज्ञामा" दति स्विता। श्रधर्मीऽिष दिंमादिः प्रतिषेधचादनालचणलात् जिज्ञास्यः परिहाराय। तथोश्रीदनालचणयोर्द्धानर्यथोर्धर्माधर्मयोः फले प्रत्यचे सुख-दुःखे श्ररीरवाङ्मनोभिरेवापभुज्यमाने विषयेन्द्रियमंथोगजन्ये ब्रह्मादिस्थावरान्ते प्रसिद्धे। मनुष्यलादारभ्य ब्रह्मान्तेषु देह-

रतदर्धवत्त्वमेवचेत् स्थादित्यर्थः। रवंशव्दार्थमा ॥ यदीति ॥ किच्न, यदि ज्ञानादेव मृक्तिस्तदा अवणजन्यज्ञानानन्तरं मननादिविधिनं स्थात्, तिद्वधेच्च कार्य्यसाध्या मृक्तिरित्या ॥ श्रोत्य इति ॥ श्रव्दानां कार्यान्तिशक्तिः प्रवच्यादिष्ण स्थैव शास्त्रत्वात् सिद्धे प्रकाभावान्मननादिविधेच्य कार्य्यपरा वेदान्ता इति पूर्व्यप्तमुपसं इरित ॥ तसा-दिति ॥ वेदान्ता न विधिपराः खार्थे प्रकवत्वे सित नियोज्यविधुरत्वात्, "नायं सर्पः" इति वाक्यवत् "सीऽरोदीत्" "स्वर्गकामो यजेत" इति वाक्ययोर्निरासाय हेता विश्वेषणदयमिति सिद्धान्त्यति ॥ अन्ति ॥ यदुक्तं मोच्चकामस्य नियोज्यज्ञानं विधेयमिति तन्नेत्या ॥ श्रेनित ॥ यदुक्तं मोच्चकामस्य नियोज्यज्ञानं विधेयमिति तन्नेत्या ॥ श्रेनित ॥ मोच्चो न विधिजन्यः कर्म्पण विकच्चण्वादात्मविद्यर्थः। उक्तहेतु ज्ञानाय कर्म्मतत्याचे प्रपच्चयति ॥ श्रारीरिमित्यादिना विधितं संसाररूपं चनुवदतीत्यन्तेन ॥ ज्यय वेदाध्ययनानन्तरं। चतो वेदस्य प्रकवदर्थपरत्वात् धर्म्मनिर्स्ययय कर्म्मवाक्यविचारः कर्त्तच्य इति स्वार्थः। न केवलं धर्मीत्स्यं कर्म्म किन्तु च्यधर्मीऽपीत्या ॥ च्यधर्मी ऽपीति ॥ निषेधवाक्यप्रमाणवादित्यर्थः। कर्माक्षा फलमाह ॥ तयो-

वत्स सखतारतम्यमनुश्रूयते। ततस तद्धेतोर्धर्मस्य तारतम्यं गम्यते। धर्मातारतम्यादधिकारितारतम्यं। प्रसिद्धञ्चार्थित्यमामर्थ्यादिक्तमधिकारितारतम्यं। तथा च यागायनुष्ठायिनामेव
विद्याममाधिविश्रेषादुत्तरेण पथा गमनं। केवलैरिष्ठापूर्त्तदत्तमाधनैर्धूमादिक्रमेण दिख्णेन पथा गमनं। तत्रापि सुखतारतम्यं तत्साधनतारतम्यञ्च शास्त्राद् "यावत् सम्पातमुपित्ना"
दत्यसाद् गम्यते। तथा मनुष्यादिषु नारकस्थावरान्तेषु सुखल-

रिति ॥ में चित्तं चतीन्त्रियो विश्वोतः श्रीराद्यभाग्यो विषयाद्यज्ञन्योऽनात्मिवत् खप्रसिद्ध इति वेलच्याच्यानाय प्रत्यच्यातादीनि विश्वेषगानि । सामान्येन कर्म्ममलमुक्ता धर्म्ममलं एथक् प्रपच्यति । मनुष्यत्वादिति ॥ "स एको मानुष च्यानन्दक्तः श्रतगुणा गन्धव्यादीनाम्"
इति च्यतेरनुभवानुसारित्मनुश्रव्दार्थः । ततस्य सुखतारतम्यादित्यर्थः ।
में चित्तं वित्रयक्तत्याधनस्य तत्त्वचानमेकरूपमिति वेलच्यां । किस्
साधनचतुर्यसम्पन्न एकरूप एव मोच्चिव्याधिकारी । कर्म्मीण तु नानाविध इति वेलच्या्यमाद्य ॥ धर्मिति ॥ गम्यते न केवलं किन्तु प्रसिद्धस्वार्थः । चित्रतं मलकामित्वं । सामर्थ्यं नैतिकं पुचादि । च्यादिपदादिदन्तं श्रास्तानिन्दतत्वस्य । किस्, कर्ममकं मार्गप्राप्यं, मोच्यक्तं नित्याप्त इति भेदमाद्य ॥ तथेति ॥ उपासनायां चित्तस्थेर्यप्रकर्षादर्भिरादिमार्गेण ब्रह्मलेकामनं "तेऽर्चिषम्" इत्यादिना स्र्यत इत्यर्थः ।

"खियिहोत्रं तपः सत्यं वेदानाञ्चानुपालनं। खातियां वैश्वदेवच्च द्रष्टमित्यभिधीयते"॥ "वापीक्ष्पतडागादि देवतायतनानि च। खन्नपदानमारामः पूर्त्तमित्यभिधीयते"॥ "प्रस्णागतसन्त्राणं भूतानाञ्चाप्यह्नंसनं। विह्निदि च यद्दानं दत्तमित्यभिधीयते"॥

तत्रापि॥ चन्द्रकोकेऽपीत्यर्षः। सम्पति गच्छित चस्माद्धीकादमुं कोकमनेनेति सम्पातः कर्मा, यावत् कर्मा भोक्षायं तावत् स्थिता पुन- वस्रोदनालचणधर्ममाध्य एवेति गम्यते तार्तम्येन वर्त्तमानः।
तथोर्द्धगतेष्वधोगतेषु च दे इवत्सु दुःखतार्तम्यदर्भनात्तद्वेतोरधमीस्य प्रतिषेधचोदनालचणस्य तदनुष्ठायिनाञ्च तार्तम्यं गम्यते।
एवमविद्यादिदेषवतां धर्माधर्मतार्तम्यनिमित्तं प्ररीरोपादानणूर्वकं सुखदुःखतार्तम्यमनित्यं मंगारक्षपं श्रुतिस्यतिन्यायप्रमिद्धं। तथा च श्रुतिः "न इ वै मग्ररीरस्य मतः प्रियाप्रिययोरपहतिरसि" दति यथा वर्षितं मंगारक्षपमनुवदित। "श्रुग्ररीरं
वाव मन्तं न प्रियाप्रिये स्पृत्रतः" दति प्रियाप्रियस्पर्णनप्रतिषेधाचोदनालचणधर्माकार्यलं मे।चात्यस्याग्रनप्रतिषेधा ने।पपद्यते।
भग्ररीरलमेव धर्मकार्य्यमिति चेन्न, तस्य स्वाभाविकलात्। "श्रुग्र-

रायान्ती खर्यः। मनुष्यलादूर्द्धगतेषु सुखस्य तारतन्यमुक्ता चर्यागतेषु तदाह ॥ तथेति ॥ इदानीं दुःखतद्वेतृतदनुस्यायनां तारतन्यं वदन् चर्यमम्भणलं प्रपञ्चयित ॥ तथार्द्धमिति ॥ दिविधं कर्मणलं मेर्चिस्य तद्वेवच्याय्वानाय प्रपञ्चितम्पसंहरित ॥ स्वमिति ॥ च्यास्मिताकाम-क्रीथभयान्यादिप्रव्दार्थः। "ते तं भृक्ता खर्गकोकं विप्रालम्" हत्याद्या स्मृतिः कास्योपचयात् च्याले। प्रचर्यमात् फलतारतन्येन साधन-तारतन्यानुमानं न्यायः। श्रुतिमाह ॥ तथा चेति ॥ मोद्यो न कर्म-फलं कर्मणलविरुद्धातीन्त्रियत्वविभीक्षत्रस्यार्थभाग्यत्वादिधर्मव-च्यात् व्यतिरेकेण खर्गादिवदिति न्यायानुमान्यां श्रुतिमाह ॥ चप्ररी-रमिति ॥ वावेत्यवधारणे। तत्त्वता विदेष्टं सन्तमात्मानं वैषयिके सुखदुःखे नेव स्मृगत हत्यर्थः। मोद्यसेदुपासनास्वपधर्माणलं तदेव पियमस्तीति तन्निष्धयोग हत्याह ॥ धर्माकार्यत्वे द्वीति ॥ ननु प्रयं नाम वैषयिकं सुखं तन्निषध्यते, मोद्यस्तु धर्मणलकेव कर्माणां वि-चिवदानसामर्थादिति प्रञ्चते ॥ चप्ररीरत्वमेवित । चात्मना देष्टास-

रीरं गरीरेषु अनवस्थेव्यवस्थितं। महान्तं विभुमात्मानं मला धीरो न ग्रोचिति"। "श्रप्राणे ह्यमनाः ग्रुस्ने। उम्ब्रें पुरुषः" दत्यादि अतिभ्यः। अत्रण्वानुष्ठेयफलविलचणं माचास्थमगरी-रलं नित्यमिति सिद्धं। तच किञ्चित्यरिणामिनित्यं स्थाद्यया \* यस्मिन् विकियमाणेऽपि तदेवेदमिति बुद्धिनं विह्न्यते। यथा पृथिव्यादिजगन्नित्यलवादिनां, यथा च माङ्खानां गुणाः। द-दन्तु पारमार्थिकं कूटस्थं नित्यं व्यामवत् सर्वव्यापि सर्वविकि-यार्हितं नित्यत्वप्तं निर्वयवं स्वयंज्योतिः स्वभावं। यत्र धर्माः-धर्मी सह कार्व्येण कालचयञ्च नापावक्तंते तद्गरीरं माचास्यं। "अन्यच धर्मादन्यचाधर्मादन्यचासात् कताक्ततात् अन्यच भू-ताच भव्याच" दत्यादिश्रुतिभः। अतसद्वद्वा यस्येयं जिज्ञामा

क्लिनशरीरतं तस्यानादित्वा कर्मासाध्यते वा ह ॥ नेति ॥ चशरीरं स्थूलदे ह्रणून्यं दे हे खने केषु चिनवेषु एकं निव्यमवस्थितं महानां वापिनं, चापे चिक्रमहत्तं वारयित ॥ विभुमिति ॥ तमात्मानं चात्वा धीरः सन् शोको पलचितं संसारं नानुभवती वर्षः । स्चादे हाभावे अतिमाह ॥ च्याण इति ॥ पाणमनसोः किया चानशको निषेधात्, तदधीनानां कर्माचाने न्त्रियाणां निष्धे । हि यतः, च्यतः शुद्ध इत्यर्थः । दे हह याभावे श्रुतिः "च सक्ते हि" इति, निर्दे हात्मखरू पमे च स्वाद्यानादिभावते सिद्धे पालितमा ह ॥ च्यत एवेति ॥ निव्यत्वेऽपि परिणानितया धर्मा कार्यत्वं मे च स्वाद्या श्रुतः । परिणामि च तिव्यवेऽपि परिणामितया धर्मा कार्यत्वं मे च स्वाद्या श्रुतः । परिणामित्वं चात्मा तु कूटस्थिनव्य इति न कर्मा साध्य इत्या ह ॥ इदन्ति ॥ परिणामिने व्यात्मा तु कूटस्थिनव्य इति न कर्मा साध्य इत्या ह ॥ इदन्ति ॥ परिणामिने विव्यत्वं पारमार्थिकं क्रुटस्थलिस द्वर्षं परिस्पन्दा भाव-

<sup>\*</sup> खाद्यधेति मु॰ पुक्तक प्रतपाठः।

प्रमुता। तद्यदि कर्त्तव्यभेषलेने।पदि श्वेत तेन च कर्त्त क्षेन मा-ध्यस्रेनो।चे।ऽभ्युपगम्येत त्रनित्य एव स्थात्। तत्रैवं मित यथे।क-कर्माफलेक्षेव तारतम्यावस्थितेव्यनित्येषु किस्तदितं गये। मोच दित प्रमञ्चेत। नित्यस्य मे।चः मर्बेमें।चवादिभिर्भ्युपगम्यते। श्रते। न कर्त्तव्यभेषलेन ब्रह्मो।पदेभे। युक्तः। श्रपि च "ब्रह्म वेद

माइ॥ योमवदिति॥ परिगामाभावमाइ॥ सर्व्वियारहितमिति॥ फलानपेचिलात्र फलार्थापि क्रियेत्या इ॥ नियत्प्रिमिति॥ त्रिमरनपे-चालं विशोकं सुखं वा निरवयवलाज्ञ किया तस्य भानार्थमपि न क्रिया खयंज्यातिष्टात्, खतः कूटस्थलान कर्मसाध्या मोच इत्यतां। कर्मातलार्थासङ्ग्लाच तथेया ह ॥ यत्रेति ॥ कालानविच्छन्नलाचेया ह ॥ कालिति ॥ कालवयव ने।पावर्त्तत इति याग्यतया सम्बन्धनीयं। धर्मा-यनवच्चेदे मानमाच ॥ अन्यत्रेति॥ अन्यदित्यर्थः। क्रतात् कार्यात्। ष्यक्रताच नारणात्। भूताङ्ग्याच। चनारादर्त्तमानाच। यन्यदात् पश्यसि तदेरेत्यर्थः। नन् उताः श्रतया ब्रह्मणः क्रुटस्थासिक्तवं वदन्त मोचास्य नियागमाललं किंन स्थादिति तत्रा ह ॥ च्यत इति ॥ तत् कैवर्त्यं ब्रसीव, कर्मापलविलद्याखादित्यर्थः। ब्रह्माभेदाकीच्छ क्रुटस्थलं धर्माद्यसङ्गलश्रेति भावः। यदा यज्जिजास्यं तद ब्रह्म खतः एथक्-जिचास्यलात् धर्माः चस्यरमिवर्यः । चतः ग्रब्दाभावपाठेऽप्ययमेवार्थः ब्रह्मणा विधिसारी प्रास्त्रिप्यक्षं न स्थात, कार्यविलच्चणानिधगतविष-यालाभात्। न दि ब्रह्मात्मेकां भेदप्रमाणे जाग्रति विधिपरवाकाह्यकुं भूकां न वा तदिना विधेरनपपत्तिः योषिदान्येको।पास्तिविधिदर्भ-नादिति भावः। चय वा मोच्चस्य नियागासाध्यत्वे पालितं सूचार्यः माइ॥ अत रित ॥ यदच जिचास्यं ब्रह्म तत् खतन्त्रमेव वेदान्तेरूप-दिश्यते, समन्वयादिव्यर्थः। विषच्ते दाएं पातयति॥ तदादीति॥ तचैवं सतीति माचे साधालेगानिखे सतीवर्षः ॥ खत इति ॥ मुक्तेनि-योगासाधालेन नियोच्यालाभात् कर्त्तव्यनियोगाभावादिव्यर्थः। प्रदी-पात तमोनिव्तिवञ्जानादज्ञाननिव्तिरूपमी ज्ञस्य द्यपाललाच न नियोगसाध्यत्नित्वा इ ॥ चापि चेति ॥ ''यो ब्रह्मा हं'' इति वेद स ब्रह्मीव

त्रद्धीव भवितः ''चीयनो चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे'' ''त्रानन्दं त्रद्धाणो विदान्न विभेति कुत्रयनः' ''त्रभयं वै जनक प्राप्ताऽिषः' ''तदात्मानमेवावेद इं ब्रह्मास्मीति'' तस्मात्तसर्व्यम-भवत्'' 'तव को मोइः कः श्रोक एकलमनुपश्यतः' दत्येवमाद्याः श्रुतयो ब्रह्मविद्यानन्तरं मोचं दर्शयन्यो मध्ये कार्यान्तरं वार-यन्ति । तथा ''तद्धीतत् पग्यन्वृषिवामदेवः प्रतिपेदेऽइं मनुरभवं सर्व्ययः' दति ब्रह्मदर्शनसर्वात्मभावयोर्मध्ये कर्त्त्यान्तरवार-णायोदाहार्थं । यथा तिष्ठन् गायतीति तिष्ठतिगायत्योर्मध्ये तत्कर्वकं कार्यान्तरं नास्तीति गस्तते। ''लं हि नः पिता योऽसा-

भवति। परं कारणमवरं कार्यं तहुपे तद्धिष्ठाने तस्मिन् दृष्टे सति अस्य द्रयुरनारव्यपालानि कर्माणि नम्यन्ति। व्रह्मणः खरूपमानन्दं विदान् निर्भया भवति दितीयाभावात्। "अभयं ब्रह्म प्राप्ताऽसि"। अज्ञान हानात्त ज्जीवाखं ब्रह्म गुरूपदेशादात्मानमेव"अहं ब्रह्मासिग" इत्यवेत् विदितवत्। तसादेदनात्तद्भस्य पृर्शमभवत् परिच्छेदमानित्रा-नारेकालं, ''अहं ब्रह्म'' इत्यनुभवः तत्रानुभवकाले मेरिक्सीकी न स्त इति श्रृतीनामर्थ , तासां तात्पर्थमाइ ॥ ब्रह्मे (त ॥ विद्यातत्पालयार्मध्य रखर्थः । मोच्चस्य विधिषलले सर्गादिवत् कालान्तरभाविलं स्यात्। तथा च श्रुतिबाध इति भावः। इतस्य मोच्ची। वैधी नेखाइ ॥ तथिति ॥ तद ब्रह्मीतत् प्रत्यमस्ति प्रत्यन् तसात् जानात् वामदेवे। मुनीन्द्रः युद्धं ब्रस्म प्रतिपेदे इ तत्र ज्ञाने तिष्ठन् दृष्टवानात्ममन्त्रान् खस्य सर्व्यात्मल-प्रकाशकान् ''अहं मनः'' हत्यादीन् ददर्शत्यर्थः। यद्यपि स्थितिर्गानिक-याया लच्यां, ब्रह्मदर्भनन्त ब्रह्मप्रतिपत्ति बियाया चेतुरिति वैषम्य-मस्ति, तथापि ''लचागहेलोः क्रियाया'' इति [पा० श्रश्रह ] स्त्रीण क्रियां प्रति लच्च ग्रहेलोर घेयार्व तंमाना द्वाते। परस्य लटः। प्रत्या-नचावादेशी भवत इति विचित्रग्रहप्रव्ययसामर्थात् तिस्रन् गायति इत्यक्ती तत्वर्द्ध नं नार्थान्तरं मध्ये न भातीत्येतावता प्रायन् प्रतिपेदे

कमिवद्यायाः परं पारं तारयिमः श्रुतं ह्येव मे भगवहश्रेभ्यः तरित श्रोकमात्मविद्" दित । "मेऽहं भगवः श्रोचामि तन्मा भगवाञ्क्लोकस्य पारं तारयतु" दित "तस्मै स्टितकषायाय तममः पारं दर्शयित भगवान् मनत्कुमारः" दित चैवमाद्याः श्रुतयो मोचप्रतिवन्धनिद्यत्तिमात्रमेवात्मज्ञानस्य फलंदर्शयिन्। तथा चाचार्थप्रणीतं न्यायापदंहितं स्वतं "दुः खजन्मप्रदित्तन्देषिमियाज्ञानाम् स्तरे। सरापाये तदनन्तरापायादपवर्गः"

इत्यस्य द्रष्टान्तमा इ॥ यथेति ॥ किञ्च, ज्ञानाद ज्ञाननिष्टत्तिः श्रृणते, ज्ञानस्य विधेयत्वे नर्मातादविद्यानिवर्त्तनत्वं न युर्ता, खता बेधिना एव वेदान्ता न विधायका इत्याह ॥ त्वं हीति ॥ भारदाजादयः घड् ऋषयः पिप्पनादं गुरुं पादयोः प्रणम्य जित्ररे तं खल्वसानं पिता यस्त्मिविद्यामचे।दधेः परं पुनराष्ट्रित्र्न्यं पारं ब्रह्मविद्याभवेनास्मां-स्तारयसि प्रापयसि ज्ञानेनाज्ञानं नाश्यसीति यावत्। प्रश्नवाका-मुक्ता कान्दे। ग्यमाच ॥ श्रुतिमिति ॥ अत्र तार्यित्यन्तम्पक्रमस्यं श्वमुपसं हारस्यमिति भेदः। ''ब्रात्मविच्होतं तरति'' इति भगव-त्तुखेभी मया अतमेव हि न दष्टं, "साऽहमज्ञातात् हे भगवः शी-चामि तं ग्रीचन्तं मां भगवानेव ज्ञानभवेन ग्रीवसागरस्य परं पारं प्रापयतुं इति नारदेनोत्तः सनल्यारक्तसे तपसा दग्धिति ज्विषाय नारदाय तमसः श्रीकिनदानाज्ञानसा ज्ञानेन निरूपं पारं ब्रह्म दर्शि-तवानिव्यर्थः "सतदो वेद सा विद्याग्रियं विकिरति" इति वाका-म। दिशब्दार्थः । एवं श्रुतेक्तत्त्वरित्रमा मृतिहेतुर्ने नमोत्नुतां। तत्राच-पादगौतमम्निसम्मतिमाच ॥ तथा चेति ॥ ''गौरीऽचम्'' इति मिळा-ज्ञानस्यापाये रागदेवमो हादिदीषाणां नागः, दीषापायाद्धर्माधर्माख-रूपप्रवत्तरपायः, प्रवत्यपायात् पुनर्दे हपाप्तिरूपजन्मापायः, रवं पाठ-क्रमेगोत्तरीत्तरस्य हेतुनाशाद्राशे सति तस्य प्रवित्तरमहेतारनन्तरस्य कार्य्यस्य जन्मने। उपायात् दुः खध्यं सरूपापवर्गा भवती वर्षः। नन् पूर्वसूत्रे ''तन्वज्ञानाद्मिःश्रेयसाधिगम'' रत्युहे सतीतरपदार्थभिन्ना-

इति। मिथाज्ञानापायस्य ब्रह्मात्मैकलिविज्ञानाङ्गवित। न चेदं ब्रह्मात्मैकलिविज्ञानं सम्पद्रूपं, "यथानन्तं वै मने। उनन्ता विश्वे देवा स्त्रनन्तमेव स तेन लोकं जयित" इति। नचाधामरूपं यथा "मने। ब्रह्म" इत्युपासीत, "स्रादित्यो ब्रह्म" इत्यादेश इति च मनस्रादित्यादिषु ब्रह्मदृष्ट्यध्यासे।, नापि विश्विष्टिकिया-योगनिमित्तं "वायुर्व्वाव संवर्गः प्राणे। वाव संवर्गः" इतिवत्। नाष्याच्यावेचणादिकस्रवत् कर्माङ्गसंस्कार् रूपं। सम्पदादिरूपं

त्मतत्त्वज्ञानं कथं मोद्यं साधयतीत्याकाङ्गायां मिळाज्ञाननियत्तिदा-रेगोति वत्त्मिदं स्त्रं प्रष्टत्तं। तथा च भिन्नात्मज्ञानान्मृतिं वदत सूत्रं सम्मतचेत् परमतानुज्ञा स्थादिखत चाह ॥ मिळीत ॥ "तत्त्वज्ञा-नान्मृतिः "इत्यंग्रे सम्मतिरुत्ता, भेदज्ञानन् "यत्र हि दैतमिव भवति" इति श्रवा भान्तिलात् "सवीः स सव्माप्नाति य इच नानेव प्रय-ति" इति श्रुत्या चनर्घहेतुलाच न मृतिहितुरिति भावः। ननु ब्रह्मा-त्मैकलविज्ञानमपि भेदज्ञानवन्न प्रमा, सम्पदादिरूपलेन भान्तिलादि-यत चाइ॥ न चेदमिलादिना॥ अल्पालम्बनतिरस्कारेगोत्स्य वस्त्व-भेदधानं सम्पद्या मनः खरुचानन्यादनन्तं तत उत्क्वरा विश्वेदेवा ष्ययनन्ता इत्यनन्तत्वसाम्याद् ''विश्वेदेवा एव मनः'' इति सम्पत्तया उनन्तपालपाप्तिर्भवति तथा चेतनलसाम्याच्चीवे ब्रह्माभेदः सम्पदिति न चेळार्यः। चालम्बनस्य प्राधान्येन ध्यानं, प्रतीकोपास्तिरध्यासः। यचा ब्रह्मटळ्या मनस चादिवस्य वा। तथा "चर्च ब्रह्म" इति ज्ञानमधासी ने वाइ॥ नचेति॥ चारेगः उपरेगः कियाविशेषे विशिष्टिकिया-तया योगो निमित्तं यस्य ध्यानस्य तत्तया। यथा प्रजयकाले वाय्र-उन्यादीन संद्रगोति संदरतीति संदर्गः, खापकाले प्राणा रागादीन् संहरतीति संहारिक्रियायागात् संवर्गः इति ध्यानं कान्दाग्ये विहितं तथा रुद्धि जियायागा जीवा ब्रह्मेति ज्ञानिमिति नेत्या ह ॥ नापीति ॥ यया "पत्यवे चितमाच्यं भवति" इति उपांश्रयाजायङ्गस्याच्यस्य

हि ब्रह्मात्मैकलिवज्ञानेऽभुपगम्यमाने "तत्त्वमिम" "श्रहं ब्रह्मास्मि" "श्रयमात्मा ब्रह्म" दत्येवमादीनां वाच्यानां ब्रह्मात्मैकलवस्तुप्रतिपादनपरः पदममन्त्रयः पौद्येत । "भिद्यते हृदययन्त्रिश्रिक्यन्ते मर्ळ्मंश्रयाः" दति चैवमादीन्यविद्यानिष्टत्तिफलश्रवणान्युपरुष्येर्न् । "ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवति" दति चैवमादीनि
तद्भावापत्तिवचनानि मन्पदादिपचेण मामञ्ज्ञस्वेनोपपद्येर्न् ।
तस्मान्न मन्पदादिरूपं ब्रह्मात्मैकलिवज्ञानं । श्रतो न पुरुषयापार्तन्त्रा ब्रह्मविद्या किं तिर्ह प्रत्यचादिप्रमाणविषयवस्तु ज्ञानवदस्तुतन्त्रेव । एवम्भूतस्य ब्रह्मणस्त्रज्ञ्चानस्य वा न कयाचिद्युत्या
श्रक्यः कार्यानुप्रवेशः कच्ययितुं । न च विदिक्रियाकर्मालेन का-

संस्वारकमवेदार्णं विहितं तथा कर्माण कर्त्वेनाङ्गस्थात्मनः संस्वा-राधें ब्रह्मज्ञानं नेत्याच ॥ नाप्याच्येति ॥ प्रतिज्ञाचतुष्टये चेतुमाच ॥ सम्पदादीति ॥ उपन्नमादि निङ्गेर्नसात्मैनत्ववस्तुनि प्रमिति हेतुर्यः समानाधिकरणवाक्यानां पदनिष्ठः समन्वयं तात्पर्यं निस्तितं तत्पीद्येत। किञ्च। एकलज्ञानादज्ञानिकहृदयस्यानाःकरणस्य ये। रागादिग्रिय-सिनानसादात्मरूपा चङ्कार ग्रियं। नायतीय ज्ञाननिय तिपालवान्य-बाधः स्थात् सम्पदादिज्ञानस्याप्रमालेनाज्ञानानिवर्त्तकत्वात्। किञ्च। जीवस्य ब्रह्मत्वसम्पदा कथं तद्भावः। पूर्व्यरूपे स्थिते नष्टे वान्य-स्यान्यात्मतायोगात् । तसाद्र सम्पदादिरूपिमव्यर्थः । सम्पदादि-रूपलाभावे पालितमा इ॥ उपत इति॥ प्रमालात्र क्रतिसाध्या किं तर्हि निर्येव न प्रमाणसाधीयर्थः। उत्तरीया सिद्धब्रह्मरूपमी चस्य कार्य्यसाध्यत्वं तज्ज्ञानस्य नियोगविषयत्वञ्च कत्ययितुमण्यव्यं छत्यसा-ध्यतारित्या इ। रवम्भृतस्येति ॥ ननु ब्रह्म कार्या क्रंकारक तात्पत्य-वेद्यणकर्म्मकारकाच्यवदिति चेत्, किं ज्ञाने ब्रह्मणः कर्मकारकालं उतापासनायां? नाद्य इत्याह ॥ न चेति ॥ शाब्द ज्ञानं विदिक्रियाश-व्दार्घः, विदितं कार्यं चविदितं कारणं तस्मादिध चन्यदित्यर्घः। येना- र्यानुप्रवेशो त्रह्मणः। ''त्रन्यदेव तिहिदिताद योऽविदिताद धि'' इति विदित्रियाकर्मालप्रतिषेधात्। ''येनेदं मर्व्वं विज्ञानाति तं केन विज्ञानीयाद्'' इति च। तथापास्तित्रियाकर्मालप्रतिषेधाऽपि भवति। ''यहाचानभ्यदितं येन वागभ्ययते इत्याद्यविषयलं त्रह्मण उपन्यस्य, ''तदेव त्रह्म लं विद्धि नेदं यदिद मुपामते'' इति। श्रविषयले त्रह्मणः शास्तयो निलानुपपत्तिरिति चेन्न, श्रविद्यानक्तियते त्रह्मणः शास्तयो निलानुपपत्तिरिति चेन्न, श्रविद्यानक्तियते त्रह्मण्यात्मिदिन्तया विषयभूतं त्रह्म प्रतिपिपादियपति किं तिर्हे प्रत्यगात्मिवेनाविषयत्या प्रतिपादयदियाक्तियतं वेद्यवेदित्ववेदनादिभेदमपन्यति। तथा च शास्त्रं ''यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद मः''। ''त्रविज्ञातं विज्ञातमिवज्ञानतां'' ''न

दृष्टेर्र्ष्टारं पर्येर्न श्रुते: श्रोतारं ग्रुण्या न विज्ञातेर्विज्ञान्तारं विज्ञानीयाः" दित चैवमादि । श्रताऽविद्याकच्यितमंमारिलिनवर्त्तनेन नित्यमुकात्मस्क्ष्पममप्णान मोचस्यानित्यलदेश्यः । यस्य द्वत्याद्यो मोचस्यस्य मानमं वाचिकं कायिकं वा
कार्यमपेचत दित युक्तं । तथा विकार्यले च । तथाः पचयोर्माचस्य ध्रुवमनित्यलं । न हि दथादि विकार्यमुत्पाद्यं वा घटादि
नित्यं दृष्टं लोके । न चायलेनापि कार्यापेचा, स्वात्मस्क्ष्पले
मत्यनायलात् । सक्ष्पर्यातिरक्तलेऽपि ब्रह्मणो नायलं । सर्वगतलेन नित्याप्तसक्ष्पलात् मर्वेण ब्रस्मण श्राकाशस्येव । नापि
संस्कार्यो मोचो येन व्यापारमपेचेत । संस्कारो हि नाम
संस्कार्यस्य गुणाधानेन वा स्वादोषापनयेन वा ? न तावद्
गुणाधानेन सक्भवति, श्रनाधेयातिश्वयब्रह्मस्वरूपलानोाचस्य ।

ब्रह्म विद्यातुं दृष्ट्यमिति पच इत्यर्थः। दृष्टेर्न्रष्टारं चाचुषमनीयत्तेः साच्यां चगया दृष्ट्यया दृष्ट्या न प्रप्येर्विद्यातेर्नुद्विद्यत्ते निद्ययरूपा-याः साच्यां तथा न विषयीकुर्या इत्याद्य ॥ नेति ॥ नन्वविद्यादितिवर्त्तकलेन प्राप्त्रस्य प्रामाण्णेऽपि निवर्त्तरागन्तकलात् मे। च्रष्टानित्यलं स्थादिति नेत्याद्य ॥ चत इति ॥ तन्वज्ञानादित्यर्थः। ध्वंसस्य
नित्यलादात्मरूपलाच नानित्यलप्रसङ्ग इत्यर्थः। उत्यत्तिविकाराप्तिसंस्वार्यस्पं चतुर्विधमेव कियापनं तद्भिन्नलामो च्रस्य नेपासनासाध्यत्याद्याद्या यस्य त्वत्यादिना तस्मात् ज्ञानमेनं मृक्षेत्रवन्तेन। तथे।त्याद्यत्वदिकार्यत्वे चापेच्यत इति युक्तमित्यन्वयं दृष्यवि ॥ तये।दिति ॥
स्थितस्यावस्थान्तरं विकारः। नन्वनित्यलनिरासाय कियया स्थितस्येव
ब्रह्मणा ग्रामवदाप्तरस्तु नेत्याद्य ॥ न चेति ॥ ब्रह्म जीवाभिन्नं न वा ?
उभयधाप्याप्तत्वात् न कियापेच्याद्या ॥ स्थालेत्यादिना ॥ यथा वीद्यीणां
संस्वार्य्यलेन प्रोच्यापेच्या तथा मोद्यस्य नेत्याद्य ॥ नापीत्यादिना ॥

नापि दे। वापनयेन, नित्यग्रुद्ध ब्रह्म खरूपलाको चर्य। खात्म-धर्म एव पंखिरोभूतो मे। चः क्रिययात्मनि पंख्ज्यमाणेऽभि-यज्यते। यथाऽऽदर्भे निघर्षणिक्रयया पंख्ज्यमाणे भाखरतं धर्म इति चेन्न, क्रियाश्रयलानुपपत्तरात्मनः। यदाश्रया हि क्रिया तमित्कुर्वतो नैवात्मानं लभते। यद्यात्मा क्रियया वि-क्रियेतानित्यलमात्मनः प्रमज्येत। "श्रविकार्योऽयमुच्यते" इति चैवमादीनि वाक्यानि वाध्येरन्। तचानिष्टं। तस्मान्न खाश्रया क्रियात्मनः मम्भवति। श्रन्याश्रयायास्तु क्रियाया श्रविषय-लान्न तयात्मा पंख्ज्यिते। ननु देशाश्रयया खानाचमनय-श्रोपवीतधारणादिकया क्रियया देशे पंख्ज्यमाणा दृष्टः। न देशदिपंश्वतस्त्रीवाविद्याग्रहीतस्वात्मनः पंख्ज्यमाणलात्। प्रत्यचं हि खानाचमनादेर्देश्यमवायत्नं। तया देशश्रयया तत्संहत एव कश्चिदविद्ययात्मलेन परिग्रहोतः पंख्ज्यित इति

गुणाधानं त्री हिषु प्रोच्चणादिना, चालनादिना वस्तादी मलापनयः।
प्रक्षते ॥ खात्मधम्मं इति ॥ ब्रह्मात्मखरूप एव माच्चोऽनायविद्यामलाटतः उपासनया मले नर्छेऽभियच्यते इत्यच दृष्टान्तः ॥ यथेति ॥
संस्कारो मलनाप्तः, किमात्मिन मलः सत्यः कित्यते वा ! दितीये
चानादेव तद्वाणे न कियया; चार्ये किया किमात्मिनछा चन्यिनछा
वा! नाद्य इत्या ह ॥ न कियेति ॥ चनुपपित्तं स्फुटयति ॥ यदीति ॥
किया हि खात्रये संयोगादिविकारमकुर्वती न चायत इत्यणः। तच्च
वाक्यवाधनं न दितीय इत्या ह ॥ धन्येति ॥ चिवषयत्वात् कियात्रयद्यासंयोगादिति यावत्। दर्पणन्तु सावयवं कियात्रयेष्ठकचूर्णादिद्यासंयोगित्वात् संस्कुयत इति भावः। चन्यिकयया चन्यो न संस्कुयत इत्यच यभिचारं प्रक्षते ॥ निन्वित ॥ चात्मने। मूलाविद्याप्रतिवि-

युक्तं। यथा देहाश्रयचिकित्सानिमिक्तेन धातुमास्येन तत्संहतस्य तदिभमानिन श्रारे। ग्रयफलं "त्रहमरे। गः" दित यत्र
बुद्धिरुत्पद्यते, एवं स्नानाचमनयज्ञोपवीतादिधारणाकया कियया "श्रहं ग्रद्धः मंख्नतः" दित यत्र बुद्धिरुत्पद्यते म मंस्कियते, म च देहेन संहत एव। तेनैव ह्यहंकर्त्वाहं प्रत्ययविषयेण
प्रत्ययिना मर्व्वाः क्रिया निर्वर्त्तन्ते तत्मलं च म एवाश्वाति।
"तथारन्यः पिष्पलं स्नाहत्त्यनश्वन्योऽभिचाकशीति" दित मन्वर्वणादी "श्रात्मेन्द्रियमनायुक्तं भोक्तेत्याद्वमनीषिणः"दित च।
तथा "एको देवः मर्वभृतिषु गृदः मर्वव्यापी मर्वभृतान्तरात्मा। कर्माथ्यतः मर्वभृताधिवामः मान्ती चेता केवले।

म्बितलेन ग्रहीतस्य नरोऽहमिति भान्या देहतादात्यमापत्रस्य जिया-श्रयतभान्या संस्तार्थतभाव यभिचार हत्या ह । नेति ॥ कश्चि-दिति ॥ चानि चित्र इसा सरूप इसार्यः । यत्रातानि विषये चारोगयबद्धि-रत्ययते तस्य दे इसं इतस्यैवारी गयम लिम वन्ययः। नन् दे इाभिनस्य क्यं संस्कारः? तस्यामुणिकपणभाक्तत्वायागादित्यत चाच । तेनेति ॥ देइसंइतेनैवान्तः करणप्रतिविम्वात्मना कर्त्ताइमिति भासमानेन प्रत्य-याः कामादयो मनस्तादात्यादस्य सन्तीति प्रत्ययिना क्रियापलं भज्यत इत्यर्थः, मनोविशिष्टस्याम्यिकभोत्तः संस्कारो युत्त इति भावः। वि-शिष्ठस्य भोतालं न केवलस्य साद्यिण इत्यच मानमाइ ॥ तयोरिति ॥ प्रमाहसान्ति गौर्मधी सलसंसर्गमात्रेण विष्यतवर्हलादिमान प्रमाता पिष्पलं नर्मापलं भुङ्के, स एव शोधितत्वेनान्यः साद्यितया प्रका-शत रत्यर्थः। चात्मा देचः, देचादियक्षं प्रमाचात्मानिमत्यर्थः। एवं सापाधिकस्य चिद्वातार्मियासंस्वार्यलम् ता निरूपाधिकस्यासंस्वार्यले मानमाइ॥ एक इति॥ सर्व्यभूतेव्यदितीय एकी देवः खप्रकाणः, तथापि मायाष्टतलाज्ञ प्रकाशत इत्याच्या ग्रूठ इति॥ ननु जीवे-नासम्बन्धाद्भिन्नलादा देवस्थाभानं न तु मायागृहनादिति नेत्याह ॥

निर्गुण्य" दति। "म पर्यगात् गुक्रमकायमत्रणमस्वाविरं गुद्ध-मपापविद्धं "इति चैता मन्त्रावनाधेथातिश्रयतां नित्यशुद्धता ञ्च ब्रह्मणा दर्भयतः। ब्रह्मभावय माचः। तसान संस्कार्योऽपि मोचः। त्रतोऽन्यन्मोचं प्रति क्रियान् प्रवेशदारं न शक्यं केनचि-इर्शियतुं। तसाज्ज्ञानमेकं मुक्का क्रियाया गन्धमाचसायनु-प्रवेश दृह नापपद्यते। ननु ज्ञानं नाम मानमी क्रिया, न, वैलच्छात्। क्रिया हि नाम मा यत्र वसुख्रुपनिर्पेचैव चा चते पुरुषचित्तवापाराधीना च। यथा "यसी देवतायी

सर्वयापी सर्वभूतानारात्मेति ॥ देवस्य विभुलात् सर्व्वपाणिप्रत्य-क्षाचावरणादेवाभानमित्यर्थः। प्रत्यक्त्वे कर्द्रतं स्थादिति चेत्। न। कर्म्माथ्यचः क्रियासाची वर्षः। तर्हि साच्यमक्तीति दैतापत्तिः। न। सर्वभूतानामधिषानं भूवा साची भवति, साच्यमधिष्ठाने साचिणि क ल्यित मिति भावः। साद्वि शब्दार्थमा इ॥ चेता केवल इति॥ बाद्धत्वे सति, अकर्ता साचीति लेकप्रसिद्धं। चकारी दीघाभावसम्बयायः, निगुंगला दिरी घाच। गुगी दी घनाशी वा संस्कारी ने वर्षः। स इत्यु-पक्रमात्। युकादिशब्दाः पुंच्लेन वाचाः, स आतमा परि सर्वमगात् याप्तः, शुक्री दीप्तिमान्, खकायी लिङ्गश्रून्यः, खत्रणी (चतः, खसा-विरः फिराविधुरः, चनश्वर इति वा। चाम्यां पदाभ्यां खूलरे ह-यून्यत्वमुत्तां। युद्धे। रागादिमनयृन्यः, चपापविद्धः पुर्ण्यपापान्यामसं-स्पृष्ट इत्यर्थः। चत इति। उत्पत्त्याप्तिविकारसंस्कारेभ्योऽन्यत् पञ्चमं कियापालं नास्ति यन्मी चास्य कियासाध्यते दारं भवेदित्यर्थः। ननु मोच्चासाध्यले शास्त्रारमी रुघा, न, ज्ञानार्थलादियाह॥ तसा-दिति ॥ दाराभावादित्यर्थः । यावातं ग्रङ्कते ॥ निन्वति ॥ तथा च मोचे जियानुष्रवेशी नास्तीति या इतिमिति भावः। मानसमपि ज्ञानं न विधियोग्या किया वस्तृतन्त्रतात् क्रत्यसाध्यलाचेत्रा । नेति॥ वैजचार्णं प्रपञ्चयति ॥ क्रिया चीति ॥ यत्र विषये तदनपेचीव या चाेंद्यते तत्र सा हि क्रियेति याजना विषयवस्वनपेद्या, स्रतिसाध्या च

इविग्रं हीतं स्वात् तां धायेदषर्करिखन्। दित ''मन्धां मनमा थायेत्" दति चैवमादिषु। थानं चिन्तनं यद्यपि मानमं तथापि पुरुषेण कर्त्तुमकर्त्तुमन्यथा वा कर्त्तुं ग्रन्थं पुरुषतन्त्रतात्। ज्ञा-नन्तु प्रमाणजन्यं, प्रमाणञ्च यथाभूतवस्तुविषयं, श्रता ज्ञानं कर्त्मकर्त्तुमन्यथा वा कर्त्तुमग्रक्यं केवलं वस्तुतन्त्रमेव, तत् न चादनातन्त्रं नापि पुरुषतन्त्रं, तस्मान्मानमलेऽपि ज्ञानस्य महद्देलचर्छ। यथा च "पुरुषा वाव गातमाग्निचाषा वाव गात-माग्नि:," दत्यव \*योषित्पृत्षयो रश्चिद्धर्मानमी भवति केवल-चादनाजन्यलानु कियेव सा पुरुषतन्त्रा च। या तु प्रसिद्धेऽग्राव-ब्रिवृद्धिः न मा चादनातन्त्रा,नापि पुरुषतन्त्रा, किं तर्हि, प्रत्यच-विषयवस्तुतन्त्रैवेति ज्ञानमेव तन्त्र क्रिया। एवं सर्व्वप्रमाण्विषय-

जियेव्यच द्यान्तमा इ॥ यथेति ॥ ए हीतमध्यर्थेति भ्रेषः। "वषट् करिष्यन् होता सन्थां'' देवतां इति चैवमादिवाक्येषु यथा यादशी धानिक्रया वस्त्वनपेचा पुन्तन्त्रा च चोद्यते तादशी क्रियेवर्षः। धान-मपि मानसलात् ज्ञानवन जियेखत चाह ॥ थानिमत्यादिना ॥ तथापि क्रियेवेति ग्रेघः। क्रत्यसाध्यत्वमुपाधिरिति भावः। ध्यानिक्रयामुक्ता तता वैलच्च एं ज्ञानस्य स्फटयित ॥ ज्ञानित्विति ॥ ज्यतः प्रमालान चेा-दनातन्तं न विधेर्विषयः। प्रषः क्रतिदारा तन्तं हेतुर्यस्य तत्पर्ष-तन्तं, तसादस्वयभिचाराद्यंतन्त्रवाच थानात् ज्ञानस्य महान् भेद इत्यर्थः। भेदमेव दृष्टान्तान्तरणा इ॥ यथा चेति ॥ खभेदासत्वेऽपि विधितो ध्यानं नर्नुं श्चां न ज्ञानिमत्यर्थः। ननु प्रत्य ज्ञानस्य विष-यजन्यतया तत्तन्त्रलेऽपि शाब्दबेाधस्य तदभावादिधेयित्रयालामिति नेत्या इ ॥ एवं सर्वेऽिष ॥ ग्रव्दानुमानाद्य धैविष ज्ञानमविधेयि क्रया-लेन ज्ञातयं। तत्रापि मानादेव ज्ञानस्य प्राप्तिविध्ययोगादित्यर्थः।

<sup>\*</sup> योषा वाव गौष्प्रमामिरिति मृश्यम्तके नास्ति।

वस्तुषु वेदितयं। तत्रैवं सित यथाभूतब्रह्मात्मविषयमिष ज्ञानं न चेदिनातन्तं। ऋतस्विषया लिङादयः ऋयमाणा ऋषिन-योज्यविषयलात् लुण्डीभवन्युपलादिषु प्रयुक्तनुरतेचण्यादिवत्, ऋदेयानुपादेथवस्तुविषयलात्। किमर्थानि तर्दि "ऋात्मा वा ऋरे द्रष्टयः श्रोतयः" दत्यादीनि विधिच्छायानि वचनानि? खाभा-विकप्रवृत्तिविषयविमुखीकरणार्थानि दति ब्रूमः। यो दि वद्दि-मुंखः प्रवर्त्तते पुरुष "दष्टं मे भूयादिनष्टं मे मा भूत्" दंति, न च तचात्यन्तिकं पुरुषार्थं लभते। तमात्यन्तिकपुरुषार्थवाञ्छिनं खा-भाविककार्यं करणसङ्घातप्रवृत्तिगोचरादिमुखीक्षत्य प्रत्यगात्म-

तचैवं सति लोके चानसाविधेयले सतीवर्धः। यथाभूतलमबाधितलं। ननु ''चात्मानं पर्यत्' ''ब्रह्मलं विद्धि'' ''चात्मा द्रष्ट्यः'' इति विज्ञाने लिङलोट्तयप्रवया विधायकाः श्रूयन्ते, स्रती ज्ञानं विधेय-मित्यत चाह ॥ तदिषय इति ॥ तस्मिन् चानरूपविषये विधयः मुरुषं प्रवर्त्तियतुं चामता भवन्ति। चिनियोच्यं क्रत्यसाथ्यं नियोच्यायून्यं वा जानं तिद्वयकलादित्यर्थः। "ममायं नियोगः" इति बाद्धा नि-योज्या विषयस विधेनीस्तीति भावः। तर्हि च्रेयं ब्रह्म विधीयतां नेत्या इ॥ चा हे येति॥ वस्त खरूपे। विषयस्त त्वात् ब्रह्मणे। निरति शय-स्वासाध्यलात्र विधेयलमिलर्थः। उदासीनवस्त्विषयकलात् ज्ञानच न विधेयं, प्रवत्यादिपालाभावादित्यर्थः। विधिषदानां गतिं एच्छति॥ किमर्थानीति ॥ विधिच्छायानि प्रसिद्धयागादिविधितुल्यानीत्वर्थः। विधिप्रवयेरातमज्ञानं परमपुरुषार्थसाधनमिति स्तृयते स्तवा आवितः केर हेतुलमान्या या विषयेषु प्रवित्तः स्रात्मस्रवणादिप्रतिबन्धिका तिव्रद्याति । विधिपदानी त्या ह ॥ खामः विकेति ॥ विव्रेषाति ॥ यो ही व्यादिना॥ तत्र विषयेषु सङ्घातस्य या प्रवित्तः तद्गोचराच्छ-व्दादेशियर्थः। स्रोतिस्वित्तवित्तप्रवाहः। प्रवर्त्तयन्ति ज्ञानसाधनश्रव-सादाविति प्रेथः। अवस्थक्षरूपमा इ॥ तस्येति॥ अन्वेषसां ज्ञानं। यदिदं जगत्तत् सर्व्वं खात्मेवेत्यनात्मवाधेनात्मा बाध्यते। खदितीया-

नि स्रोतस्तया प्रवर्त्तयन्ति "श्रात्मा वा श्ररे द्रष्ट्यः"दत्यादीनि।
तस्यात्मान्वेषणाय प्रवृत्तस्याद्देयमनुपादेयं चात्मतत्त्वमुपदिग्मते
"ददं मर्व्वं यदयमात्मा" "चन तस्य मर्व्वमात्मीवाभृत्तत् केन
कम्पग्चेत् केन कं विजानीयात्" "विज्ञातारमरे केन विजानीयादयमात्मा ब्रह्म" दत्येवमादिभिः। यदणकर्त्त्त्यप्रधानमात्मज्ञानं द्यानायोपादानाय वा न भवतीति तथैवेत्यस्युपगस्ते। श्रलङ्कारो द्यायमस्माकं यद्वद्यात्मावगती मत्यां मर्व्वकर्त्त्रवताद्यानः क्रतक्षत्यता चेति। तथा च श्र्तिः।

"त्रात्मानं चेदिजानीयादयमसीति पूक्षः।

किमिच्छन् कस्य कामाय श्ररीरमनुषंच्चरेत्"॥

टिनः।

"एतदुद्धा बुद्धिमान् खात् क्षतकत्यस्य भारत" दति च स्रितः।
तस्मान्न प्रतिपत्तिविधिविषयतया ब्रह्मणः समर्पणं। यदपि
केचिदाद्धः "प्रवृत्तिनिवृत्तिविधितच्छेषयतिरेकेण केवलवस्तुवादी वेदभागा नास्ति" दति। तन्न। श्रीपनिषदस्य पुरुषस्था-

दृश्यात्मविधं का विधिः तपसी दैतवनीपजीवनः का स्थास्यतीति भावः। स्थात्मद्यानिनः कर्त्त्रथाभावे मानमाद्य तथा चेति॥ "स्थयं खर्य प्रभानन्दः परमात्माद्यमस्भि" इति। यदि क्षित् पुरुष स्थात्मानं जानीयात्तदा किं पात्मिच्छन् कस्य वा भोक्षः प्रीतये प्ररीरं तप्यमानमनुसंज्वरेत् तप्येत, भोक्षुभाग्यदैताभावात्, छतज्ञत्य स्थात्मविदित्यभिप्यायः। ज्ञानदीर्वभ्यार्थस्य च्छव्दः। सतद् गुद्धातमं तत्त्वं दित्तकारमतिनरासमुपसंदर्शत ॥ तसादिति॥ प्राभाकरोक्षमुपन्यस्थित ॥ यदिप किचिदिति॥ कर्त्तात्मा वीकसिद्धत्वाद्व वेदान्तार्थः। तदन्यत् ब्रह्म नास्येव

<sup>\*</sup> संसारमनुसंसरेदिवापि पाठः।

नन्यभेषतात्। योऽमानुपनिषत्खेवाधिगतः पुरुषोऽमंमारी
ब्रह्मोत्पाद्यादि चतु र्व्विधद्र व्यविखचणः खप्रकरणस्थोऽनन्यभेषो
नामा नाम्ति नाधिगस्तत दति वा वदितुं भव्यं "म एष नेति
नेत्यात्म" दत्यात्मभव्यात्, त्रात्मनस्य प्रत्याख्यातुमभक्यतात्।
नन्वात्मादंप्रत्ययविषयतादुपनिषत्खेव विज्ञायत दत्यनुपपन्नं।
न, तत्माचित्वेन प्रत्युक्ततात्। न ह्यदंप्रत्ययविषयकर्वयतिरेकेण
तत्माची मर्व्यभूतस्यः मम एकः कूटस्यनित्यः पुरुषो विधिकाण्डे
तर्कममये वा केनचिद्धिगतः मर्व्वस्थात्माः अतः म न केनचित्

वेदस्य कार्यपरत्वेन मानाभावादित्यर्थः। मानाभावे।ऽसिज्ज इत्या ह ॥ नेति ॥ खज्ञातस्य फलखरूपस्यातान उपनिषदेनवैद्यस्याकार्यग्रेषतात् क्रत्सवेदस्य कार्यपरत्वमसिद्धं। न च प्रवित्तिनिव्यत्तितिङ्गाभ्यां श्रोतु-स्तद्धेतुकार्यवेश्वमनुमाय वक्तवाक्यस्य कार्यपरतं निस्तिय वाकास्यप-दानां कार्थान्विते शिक्षिग्रँहात सिद्धस्य पदार्थस्य वाकार्थलिमिति वार्चं "पुत्रक्ते जातः"इति वाक्यश्रोतुः पितु ईर्घलिङ्गने छं पुत्रजन्मानुमाय पुचादिपदानां सिद्धे सङ्गतिग्रहात् कार्यान्वितापे च्यान्वितार्थे प्रक्ति-रित्य क्लीकारे लाघवात् सिद्धस्यापि वाक्यार्थलादि खलं। किञ्च ब्रह्मगो ना क्तिलादेव कत्स्ववेदस्य कार्यपरतं उत वेदान्तेषु तस्याभानात् अथ वा कार्य्यप्रेषलात् किंवा लोकसिद्धलादा होसित् मानान्तरविरो-धात् ? तत्रायं पच्चत्रयं निराच छे ॥ यो (साविति ॥ अनन्य शेषलार्घन-संसारि इवादि विशेषणं नास्तिलाभावे चेतुं वेदान्तमानसिद्धलमुक्का हेलनारमात्मलमाह ॥ स एघ इति ॥ इतिरिदमर्थे "इदं न इदं न" इति सर्व्वदृश्यिनिषेधेन य चात्मा उपिद्यः स एष इत्यर्थः। चतुर्थं प्रकृते ॥ नन्वात्मा इमिति ॥ आत्मनोऽ इङ्गारादिसा चिलेना इंधी विष-यलख निरस्तलाज लेकिसिद्धतेत्वा ह ॥ नेति ॥ यं तीर्थंकरा अपि न जानिन तस्याली निकलं निम् वाचिमित्या इ॥ न हीति ॥ समस्ततार-तम्यवर्ज्जितः, तत्तन्मते धात्मानधिमतिचातनानि विश्रेषणानि । पञ्चमं निरस्यति ॥ चत रति ॥ क्षेनचिदादिना प्रमाखेन वेत्यर्थः । च्यास्यत्वान

प्रत्याखातुं प्रको विधिप्रेषलं वा नेतुं य एव निराकर्त्ता तसी-वात्मलात्। त्रात्मलादेव च मर्जेषां न हेया नायुपादेयः। मर्जे हि विनय्यदिकार्जातं पुरुषान्तं विनय्यति। पुरुषो हि विनापहेलभावादिवनाणी विकियाहेलभावाच कूटस्थनित्याऽत एव नित्यप्रद्भमुक्तस्थभावः। तस्मात् "पुरुषात् न परं किच्चित् मा काष्ठा मा परा गितः" "तन्त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" दित चैापनिषदलविशेषणं पुरुषस्थापनिषत्सु प्राधान्येन प्रका-प्यमानले उपपद्यते। त्रतो भूत\*वस्तुपरो वेदभागा नास्तोति वचनं माहममात्रं। यदिष शास्त्रतात्पर्यविदामनुक्रमणं। दृष्टो हि तस्यार्थः कर्माववोधनिसत्येवभादिः तद्धर्माजज्ञामाविषय-

मानान्तरविरोध इति भावः॥ साक्षी कर्माक्षचेतनलात् कर्टवरिति तत्राच्च ॥ विधीति॥ अज्ञातमान्त्रिणाऽनुपयोगाज्जातस्य याघातकलात्र कर्म्भभेष्यलिमत्यर्थः। सान्तिणः सर्व्यभेषिलादच्यानुपादेयलाच्च न कर्म-भेष्यत्रमात्याच्यः॥ स्वात्मलादिति॥ अनित्यत्नेनात्मनो च्येत्वमाण्ड्याच्च ॥ सर्व्यं चीति॥ परिणाभित्नेन च्येतां निराच्ये॥ विकियेति॥ उपादेयत्वं विराच्ये॥ स्वत स्वेति॥ निर्विकारितादित्यर्थः। उपादेयत्वं चिराच्ये॥ स्वत स्वेति॥ निर्विकारितादित्यर्थः। उपादेयत्वं चिराच्ये॥ स्वतमात् पृक्षात्व परं किश्चिदिति॥ काष्ठा सर्वे-स्वावधः। स्वमात्मनोऽनन्यभेषत्वादवाध्यतादपूर्व्वतादेदान्तेषु स्कृटभानाच वेदान्तेकवेयत्वमृत्तं॥ तत्र श्रुतिमाच्च ॥ तन्त्वेति॥ तं सकारणस्वस्वाधिष्ठानं पृक्षं पृर्मेषं चेप्राक्तत्वात्तां एच्छामोत्यर्थः। स्वतः स्वतः स्वस्वस्वाधिष्ठानं पृक्षं पृर्मेषं चेप्राक्तत्वात्तां एच्छामोत्यर्थः॥ पूर्वेति॥ तत्र स्वति। वेदस्य नेर्थेको प्रक्विते तस्यार्थवत्तापर-क्तिन्वदिति॥ वदपोति॥ वेदस्य नेर्थेको प्रक्विते तस्यार्थवत्तापर-कामन्वदिति॥ वदपोति॥ तत्र पालवदर्थाववेधनिति वक्तये धर्मिव-चारवक्तमात् कर्माववेधनित्वक्तां नेतावता वेदान्तानां ब्रह्मपरत्विन्वाधनिति वक्तये धर्माव-चारवक्तमात् कर्माववेधनित्वक्तां नेतावता वेदान्तानां ब्रह्मपरत्विन

<sup>\*</sup> भूतेति मु॰ पुक्तको नास्ति।

लादिधिप्रतिषेधशास्त्राभिप्रायं द्रष्ट्यं। ऋषि च "ऋषायस्य क्रियार्थलादानर्थक्यमतद्यानाम्" द्रत्येतदेकान्तेनाम्रुपगच्छतां भूतोपदेशानर्थक्यप्रसङ्गः प्रवृत्तिनिवृत्तिविधितच्छेष\*यतिन्केष भूतचेदस्यपदिशति भयार्थलेन कूटस्वनित्यलं भूतं नोपदिश-

रासः। चत रवान्पलब्धेऽर्थे ''तस्रमायमिति'' सूचकारी धर्मस्य पल-वरचातलेनैव वेदार्थतां दर्भयति। "तचाविष्यं ब्रस्मणः" हति रुद्धवा श्री-र्विरोध इत्याच ॥ तद्धर्मीत ॥ निषेधशास्त्रस्थापि नियत्तिकार्य्यपरत-मस्ति, तत् सूत्रभाष्यवाकाजातं कर्माकाराङस्य कार्य्यपरताभिप्रायमि-व्यर्थः। वन्तुतन्तु लिङ्घे कर्म्मकार्ष्डस्य तात्पर्थः, लिङ्घेस लोके प्रवर्त्त-कचानगोचरलेन क्षिप्तं यागादिकियागतिमयसाधनलमेव न क्रिया-तोऽतिरित्तं कार्यं तस्य क्रम्मेलोमवद्यसिद्धलादिति तस्यापि परा-भिमतकार्थविलक्ष्ये सिद्धे प्रामाण्यं किमृत ज्ञानकाण्डस्येति मन्तयं। किच। वेदान्ताः सिद्धवन्तुपराः फलवद्भृतग्रब्दलाइध्यादिग्रब्दवदि-त्याच ॥ चपि चेति ॥ किमकियार्धकप्रव्यानामानर्थक्यमभिधेयाभावः फलाभावा वा ? चादा चाहा । चामायस्येति ॥ इति न्यायेन एतद-भिधेयर। चित्यं नियमेनाङ्गीकुर्व्वतां "सीमेन यजेत" "द्धा जुद्दीति" इत्यादिवाक्येषु दिधिसामादिशब्दानामर्घणून्यत्वं स्यादित्यर्थः। ननु केनेाक्तमभिधेयराहित्यमित्याश्रञ्जाह ॥ प्रश्तीति ॥ कार्थातिरेकेण भ-वार्घलेन कार्यशेषलेन दथादिशब्दी भूतं विक्त चेत्, ति सतादि-ग्रब्दः कूटस्यं न वत्तीत्वच की हेतुः किं कूटस्थस्याक्रियालादुताक्रिया-शेषलादेति प्रऋः ? ननु दथादेः कार्यान्वियलेन कार्यलादुपदेशः, न कूठस्यसाकार्य्येलादियाद्यमाग्रङ्म निरस्रति॥ न चीति॥ दथादेः कार्याले कार्याभेदे प्रेषल हानिः। चती भूतस्य कार्याद्वितस्य प्रव्दा-र्थतं लब्धमिति भावः। दितीयं ग्रङ्कते ॥ चाक्रियात्वेऽपीति ॥ क्रियार्थः कार्यभेषपरः क्रुटस्थस्य त्वकार्यभेषत्वाद्वीपदेश इति भावः। भृतस्य कार्य्यप्रेषलं प्रव्दार्थलाय पालाय वा? नादा इत्या ह। नेष दे वि इति॥ दथारेः कार्यभेषते सत्यपि प्रव्देन वक्तमात्रमेवीपदिष्टं न कार्यान्वधी

तच्चेषयतिरेकेणेति मु॰ पुस्तके नास्ति।

तीति की हेतु: । न हि भूतमुपदिग्रमानं किया भवति।
त्रिक्षियालेऽपि भूतस्य कियामाधनतात् कियार्थ एव भूतोपदेग्र
दित चेत्, नैष देषः । कियार्थलेऽपि कियानिवर्त्तनग्रित्तमदस्द्रपिद्षृमेव । कियार्थलन्तु प्रयोजनं तस्य । न चैतावता वस्तुनपिद्षृष्टे भवति। यदि नामोपिद्षृष्टं किं तव तेन स्थादिति। उच्यते,
त्र्रावगतात्मवस्त्रपदेग्रस्र तथैव भवितुमर्चति; तद्वगत्या मित्र्याज्ञानस्य संसार्हेतार्निष्टत्तिः प्रयोजनं कियत दत्यविशिष्टमर्थवलं कियासाधनवस्त्रपदेग्रेन । त्रिप च "ब्राह्माणा न हन्तयः"
दिति चैवमाद्यानिष्टत्तिरूपदिग्र्यते। न च सा किया नापि किया-

शब्दार्थः। चन्वितार्थमाचे शब्दानां शिक्तग्रहणादिवर्थः। दितीयम-क्रीकरोति॥ क्रियार्थलन्विति॥ तस्य भृतविशेषस्य दध्यादेः क्रिया-भेषतं पालमृहि खाङ्गी कियत इत्यर्थः, न तु ब्रह्मण इति तुम्ब्दार्थः। नन् भतस्य कार्यग्रेषलाङ्गीकारे खातन्त्रीय कर्य ग्रव्दार्घतेति तत्राह ॥ न चेति॥ फलार्थं भ्रेषताङ्गीकारमात्रेग मब्दार्थत्मङ्गा नास्तीत्वर्थः। चानर्थकां पालाभाव रति पद्यं प्रद्वते॥ यदीति॥ यदापि दधादि स्तो निष्मत्मपि क्रियादारा समललाद्पदिष्ठं तथापि क्रटस्थब्स-वादिनः जियादाराभावात् तेन दृष्टान्तेन किं पालं स्थादित्यर्थः। भृतस्य सामाल्ये नियम दार्गित न नियमः, रज्जजानमाचेण सामाल्यदर्भ-नादित्या ह ॥ उचते हति ॥ तथैव दथादिवदे वेत्यर्थः । दथादेः निया-दारा सामल्यं, ब्रह्मणस्त खत रति विशेषे सत्यपि वेदान्तानां समल-भ्तार्घनत्वमाचेण दथाय्पदेशसाम्यमित्यनवद्यं। इदानीं वेदान्तानां निषेधवाकावत् सिडार्थपरत्विमिया इ॥ चापि चेति॥ नञः प्रक्रत्यर्थेन सम्बन्धात इननाभावी नजर्थः इष्टसाधनतं द्रवादिप्रव्यार्थः, इष्ट-चाच नरवदुःखाभावः, तत्परिपालको इननाभाव इति निषेधवा-कार्थः, इननाभावा दुःखाभाव हेतुरि खुतावर्था दुननस्य दुःखसाधन-लिधिया प्राधी निवर्त्तते, नाच नियागः निस्दिन्ति, तस्य क्रिया तत्सा-

माधनं। त्रक्रियार्थानामुपदेशोऽनर्थकश्चेत् "ब्राह्मणा न इन्तयः" द्यादिनिष्टन्युपदेशानामानर्थक्यं प्राप्तं, तचानिष्टं। न च ख-भावप्राप्तद्वच्यानुरागेण नञः श्रक्यमप्राप्तियार्थतं कन्ययितं इननक्रियानिष्टन्यैदामीन्ययितरेकेण। नञश्चेष खभावा यत्

धनदथादिविषयलात्। न च इननाभावरूपा नञ्वाचा निवृत्तिः किया। अभावलाबापि क्रियासाधनं। अभावस्य भावार्घचेतुला-द्भावार्थासत्ताचे वर्थः। खता निषेधशास्त्रस्य सिद्धार्थे प्रामाण्यमिति भावः। विषद्ये दर्खमाइ ॥ ऋजियेति ॥ ननु खभावता रागतः प्राप्तेन इन्यर्थेनानुराग्रेण नञ्सम्बन्धेन चेतुना इननविरोधिनी सङ्कल्पित्रया बोध्यते, सा च नजर्धरूपा तत्राप्राप्तलादिधीयते "स्व इननं कुर्यात्" इति। तथा च कार्य्यार्यमिदं वाकामियाण्ड्य निघेधति॥ न चेति॥ चौदासीन्यं पुरुषस्य खरूपं, तच इननित्रयानिष्टन्युपलिचलं निख्नी-दासीन्यं इननभाव इति यावत् तद्यतिरेकोण नजः क्रियार्थत्वं कल्प-यितुं न च प्रकामिति योजना, मुखार्यस्याभावस्य नजनर्यतसम्भवे तिहरीधिक्रियालचाणाया अन्यायलात निषेधवाक्यस्यापि कार्यार्थले विधिनिषेधभेदविभवापत्ते श्वेति भावः। ननु तदभाववत्तदन्यतिहरू-द्वियारिय नजः मितिः निं न स्थात्, "अबाह्मणः अधर्माः" इति प्रयोग-दर्भगदिति चेत्। न। अनेकार्थलस्यान्यायलादित्या इ॥ नञक्षेति॥ गवादिशब्दानान्त् अग्रत्या नानार्थत्वं, खर्गेषुवानवचादीनां शका-पशुसम्बन्धाभावेन लक्तागनवतारात्। अन्यविरुद्धये। स्तु लक्तलं युत्तं शक्यसम्बन्धात्। ब्राह्मणादन्यस्मिन् चित्रियादी धर्माविरुद्धे वा पापे ब्राह्मगाचभावस्य नञ्श्रक्यस्य सम्बन्धात्, प्रकृते च त्राख्यातयोगात् नञ् प्रसच्यप्रतिषेध एव न पर्युदासलक्ष्म इति मन्तर्य। यदा नजः प्रक्तत्या न सम्बन्धः । प्रक्ततेः प्रत्ययार्थापरार्ज्जनलात् प्रधानसम्बन्धाचापधानानां किन्तु प्रक्रत्यर्थनिष्ठेन प्रत्ययार्थनेष्टसाधनत्वेन सम्बन्धा नजः। इष्टञ्च साः पेच्या बलवदनिष्टानन्विस्य यत्तदेव न तात्नालिकसुखमात्रं विषयसं-युत्तालान भागस्यापि इष्टलापत्तेः, तथा च "न इन्तयः" इननं बलव-दनिष्टासाधनले सति इष्टसाधनं न भवतीत्वर्थः। अत्र ''इन्तवः''इति

खमम्बन्धिनाऽभावं बेाधयित, त्रभाववृद्धिश्चौदामीन्यकार्णं, मा च द्राधेन्धनाग्निवत् खयमेवे।पणाम्यति, तस्नात् प्रमक्तिया-निवृत्तीदामीन्यमेव "ब्राह्मणे न इन्तवः" दत्यादिषु प्रतिषेधार्थं मन्यामहे त्रन्यत्र प्रजापतिव्रतादिभ्य , तस्नात् पृक्षार्थान्पये।-

इनने विशिष्ठेष्ठसाधनत्वं मान्तिप्राप्तमन्य नेत्यभावबाधने बलवद-निष्टसाधनं इननमितिबुद्धिभवति, इनने ताला जिनेष्टसाधनलरूप-विशेष्यसत्त्वेन विशिष्टाभावब्द्धेविशेषणाभावपर्यवसानात । विशेषणं बलवद्निष्टासाधनत्विमिति तद्भावी बलवद्निष्टसाधनत्वं नञ्च इति पर्यवसमं तद् द्विरीदासी न्यपरिपालिके वाह ॥ स्रभावेति ॥ चीऽप्यर्थः पत्तान्तरचोतो प्रक्तवर्षाभावबुद्धिवत् प्रव्यवार्षाभावबुद्धिरपीव्यर्थः। बुद्धेः चाणिकलात्तरभावे सत्योदासीन्यात् प्रच्तिरूपा इननादी प्रवृत्तिः स्थात् इति तचा इ॥ सा चेति ॥ यथाप्रिरिन्धनं दाध्वा शास्यति एवं सा नज्याभावबुद्धिः इननादाविष्टसाधनलमान्तिम्लं रागेन्धनं दाध्वैव शास्यती खत्तरार्थः, रागनाशे क्रते प्रचातिरिति भावः। यदा रामतः प्राप्ता सा क्रिया रामनाभे खयमेव भाम्यतीलर्थः। परपची तु इननविरोधिकिया कार्य्ये युक्तेऽपि इननस्येष्टसाधनत्यान्यनिरासात् प्रचुतिर्दुर्वारा। तसात्तदभाव एव नजर्घ रत्य वसं हरति ॥ तसादिति॥ भावार्षाभावेन तदिषयकत्रत्यभावात् कार्याभावक्तच्छाव्दार्थः। यदे-खुक्तपचे निवस्युपनचितमादासीन्यं यसादिशिष्टाभावापन्नमेवेति बाब्येयं स्तः सिडम्यादासीन्यस्य नजर्षसाध्यत्वोपादानार्षं निवस्युप-लित्तलमिति धोयं। तस्य वटे। र्वतमिखन्छेयित्रियावाचित्रतशब्देन कार्यमुपत्रम्य ''नेचेतायन्तमादित्यं'' इति प्रजापतित्रतमुत्तं ; अत उप-क्रमबलात्तव नज ईच्रणविरोधिसङ्गल्पिक्रयालच्रणाङ्गीकता स्वमग्रीः रसुरा चधर्म इत्यादा नाम धालर्थयतास्य नजः प्रतिषेधवाचिलाया-गात चन्यविरुद्धलद्धनालं। एतेभ्यः प्रजापतिव्रतादिभ्योऽन्यवाभावमेव नज्यं मन्याम हे इत्यर्थः। दुःखाभावणलके नज्ये सिद्धे निषेधणा-स्त्रमानत्ववद्देरान्तानां ब्रह्मिश मानत्विमिति भावः; तर्ह्याक्रयार्थाना-मान्धेक्वमिति सूत्रं किंविषयमिति तत्रा । तसादिति । वेदा-

गुपाखानादिस्तार्थवादविषयमानर्थकाभिधानं द्रष्टयं। य-दणुकां कर्त्तव्यविधनुप्रवेशमन्तरेण वसुमात्रमुच्यमानमनर्थकं स्वात् मप्तदीपा वसुमतीत्वादिवदिति तत् परिइतं, रज्ज्-रियं नायं मर्प इति वसुमाचकथनेऽपि प्रयोजनस्य दृष्टलात्। ननु श्रुतब्रह्मणे। ऽपि यथापूर्वे मंसारिलदर्भनात् न र ज्ञुख-रूपकथनवदर्धवत्तिमित्युक्तं। अचीचाते। नावगतत्रह्मात्म-भावस्य यथापूर्वे संसारिलं शकां दर्शियतुं \* ब्रह्माताभावि-रोधात्। न हि, गरीराद्यात्माभिमानिने। दःखभयादिमचं दृष्टिमिति, तस्वैव वेदप्रमाणजनितत्रज्ञात्मावगमे तदिभमान-निव्की तदेव मिळाज्ञाननिमित्तं दः खभयादिमलं भवतीति मकां कल्पियतुं। न हि, धनिना गृहस्यस्य धनाभिमानिना धनापहार्निमित्तं दुःखं दृष्टमिति, तस्यैव प्रव्रजितस्य धनाभि-मानरहितसा तदेव धनापहार्निमित्तं दुः खं भवति। न च कुर्ण्डालनः कुण्डालिवाभिमाननिमित्तं सुखं दृष्टमिति तस्त्रीव कुण्डलविमुकस्य कुण्डलिवाभिमानरिहतस्य तदेव कुण्डलिव-निमित्तं सुखं भवति। तद्त्रं शुत्या "त्रागरीरं वाव सन्तं न प्रि-याप्रिये सुप्रत'' दति। प्ररीरे पतिते अप्ररीरलं स्थात् न जीवत

न्तानां सार्धे फलवन्ताद्यर्थकयाविषयं तदित्वर्थः। यदपीत्यादिस्प्रष्टार्थं स्वयाज्ञानमात्रात् संसारानिष्टताविष साज्ञात्वाराज्ञीवत एव मृति-दुरपद्भवे सति द्रष्टान्तमात् ॥ स्त्रेष्येत इत्यादिना ॥ ब्रह्मात्ति साज्ञात्वारे विरोधादिवर्षः। तन्त्विवरो जीवनमृती मानमात्त ॥

<sup>\*</sup> देदप्रमाणजनितेति = स॰ प॰ पाठः।

दित चेत्, न, मगरीरलख मिय्याज्ञाननिमित्तलात्। न ह्यात्मनः गरीरात्माभिमानलचणं मिय्याज्ञानं मुक्का श्रन्यतः मगरीरलं गक्यं कन्ययितं। नित्यमगरीरलं श्रक्यं निमित्तलादित्यवे। चाम। तत्क्षतधर्माधर्मानिमित्तं मगरीरलगिति चेत्, न, गरीरमबन्धन्य स्थामिद्धलाद्धर्माधर्मयोरात्मकतलामिद्धेः । गरीरमबन्धस्य धर्माधर्मयोस्तत्कतलस्य चेतरेतराश्रयलप्रमङ्गादन्धपरम्परैवैषा श्रनादिलकन्यना क्रियासमवायाभावाज्ञात्मनः कर्वलानुपपत्तेः। मित्रधानमावेण राजप्रस्तीनां दृष्टं कर्वलमिति चेत्न । धन-

तद्तां श्रुविति ॥ जोवते। अशरीरलं विरुद्धामिति शङ्कते ॥ शरीर इति ॥ चात्मने। देइसम्बन्धस्य भान्तिप्रयुक्तत्वादतत्त्विधया तद्राश्ररूप-मण्रीरतं जीवता युक्तमिवाइ॥ नेवादिना॥ असङ्गातमरूपन्वण-रोरलं तत्त्वधिया जीवता खज्यत इत्याह ॥ नित्यमिति ॥ देहात्मनीः सम्बन्धः सत्य इति ग्रङ्कते॥ तत्क्तेति॥ तद्राणार्थं कार्यः। पेचेति भावः। व्यातानः शरीरसम्बन्धे जाते धर्माधर्मीत्यत्तः, तस्यां सत्यां सम्बन्ध-जनमेलनोत्यात्रयादेवस्यासिद्धा दितीयस्यासिद्धः स्यादिति परिइ-रति ॥ नेवादिना ॥ नन्वेतदे इजन्यधर्माधर्मा नर्मा ॥ एतदे इसम्बन्धः हेतुले स्थादन्यान्यात्रयः, पूर्वदेइनर्माण रतदेहसम्बन्धीत्पत्तः, पूर्व-देइस तत्पूर्वदेइकर्माण एतदेइसम्बन्धे।त्यत्तिः,पूर्वदेइस पूर्वदेइसत-कर्माण इति वीजाङ्करवदनादिलाज्ञायं दीष इत्यत आह ॥ असेति ॥ च्यप्रामाणिकी वर्षः। न हि वीजादङ्गरः ततो वीजान्तरञ्च यथा प्रव्यक्तेग दृश्यते तददाताना देच् सम्बन्धः पूर्व्वनर्माञ्चतः प्रव्यद्यः, नाप्यस्ति न-श्विदागमः प्रत्यतासङ्गी होत्यादिः श्रुतिः सर्व्यकर्तलं वार्यतीति भावः। तत्र युक्तिमाइ॥ क्रियेति॥ क्टस्थस्य द्यायेगात कर्त्विमत्यर्थः। स्तो निष्कियस्यापि कारकसिविधना कर्दलिमिति शङ्कां देखान्तवैष-म्येन निरस्यति ॥ नेति ॥ राजादीनां खजीतभ्रत्यकार्ये कर्दतं यक्तां नातान इत्यर्थः। देवनर्मायोरिविद्यासूमी वीजाङ्गरवदावर्त्तमानयो- दानायुपार्ज्ञितस्यमस्थिलात्तेषां कर्वलोपपत्तेर्नं लात्मने धनदानादिवच्छरीरादिभिः खखामिमस्थिनिम्नं किञ्चि-च्छकां कन्पयितं। मियाभिमानस् प्रत्यचः मस्वश्चेहेतुः। एतेन यजमानलमात्मने। याख्यातं। श्रवाज्ञः, देहादियतिरिक्तस्था-त्मन श्रात्मोये देहादाविभमाने। गाणो न मिय्येति। न। प्रसि-द्धवस्तुभेदस्य गाणलमुख्यलप्रमिद्धः। यस्य हि प्रमिद्धो वस्तुभेदे। यथा केशरादिमानाङितिविशेषाऽन्वययतिरेकाभ्यां मिंहशब्द-प्रत्ययभाष्त्राखोऽन्यः प्रमिद्धस्तिश्चान्यः पुरुषः प्राधिकैः कीर्य-शार्थादिभिः मिंहगुणैः मन्यन्नः मिद्धः, तस्य पुरुषे मिंहशब्दप्र-त्ययो गाणा भवतः नाप्रमिद्धवस्तुभेदस्य तस्य लन्यवान्यशब्दप्र-त्ययो भान्तिनिम्नावेव भवतः, न गाणा। यथा मन्दान्थकारे "स्याणुर्यं"द्रत्यग्रह्ममाणविशेषे पुरुषशब्दप्रत्ययो स्थाणुविषयो। यथा वा, श्रुक्तिकायामकस्मात् "रजतिमदं" दति निश्चितग्र-

रात्मना सम्बन्धा मान्तिकत रवे बाह ॥ मिळाति ॥ ननु "यजेत" इति विध्यनुपपचात्मनः कर्टवमेख्यमिति तत्राह ॥ रतेनेति ॥ मान्तिकतेन देहादिसम्बन्धेन यागादिकर्टवमाब्रह्मबेधाद्याख्यातिमत्यर्थः ॥ स्वत्राह्यः ॥ प्राभाकरा इत्यर्थः। मान्त्यभावादेहसम्बन्धादिकं सत्यमिति भावः भेद-द्यानाभावात्र गाँग इत्याह ॥ नेति ॥ प्रसिद्धा द्याता वस्त्रनोभेदी येन तस्य गाँगमुख्यद्यानाश्रयत्यप्रसिद्धेरित्यर्थः। यस्य तस्य पुंसा गाँगो भवतः इत्यन्ययः। प्रार्थादिगुणविषयावित्यर्थः ॥ तस्य विति ॥ भेद-द्यानश्रयस्य पुंस इत्यर्थः प्रव्यययाविति ॥ प्रव्यः प्राव्यवेधस्त्रेत्यर्थः संप्रयमूली तावुदाहरति ॥ यथा मन्देति ॥ यदा संप्रयमूलयोर्ग गाँग्यत्वं तदा मान्तिमृत्वयोः किं वाद्यमित्याह ॥ यथा वेति ॥ स्वक्सा-दिति ॥ स्वर्तितादशादना संस्वारोद्देषि सतीत्यर्थः। निरुपचारेण गुणद्यानं विनेत्यर्थः। देहादिय्तिरिक्तात्मास्तित्ववादिनामिति, देहा-

ब्दप्रत्यया तदहे हादिमङ्गातेऽहमिति निरूपचारेण प्रव्दप्रत्यया-वात्मानात्म \*विवेकेने त्यद्यमाने कथं गैए गक्या वदितुं। श्रात्मानात्मविवेकिनामपि पण्डितानामजाविपालानामिवावि-विकी ग्रब्दप्रत्यचा भवतः। तस्रादे हादियतिरिकात्सासिल-वादिनां देहादावहंप्रत्यया भिय्येव न गाएः, तस्मान्मियाप्र-त्ययनिमित्तलात् मगरीरलस मिद्धं जीवताऽपि विद्षाऽगरी-रलं। तथा च ब्रह्मविदिषया शुतिस्तद्यथा ''ऋहिनिर्ल्वपनी वल्सीके मृतप्रत्यसा प्रयीतीवमेवेदं प्ररीरं प्रेते त्रयायमपरीराऽस्तः प्राणा ब्रह्मीव तेज एव" इति। "मचन्रचन्रिव मकर्षाऽकर्ष इव सवागवागिव समना श्रमना द्व मप्राणाऽप्राण द्व" द्ति च। स्रितर्पि च "स्थितप्रज्ञस का भाषा"दत्याचा स्थितप्रज्ञलचणा-न्याचचाणा विद्षः मर्ब्यप्रवृत्त्यमम्बन्धं दर्भयति । तसान्नावगत-ब्रह्मात्मभावस यथापूर्वे मंगारिलं। यस तु यथापूर्वे मंगा-

<sup>\*</sup> विवेक्तिनः इति मु॰ पु॰ पाठः।

रिलं नामाववगतब्रह्मात्मभाव द्रत्यनवद्यं। यत्तु पुनक्तं अवणात् पराचीनयोर्मनननिदिध्यामनयोर्द्रभनादिधिभेषलं ब्रह्मणे न खरूपपर्यवमायिलमिति, न, अवगत्यर्थलात् मनननिदिध्यामनयोः। यदि द्यवगतं ब्रह्मान्यत्र विनियुच्येत भवेत् तदा विधिभेषलं। न तु तदिष्ति, मनननिदिध्यामनयोरिप अवणवदवगत्यर्थलात्। तसात्र प्रतिपत्तिविधिविषयतया शास्त्रप्रमाणकलं ब्रह्मणः मभवतीत्यतः खतन्त्रमेव ब्रह्म शास्त्रप्रमाणकं वेदान्त-

षतया स्थितमित्यर्थः। ब्रह्मज्ञानम् द्रिश्य श्रवणवन्मनननि दिध्यासनया-रप्यवान्तरवाकाभेरेन विध्यक्षीकारात्र ब्रह्मणी विधिशेषलमुहिश्य जा-नलभ्यतया प्राधान्यादित्या इ॥ नेति॥ अवर्णं ज्ञानकरणवेदान्त्रगोच-रलात् प्रधानं मनननिद्ध्यासनयोः प्रमेयगोचरलात्तदङ्गलं नियमा-दृष्टस्य ज्ञान उपयोगः सर्वापेन्तान्यायादिति मन्तर्य। तर्हि ज्ञाने विधिः किमिति त्यक्तस्तवाह ॥ यदि हीति ॥ यदि ज्ञाने विधिमङ्गी-क्रत्य वेदान्तरवातं ब्रह्मविधेयसत्यादिवाकीर्वव्यज्ञानेनाज्ञाननिरुत्ति-रूपपाललाभे सतीत्यर्थः ज्ञाने नर्म्म नारनत्वेन विनियुज्येत तदा विधिशेषलं स्थात्। न लवगतस्य विनिय्तालमन्ति, प्राप्तावगत्या पाल-लाभे विध्ययोगादित्यर्थः ॥ तसादिध्यसम्भवात् । चतः शेषलासम्भ-वात्॥ सूत्रं योजयति॥ खतन्त्रमिति॥ एवच्च सतीति। चोवधारखे उत्तरीया ब्रह्मणः खातन्ये सयेव भगवता यासस्य एयक्णास्त्रकति-र्युत्ता, धर्माविलच्चणप्रमेयलाभात् वेदान्तानां कार्यपरत्वे तु प्रमेयाभे-दान युक्तीत्यर्थः। नन् मानसधर्माविचारार्थे एथगारमा इत्याशङ्या-इ ॥ आरभ्यमाणचेति ॥ अय वाह्यसाधनधर्माविचारानन्तरं सतो वास्त्रधर्मस्य शुद्धिदारा मानसीपासना धर्माहेतुलात् परिणिष्टी मा-नसधर्मी जिज्ञास्य इति सूर्वं स्यादित्यत्र दृशानामा ॥ अथेति॥ ढतीयाधाये श्रवादिभिः भ्रेषभेषिलनिर्णयानन्तरं भ्रेषियाभेषस्य प्रयोगसम्भवात् कः कतुश्रेषः की वा पुरुषश्रेष इति जिज्ञास्यत इत्यर्थः। रवमारभीत ने वारब्धं तसादवान्तरधर्मार्धमारमा इवयता मिति

वाक्यममन्वयादिति मिद्धं, एवच्च मत्ययाते। त्रह्मजिज्ञामेति ग्राक्तारक्ष उपपद्यते। प्रतिपत्तिविधिपरत्ने हि त्रयाते। धर्म-जिज्ञामेत्येवारअत्वात्न पृथक्णास्त्रमारभ्येत, त्रारभ्यमानं चैवं त्रारभ्येत त्रयातः परिशिष्टधर्मजिज्ञामेत्ययातः क्रत्वर्धपुरुषार्थ-योर्जिज्ञामेतिवत् ब्रह्मात्मैक्यावगतिस्त्रप्रतिज्ञातेति, तद्र्था युकःः ग्रास्त्रारभोऽयाते। ब्रह्मजिज्ञामेति। तस्माद्दं ब्रह्मास्रीत्येतद-वमाना एव सर्व्वे विधयः मर्व्वाणि चेतराणि प्रमाणानि। न ह्यदेयानुपादेयादैतात्मावगता निर्विषयाण्यप्रमात्रकाणि प्रमा-णानि भवितुमईन्तीति। त्रपि चाजः॥

> "गै। एमित्याता ने उसले पुत्रदे हादि वाधनात्। सत् ब्रह्माता हिमित्ये वं वे धे कार्यं कयं भवेत्॥ श्रन्येष्ट्याता विज्ञानात् प्राक् प्रमाहल मातानः। श्रन्यष्टः स्थात् प्रमाते व पाप्रदेश वादिवर्ज्ञितः॥ देहाता प्रत्यये। यहत् प्रमाणलेन कन्पितः। स्नीकिकं तददेवेदं प्रमाणं लातानि स्थयात्" दति॥ चतुः स्वी ममाप्ता॥\*

भावः। समते स्वानुगुण्यमक्तीया इ॥ व्रस्ति॥ जैमिनिना ब्रह्म न विचारितमिति ति ज्जिस्यलस्वाणं युक्तमियर्थः। वेदार्थसेददैतं तिर्हं दैतसापेत्तविध्यादीनां का गतिरित्या श्रञ्जः, ज्ञानात् प्रागेव तेषां प्रामाण्यं न पत्यादित्या इ॥ तसादिति॥ ज्ञानस्य प्रमेयप्रमाद्वाधक-त्वादित्यर्थः। ब्रह्म न कार्यग्रेषः तद्रोधात् प्रागेव सर्व्यव द्वार इत्यव ब्रह्मविदां गाणामुदा दृरति॥ च्यपि चेति॥ सदबाधितं ब्रह्म पूर्ममा-

<sup>\*</sup> ८ अङ्गपुस्तको चतुःसूचीसमाप्तेति पाठी नास्ति।

एवं तावदेदान्तवाक्यानां ब्रह्मात्मावगितप्रयोजनानां ब्रह्मात्मिनि\*
तात्पर्थेण ममन्वितानामन्तरेणापि कार्यानुप्रवेशं ब्रह्मणि पर्यवमानमुक्तं। ब्रह्म च मर्ब्वज्ञं मर्बगिक्त जगदुत्पत्तिस्थितिनाशकारणिमत्युक्तं। माङ्कादयस्य परिनिष्टितं वस्तु प्रमाणान्तर-

त्मा विषयानादत्त इति सर्व्वसाच्य हमिलेवम्बाधे जाते सति प्वदे हारैः सत्ताबाधनात् मायामाचलनिखयात् प्चदारादिभिर इमिति खीय-दुःखसुखभाक्षग्रायेगगाद्गीयात्माभिमानस्य "नरीऽइं कर्त्ता मृहः" इति मिळात्माभिमानस्य च सर्व्यवचारचेतारसते कार्यं विधिनिषेधादि-व्यवस्रारः कथं भवेत्, हेलभावात् न कथि सुवेदित्वर्थः। नन्वसं ब्रह्मित बाधा बाधितः, अहमर्थस्य प्रमातः ब्रह्मलायागादिलाग्रह्मा, प्रमातल्याचानविलसितानः कर्यातादात्यक्तलात बाध इत्याह ॥ अन्वेष्ट्यः इति ॥ "य चात्माप इतपाया विरजा विम्त्य विशोकः सो ुन्वेष्ट्यः" इति श्रुतेः ज्ञातयपरमात्मविज्ञानात् प्राग्नेवाज्ञानाचिद्धा-तारात्मनः प्रमाहलं, प्रमातेव ज्ञातः सन् पापारागदेषमरणविवर्ज्जितः परमात्मा स्थादिल्यर्थः। प्रमात्लस्य कल्पितले तदाश्रितानां प्रमाणानां प्रामाणां कथिमत्यत आह ॥ देहिति ॥ यथा देहात्मप्रत्ययः किल्पिता भमेऽपि यवचाराङ्गतया मानलेनेष्यते वैदिकः,तदस्तीकिनमध्यस्यादि-कमात्मवीधावधियवहारकाले बाधाभावात् यावहारिकं प्रामात्यमि-यातां, वेदान्तानान्त् काल चयाबाध्यबाधितत्वात् तत्त्वावेदकं प्रामाण्य-मिति तु प्रव्दार्थः॥ चातानिश्वयात्॥ चातानिश्वयादित्वाङमर्थादायां। प्रमाद्धलस्य कल्पितलेऽपि विषयावाधात् प्रामाख्यमिति भावः।

> "रामनामि परे धामि कत्सामायसमन्वयः। कार्य्यतात्पर्यवाधेन साधितः शुद्धवृद्धये"॥

रत्तमनृद्याचोपलच्यमवान्तरसङ्गतिमा ह ॥ साङ्कादयस्विति ॥ भवतु सिद्धे वेदान्तानां समन्वयः, तथापि मानान्तरायोग्ये ब्रह्माणि प्रति-प्रहायोगात् कूटस्थलेन खविकारिलेन कारणलायोगाच न समन्वयः, किन्तु समाद्यं कार्थे जडप्रकृतिकं कार्यालात् घटवत् इत्यनुमानग्रस्थे

<sup>\*</sup> ब्रह्मात्मनीति पाठे। मुदितपुक्तके नाक्ति।

गम्यमेवेति मन्यमानाः प्रधानादीनि कारणान्तराण्यनुमिमानाः लाखात्परतयेव वेदान्तवाक्यानि योजयन्ति। सर्वेथ्येव तु वेदान्तन्त्राच्येषु सृष्टिविषयेषु अनुमानेनेव कार्येण कारणं लिलचयिषितं। प्रधानपुरुषमंयोगा नित्यानुमेया दति माङ्क्या मन्यन्ते। काणादास्त्रेतेभ्य एव वाक्येभ्य द्रैयरं निमित्तकारणमनुमिमते, अणूं अ ममवायिकारणं। एवं अन्येऽपि तार्किका वाक्याभामयुक्त्याभाषावष्टमाः पूर्व्यपचवादिन दहोत्तिष्ठन्ते। तत्र पदवाक्यप्रमाणज्ञेनाचार्येण वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मावगितपरत्यप्रदर्भन्तय वाक्याभामयुक्त्याभामप्रतिपत्तयः पूर्वयचीक्रत्य निराक्तियन्ते। तत्र माङ्क्याः प्रधानं त्रिगुणमचेतनं जगतः कारणिमिति

चिग्रे प्रधाने समन्वय इत्याचिपनीत्वर्यः । सिद्धं मानान्तरमसमेवे-वाग्रचः मित्रग्रचः यः, अत एव प्रधानादावनुमाने।पिखिते मित्रग्रच-सम्भवात् तत्परतया वाक्यानि योजयन्ती यहां। किञ्च "तेजसा सोम्य शुक्तेन सन्मूलमन्विच्छ''इत्याद्याः श्रुतयः। शुक्तेन लिक्नेन कारणस्य खती उन्वेषणं दर्भयन्ता मानान्तरसिद्धमेव जगलारणं वदन्तीत्या इ॥सर्वे-खिति ॥ नन्वतीन्त्रियत्वेन प्रधानादेशीप्तिग्रहायोगात कथमनुमानं तचाइ॥ प्रधानेति॥ यत्नार्थं तच्चडप्रकृतिकं यथा घटः, यच्चडं तचे-तनसंय्रतं यथा रथादिरिति सामान्यते। दशानुमानग्रामाः प्रधानपुर-षसंयोगा इत्यर्थः। ऋदितीयब्रह्मणः कारणत्विवरोधिमतान्तरमा ह ॥ काणादास्विति ॥ स्टिवाकोभ्य एव परार्थान्मानरूपेभ्ये। यत् कार्यं तत् बद्धिमत्कर्षकिमिति । ईश्वरं कत्तीरं परमाणूं च यत् कार्य्यद्रयं तत् स्र न्या ने परिमाण द्यारिक्य मिला नुसिमत इत्यर्थः । स्र न्येऽपि बैडि दयः "ज्यसदा इदमग्र जासीत" इत्यादिवा चाभासः। यदस्त तक्क्नावसानं यथा दीप इति युक्त्यावभासः। एवं वादिविप्रतिपत्तिमुक्ता तिव्वरासा-योत्तरसूचसन्दर्भमवतारयति॥ तचेति॥ वादिविवादे सतीत्वर्थः॥ व्या-करणभीमां सान्यायनिधिलात् पदवाकाप्रमाण जलं यज्जात्कारणं तचे-

मनामाना त्राज्ञः ''यानि वेदान्तवाद्यानि मर्वज्ञस्य मर्वक्रातेकृंद्वाणा जगत्कारणतं प्रदर्भयन्ति, द्रत्यवाच्सानि प्रधानकारणपचेऽिप योजियतुं भक्यन्ते। मर्व्वभित्तितं तावत् प्रधानस्यापि खविकारिवष्यमुपपद्यते, एवं मर्व्वज्ञत्ममुपपद्यते। कथं। यस्यं ज्ञानं
मन्यमे स मत्यधर्मः ''मत्तात् मञ्चायते ज्ञानम्'' दित स्थतेः। तेन
च मत्त्यभ्रेण ज्ञानेन कार्यकारणवन्तः पुरुषाः मर्वज्ञा योगिनः
प्रमिद्धाः, मत्त्वस्य हि निरित्तभयोत्कर्षे मर्वज्ञतं प्रमिद्धं। न च
केवलस्याकार्यकरणस्य पुरुषस्योपलित्रभावस्य मर्वज्ञतं किञ्चिज्ञतं वा कत्ययितुं भ्रक्यं, विगुणलान्तु प्रधानस्य सर्वज्ञानकारणभूतं सत्तं प्रधानावस्यायामपि विद्यते, दित प्रधानस्याचेतनस्यैव
मतः मर्वज्ञत्वमुपचर्यते वेदान्तवास्येषु। श्रवस्यञ्च त्यापि मर्वज्ञं
ब्रह्माभ्यपण्चकता मर्वज्ञानभित्तमत्त्वेव मर्वज्ञत्वमभ्यपणन्तयं।
न हि मर्वविषयं ज्ञानं कुर्वदेव ब्रह्म वर्त्तते। तथा हि ज्ञानस्थ

तनमचेतनं वेति ईच्णस्य मुख्यलग्रीणलाभ्यां संप्रये पूर्वपच्यमा ह ॥
तत्र साङ्घा रित ॥ ष्यपिण्ञव्दावेवकाराण्यां स देवेत्यादिस्प्रष्ट्रह्मःलिङ्गवाक्यानां प्रधानपरलिनरासेन ब्रह्मपरले क्रिः श्रुत्थादिसङ्गतयः।
पूर्वपचे जीवस्य प्रधाने क्योपाक्तिः सिद्धान्ते ब्रह्मेक्यज्ञानमिति विवेकः।
ष्यचेतनसत्त्रस्थेव सर्वज्ञलं, न चेतनस्थेत्या ह ॥ तेन च सत्त्वधम्मेणित ॥ न केवलस्थेत जन्यज्ञानस्य सत्त्वधम्मेलात् नित्योपल्ञक्षेरकार्य्यलाचिन्मात्रस्य न सर्वज्ञानक्यं लिमत्यर्थः। ननु गुगानां साम्यावस्थायां सत्त्वस्थोत्लाघाभावात् कर्य सर्वज्ञतेत्या ह ॥ चिगुणलादिति ॥ चये। गुणा एव
प्रधानं तस्य साम्यावस्था तद्मेदात् प्रधानमित्रच्यते॥ तदवस्थायाम पि
प्रल ये सर्वज्ञानप्रक्तिमन्वरूपं सर्वज्ञतमञ्जतमित्यर्थः। ननु मया कि
मिति प्रक्तिमन्वरूपं गोगं सर्वज्ञतमङ्गीकार्यमिति तत्रा ह ॥ न होति ॥

नित्यते ज्ञानिक्रयां प्रति स्वातन्यं ब्रह्मणा होयेत। अयानित्यं तिदित ज्ञानिक्रयाया उपरमे उपरमेतापि ब्रह्म। तदा मर्बज्ञानमिक्तमन्त्रेव मर्बज्ञत्वमापति । अपि च प्रागृत्पत्तेः मर्बकारकप्रत्यं ब्रह्मय्यते त्वया। च ज्ञानमाधनानां मरीरेन्द्रियादीनामभावे ज्ञानात्पत्तिः कस्यचिदुपपन्ना। अपि च प्रधानस्थानेकात्मकस्य परिणामसभावात् कारणत्वोपपत्तिः सदादिवत्
नामंहतस्यैकात्मकस्य ब्रह्मणः" दत्येवं प्राप्ते ददं स्वनमारभते॥

## द्वितर्नाग्रब्दं ॥ ५ ॥

न साङ्घपरिक न्यितमचेतनं प्रधानं जगतः कारणं शक्यं वेदान्तेव्वाश्रयितं। श्रग्रव्यं हितत्। कथमग्रव्यं। ईचतेः ईचि-दलश्रवणात् कारणस्य। कथं। एवं हिश्रूयते "मदेव मैं। मोद-मग्रशामीत्" "एक मेवादितीयं" दत्युपक्रम्य "तदैचत बद्ध स्थां प्रजायेयं" दित "तत्तेजोऽस्चजत" दित तचेदं शब्दवाच्यं नाम-रूपयाक्ततं जगत् प्रागुत्पत्तेः सदात्मनावधार्यं तसीव प्रकृतस्य सच्च्रब्दवाच्यसेचणपूर्वकतेजः प्रस्तेः स्वष्टृतं दर्शयति। तथाच श्रन्यव "श्रात्मा वा ददमेक एवाग्रश्रामीत्रान्यत् किञ्चनिमषत्

खनित्यज्ञानस्य प्रलये नाणात् प्रितिमत्तं वाचं कारकाभावाचेत्या ह ॥ च्यपि चिति ॥ ब्रह्मणः कारणतं स्मृतिपादे समर्थ्यते प्रधानादेः कारणतं तर्कपादे युक्तिभिनिरस्यति । ऋधुना तु श्रुत्या निरस्यति ॥ ईत्तर्तेना- प्रव्यमिति ॥ ईत्तर्यश्रवणात् वेदण्यत्याचमप्रव्यं प्रधानं । च्याव्य- त्वाच कारणमिति स्वयोजना । तत् सच्चव्यवाचं कारणमैत्तत ईत्त्यणमेवाह ॥ विक्रिति ॥ वक्षप्रयुक्षिण स्थित्यर्थमहमेवीपादानतया

स ऐचत लोकानुस्जा दित" "म दमास्नोकानस्जत" दित देचापूर्व्विकामेव स्रष्टिमाच्छे। किच्च घोडश्रकलं पुरुषं प्रस्त-त्याद "स देचाञ्चके स प्राणमस्जत" दित । देचतेरिति च धावर्थिनिर्देशोऽभिप्रेतः यजतेरितिवत् न धातुनिर्देशः।तेन "यः सर्वेज्ञः सर्व्विद्यस्य ज्ञानमयं तपः तस्मादेतद्वः नामस्रक्ष्प-मत्वञ्च जायते" दत्येवमादीन्यपि सर्वज्ञेश्वरकारणपराणि वा-च्यानि उदाहर्त्तव्यानि। यनु उत्तं सत्त्वधर्मण ज्ञानेन सर्वज्ञं प्रधानं भविव्यतीति, तन्नेपपद्यते। न हि प्रधानावस्थायां गुणसाम्यात् सत्त्वधर्मी ज्ञानं सक्षवित। ननू कं सर्वज्ञानश्विमन्वेन सर्वज्ञं भविष्यतीति। तदिप नेपपद्यते। यदि गुणसाम्ये सित सत्त्वयपाश्रयां ज्ञानश्विमाश्रित्य सर्वज्ञं प्रधानमुच्येत कामं

कार्याभेदाज्जिनियामी वा ह ॥ प्रेति ॥ एवं तत् सदी चित्रा याका श्रं वा युच्च स्ट्रा तेजः स्य विद्या ह ॥ ति दिति ॥ मिषच जत् सत्ता जान्त-मिति यावत्। "सजीवाभिन्नः परमात्मा" "प्रागमस्जत प्रागाच्छ द्वां खं वायुर्ज्या निरापः एथिवीन्त्रियं मने । उन्नमन्ना दीर्यं तपे । मन्नाः नर्म जे । जाः जो केषु नाम च" र त्युक्ताः घाड शक्त जाः, नन् र क्रितपे । धातु निर्देशे रित का व्यायनस्मरणादी च तेरित पदेन तिवन्तेन धातु र चते। तिन धात्वर्थं र च्यां कथं व्याख्यायत र व्याश्र द्वा जच्याये व्याह ॥ र च तेरित चिति ॥ रितक त्याया धात्वर्था याग उच्यते तदि हा पीव्यर्थः सीर्थादि विद्यानित्या धात्वर्था याग उच्यते तदि हा पीव्यर्थः सीर्थादि विद्यानित्या स्वायः । धात्वर्था याग उच्यते तदि हा पीव्यर्थः सीर्थादि विद्यानित्या स्वायः । धात्वर्थनिर्देशेन जाभमा ह ॥ तेनित ॥ सामान्यतः सर्व्यक्ती विशेषतः सर्व्यविदिति भेदः ज्ञानमी च णमेव तपः। तपस्तिनः पाना मा ह ॥ तसादिति ॥ एतत्कार्थं स्वाख्यं ब्रच्च। केव जसन्त च त्रित्ते । सम्पति न केव ज उ र ति-

रजसमो व्यपाश्रयामपि ज्ञानप्रतिबन्धक ग्रातिमाश्रित्य किञ्च-ज्ज्ञलम् चते। त्रपि च नामाचिका मलवृत्तिर्जानाति नाभि-धीयते। न चाचेतनस्य प्रधानस्य माचिलमस्ति। तस्मादनुपपन्नं प्रधानस मर्वज्ञलं। योगिनान्त चेतनलात् मर्वीत्नर्षनिमित्तं म-र्वज्ञलमुपपन्नमित्यनुदाहरणं। त्रथ पुनः माचिनिमित्तमीचिहलं प्रधानस्य करुयेत यथाग्निनिमत्तमयःपिष्डादेदीग्धृलं। तथा मित यनिमित्तमीचित्वं प्रधानस्य तदेव मर्वज्ञं मुखं ब्रह्म जगतः कारणमिति युक्तं। यत् पुनक् कं ब्रह्मणे। ऽपि न मुख्यं मर्ज-ज्ञलमुपपदाते, नित्यज्ञानिक्रयले ज्ञानिक्रयां प्रति खातच्या समावादित्यचाचाते। द्दं तावद्भवान् प्रष्ट्यः कथं नित्यज्ञान-क्रियले मर्वज्ञलहानिरितिः, यस्य हि सर्वविषयावभाषनत्तमं ज्ञानं नित्यमस्ति मे। मर्वज्ञ इति विप्रतिषिद्धं; श्रनित्यले हि ज्ञानस्य कदाचित् जानाति कदाचित्र जानाति, दत्यमर्वज्ञल-मिप स्थात्, नामा ज्ञाननित्यले देवि। ज्ञाननित्यले ज्ञान-विषयः खातन्य्यपदेशो नीपपद्यत इति चेत्, न प्रततीष्णप्रकाशे ऽपि मवितरि दहित प्रकाशित, दति खातन्युव्यपदेशदर्शनात्। ननु मवितुरी ह्यप्रका ग्यमं योगे मित दहित प्रकाशतीति व्यपदेश:

र्ज्ञानग्रन्थार्थः किन्तु साच्चिन। धिविण्रिष्टा रुचिर्यस्ति विश्वानं । त्याज्ञस्य प्रधानस्य नास्तीत्याह ॥ यिष चेति ॥ साच्चित्तमस्ति येनेतिः ज्ञानवन्तं स्थादिति ग्रेषः । ननु सत्त्वरित्तमात्रेण योगिनां सर्वेज्ञत्व-मृत्तामित्यत याह ॥ योगिनान्तिति ॥ सेश्वरसाञ्चामतमाह ॥ यथेति ॥ सर्वेज्ञलं नाम सर्वगोचरज्ञानवन्तं न ज्ञानकर्ततं ज्ञानस्य क्षत्यसा-ध्यलादिति हृदि क्रता एच्छति ॥ इदं तावदिति ॥ सर्वे जानातीति

स्थात्, न तु ब्रह्मणः प्रागुत्पत्तेर्ज्ञानकर्मासंयोगे।ऽस्तीति विषमे। दृष्टान्तः । नासत्यपि कर्मणि स्विता प्रकाणत द्रित कर्द्वव्यप्देशदर्णनादेवमसत्यपि ज्ञानकर्मणि ब्रह्मणस्दैचतेति कर्द्वव्यप्देशोपपत्तेर्न वैषम्यं कर्मापेचायां तु ब्रह्मणि देचिद्वलश्रुत्यः सुतरामुपपन्नाः, किं पुनस्तत्कर्म यत् प्रागुत्पत्तेरीश्वर्च्ञानस्य विषयीभवति दति । तत्त्वान्यलाभ्यामनिर्वचनीये नाम- रूपे श्रयाकृते व्याचिकीर्षिते द्रित ब्रूमः, यत् प्रसादाद्धि यो- गिनामयत्तीतानागतविषयं प्रत्यचं ज्ञानिमच्छन्ति योगणास्ति विदः किमु वक्तव्यं तस्य नित्यग्रद्धस्थितस्य स्विस्थितिसं इति- विषयं नित्यज्ञानं भवतीति । यद्युक्तं प्रागुत्पत्तेर्वह्मणः प्ररी- रादिसम्बन्धमन्तरेणेचिद्वलमनुपपन्नमिति, न तचाद्यमवतरित

शब्दसाधुलं शङ्कते ॥ ज्ञाननित्यल इति ॥ नित्यस्यापि ज्ञानस्य तदश्रीपहितत्वेन ब्रह्मस्कर्षाद्भेदं कल्पयिला कार्य्यत्वापचाराद्भ्रह्ममस्तलर्वत्वयपदेशः साधुरिति । दृष्टान्तमा ॥ न प्रततेति ॥ सन्ततेत्वर्थः ।

खसत्यपि चिववित्तिऽपि, ननु प्रकाशतेर कर्म्मकत्वात् सिवता प्रकाशते

इति प्रतियोगेऽपि जानातेः सकर्म्मकत्वात् कर्म्माभावे तदेच्ततेत्वयुक्तं इति
तचा ॥ कर्म्मापेच्यायान्विति ॥ कर्म्माविवच्यायामपि प्रकाशरूष्टे सवितरि प्रकाशत इति कथित्रत् प्रकाशिक्यास्यत्वेन कर्वत्वोपचारविवासित्यपि चिद्रपेश कर्वत्वोपचाराद्व वैषयमित्युक्तं पूर्वं । च्युना
तु कुम्मकारस्य खोषाध्यन्तः कर्णदित्यचित्रस्थापि खोषाध्यविद्यायाः विविधस्वित्यस्कारायाः प्रकथावसाने ने द्विद्वसंकारायाः
स्मान्मुखः कित्व परिणामः तस्यां सूच्यारूपेश निजीनसर्व्यकार्यविययकं ईच्यां तस्य कार्यत्वात् कर्मसद्भावाच्च तत्कर्वत्वं मुख्यमिति
द्यात्विति ॥ सुत्रामिति ॥ ननु मायोपाधिकविन्वचिन्नाचस्येश्वरस्य
कथमीच्यां प्रति मुख्यं कर्वत्वं क्रत्यभावादिति चेत्। न। कार्यानुकूज-

सिवत्यकाशवद्भव्याणा ज्ञानसिक्ष्पिनित्यत्वेन ज्ञानसाधनापेचानु-पपत्तेः। श्रिप चाविद्यादिसतः संसारिणः शरीराद्यपेचाज्ञा-नात्पत्तिः स्थात् न ज्ञानप्रतिबन्धकारणरिहतस्रेश्वरस्थ। मन्त्री चेमावीश्वरस्थ शरीराद्यनपेचतासनावरणज्ञानताञ्च दर्भयतः।

> "न तस्य कार्यं करणञ्च विद्यते न तत् समञ्चाभ्यधिकञ्च दृग्यते। परास्य प्रक्तिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबन्नकिया च"॥ इति॥ "त्रपाणिपादो जवना ग्रहीता पम्यत्यच्चुः स म्हणोत्यकर्णः। स वेत्ति वेद्यं न च तस्य वेत्ता तमाज्ञरस्यं पुरुषं महान्तं"॥ इति च॥

ज्ञानवत एव कर्टलादीश्वरस्यापि ई च्यानुकू लिव व ज्ञानवत्तात्। न च नित्य ज्ञानेनैव कर्टलिक् ज्ञान्त (किमो च्यो ने ति व ज्ञां। वाय्यादे रेव प्रव्यवत्त्वसम्भवात् किमा काणे ने यतिप्रसङ्गात्, च्यतः श्रुतलादाय्यादि-कारणलेनाका प्रवदे च्यते यागन्तु कलेन श्रुतमी च्यामाका प्रादि चे तुलेनाङ्गी कार्योमाय व च्याचित स्वात्माता स्यिते व्याक कुंस्यू ज्ञीक कुंमिर्य ह्या यं। च्याच तकार्योपरक्ष चेतन्य क्षेपच्यास्य कारकान्ये च्यति प्रविवादिमत हित ॥ यथेकस्य ज्ञानं तथान्यस्यापीति नियमाभावान्मायिनोऽप्ररीरस्यापि जन्ये च्याकारकत्रमित भावः। नन्यत् जन्य ज्ञानं तत् प्ररीरस्यापि जन्ये च्याकारकत्मिति भावः। नन्यत् जन्य ज्ञानं तत् प्ररीरस्थापि जन्ये च्याकारकत्मिति भावः। नन्यत् जन्य ज्ञानं तत् प्ररीरस्थापि ज्योकस्य ज्ञानं त् प्रसीरस्थापि च्याकारकत्यापि स्वाय्य प्रति व्याक्षित्या चित ॥ कार्यं प्ररोरं। करणमिन्त्रियं। चस्येश्वरस्य प्रक्तिमीया खकार्यं। च्याकारि विचित्र सार्योक्षित्य परा, विचित्र वारित्यादिविधा सार्वेति च्यानिसद्धा न प्रमाणसिद्धे-

ननु नासि तावन्त्रानप्रतिवस्थकारणवानीश्वरादन्यः संसारी
"नान्योतोऽस्ति द्रष्टा नान्योतोऽस्ति विज्ञाता"द्रित श्रुतेः। तच किसिद्मुच्यते संसारिणः प्रशीराद्यपेचा ज्ञानोत्पत्तिर्नेश्वरस्तेति?
श्रुचेाच्यते। सत्यं नेश्वरादन्यः संसारी, तथापि देहादिसङ्घातोपाधिसम्बन्ध द्य्यत एव घटकर्कगिरिगुहाद्युपाधिसम्बन्ध दव
योखः, तस्ततञ्च प्रव्यययययवहारो स्तेक्स दृष्टो घटच्छिद्रं
करकादिच्छिद्रसित्यादिराकाप्रायतिरेकेऽपि, तस्तता चाकाग्रे घटाकाप्रादिभेदिसय्याबुद्धिर्दृष्टा; तथेहापि देहादिसङ्वातोपाधिसम्बन्धाविवेकक्रतेश्वरसंसार्भेदिसय्याबुद्धः। दृश्यते
चात्सन एव सता देहादिसङ्घाते श्रनात्सन्यात्मवाभिनिवेशे।

वाह ॥ श्रूयत इति ॥ ज्ञानक्षेण बलेन या स्थितिया सा खाभाविकी स्वनादिमायात्मकलादिवर्षः। ज्ञानस्य चैतन्यस्य बलं मायादित्यपितिविन्तित्वेन स्कुटलं तस्य क्रियानामविम्वलेन ब्रह्मणा जनकता ज्ञादतापि खाभाविकीति वार्षः ॥ स्र्याण्याण्याप्य प्रहोता । स्र्यादोऽपि जवनः ॥ ईश्वरस्य खकार्ये लीकिकहेलपेन्ता नास्तीति भावः । स्र्युमनादिं पृक्षं स्रवन्तं महान्तं विभुमित्वर्षः। स्र्यासद्धान्तं प्रङ्वते ॥ नन्ति ॥ ज्ञाने प्रतिवन्धकतारणान्यविद्यारागादीनि श्रुतावत ईश्वरादन्यो नास्तीवन्वयः । स्रापाधिकस्य जीवेश्वरभेदस्य मयात्मत्वाद्वापसिद्धान्त हत्वाह ॥ स्रवेशस्य ज्ञावन इति ॥ तत्कृत उपाधिसम्बन्धकतः प्रव्दतज्ञन्यप्रत्यक्षेषे व्यवहारः, स्रवङ्गीर्थं इति प्रोषः। स्रव्यतिर्वे कथमसङ्गर्यस्त्र । तत्कृता चित ॥ उपाधिसम्बन्धकतेव्यंः, देहादिसम्बन्धस्य हेतुरिववेकाऽनाद्यविद्यातयाक्षत इत्यर्थः। स्रविद्यायोनस्त्रातः। स्नादिभेदस्य कार्यव्यायात्। कार्यवृद्धादिकतप्रमान्नादिभेदस्य कार्य्य एवति विवेकः। कन्यख्यस्यस्य प्रति विवेकः।

मियावृद्धिमाचेण पूर्वपूर्वेण, सित चैत्रं मंगारित देहायपेचमीचित्रतमुपपनं मंगारिणः। यदणुक्तं प्रधानस्थानेकात्मकलात्
म्ट्रादिवत् कारणलोपपिक्तिंगंचंचतस्य ब्रह्मण इति, तत् प्रधानस्थाप्रव्यतेनेव प्रत्युक्तं। यथा तु तर्केणापि ब्रह्मण एव कारणलं निर्वेद्धं प्रक्यते न प्रधानादीनां तथा प्रपञ्चिय्यतेनं विच्यत्यत्याद्य दत्येवमादिना। श्रवाह। यदुक्तं, नाचेतनं प्रधानं जगत्कारणमीचित्रतस्रवणादिति, तद्यथायुपपद्यते। श्रचेतनेऽपि चेतनवद्पचार्दर्भनात् प्रत्यामन्नपतनतां क्रूलस्थास्य कूलं पिपतिषतीत्यचेतनेऽपि कूले चेतनवद्पचारो मविय्यति तदैचनेतनेऽपि प्रधाने प्रत्यामन्नपत्ते । स्रवेतनेति। यथा लोके कश्चिचेतनः स्नाचा मुक्का चापराक्ते ग्रामं रथेन गमियामीतीचित्रा श्रवन्तरं तथेव निद्यमेन प्रवर्त्तते,

देहादिभिन्नखप्रकाशस्येव सत आत्मना नरोऽहमिति भमो देखलाइ-रपद्भवः। स च मिळाबुद्धा मीयत इति मिळाबुद्धिमाचेण भान्ति-सिद्धाचानेन कल्पित इति चकारार्थः। यदोक्तिमिळाबुद्धो लेकानुभ-वमाह, दृश्यते चेति इत्यं भावे त्रतीया। भान्यात्मना दृश्यत इत्यर्थः। पूर्व्यपूर्व्यमान्तिमाचेण दृश्यते न च प्रमेयतयेति वार्थः। क्रुटस्यस्यापि मायिकं कारणलं युक्तिमत्याह् ॥ यथा त्विति ॥ यन्त्ववेद्यशब्दशक्तिग्र-हायोग इति तन्न। सत्यादिपदानामबाधिताद्येषु लेकावगतशक्ति-कानां वाचिकदेशत्वेनोपस्थिताखण्डब्रह्मच्चतत्वादिति स्थितं। सम्मत्युत्तर-स्त्रचे ब्रह्म निरस्याशङ्कामाह ॥ स्वचाहेति ॥ चन्यधापि स्वचेतनत्वेऽपि। नन् प्रधानस्य चेतनेन किं साम्यं येन गौरणमीक्त्यणिमित । तचाह ॥ यथिति ॥ नियतक्रमवत् कार्यकारित्वं साम्यमित्यर्थः। उपचारप्राये वचनादिति गौरणार्थप्रचरे प्रकर्णे समाम्नातादित्यर्थः। स्रोजसोरिवाचेतने सति गौरणी इन्तिरिति चेत्,न,स्रात्मण्डदात्सतस्रेतनत्विनस्यादिति स्वा-

तथा प्रधानमि महदाद्याकारेण नियमेन प्रवर्त्तते तसा के-तनवदुपचर्यते। कस्मात् पुनः कारणात् विहाय मुख्यभीचित्न-लमीपचारिकं कल्प्यते? "तत्तेज एचत" "ता श्राप एचन्त" दति चाचेतनयोरप्यप्तेजभे श्चेतनवदुपचारदर्शनात्। तस्मात् मत्-कर्त्वकमपोचणमीपचारिकमिति गम्यते। उपचारप्राये वचना-दित्येवं प्राप्ते ददं स्चमारभ्यते॥

## गै। एसेनात्म ग्रन्दात् ॥ ६॥

यदुक्तं प्रधानमचेतनं सच्छब्दवाच्यं तिस्रिक्षीपचारिकी ईचतिः अप्तेजसेरिवेति तदसत्। कस्मात्। आत्माणव्दात्। "सदेव
सेर्म्य आसीत्" दृत्युपक्रम्य "तदैचत" "तत्तेजोऽस्च्जत"
देति च तेजोऽवन्नानां सृष्टिमुक्का तदेव प्रकृतं सदोचित्व तानि च
तेजोऽवन्नानि देवताणब्देन परास्थ्याद । "सेयं देवतैचत" "इनाहिससास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविष्य नामक्षे
याकरवाणि" देति। तच यदि प्रधानमचेतनं गुणवृत्त्येचित्व
कच्चेत तदेव प्रकृतत्वात् सेयं देवतेति परास्थ्येत, न तदा देवता
जीवसात्मणब्देनासिदध्यात्। जीवेर हि नाम चेतनः प्ररोराध्यचः प्राणानां धार्यिता प्रसिद्धेनिवेचनाच। स कथमचेतनस्य प्रधानस्य आत्मा भवेत्? आत्मा हि नामखक्षं, नाचेत-

र्थमा इ॥ यदु तमित्यादिना॥ सा प्रक्रता सच्च व्यवाचा इयमिचित्री देवता परोचा इन्त इदानीं भूत स्छाननरं इमाः स्ट्रास्ति सत्ते जाऽ-

<sup>\*</sup> मुदितपुखके तत्प्रसिद्वेरिति पाठः।

नस्य प्रधानस्य चेतने। जीवः खरूपं भवितुमर्दतः अत त चेतनं ब्रह्म मुख्यमीचित परिगृह्मते, तस्य जीवविषय आत्मण्यस्योग उपपद्यते। तथा "म य एषोऽणिमैतदात्यमिदं मर्वे तत् मत्यं म आत्मा तत्त्वमिस येतकेते।" दत्यत्र म आत्मेति प्रकृतं मद्णिमानमात्मानमात्मण्यदेनोपदिण्य तत्त्वमि येतकेते। दति चेतनस्य येतकेते।रात्मलेनोपदिण्यति। अप्रेजमे।स्य विषयवात् अचेतनलं नामरूपयाकरणादौ च प्रयोज्यलेनैव निर्देशात्, न चात्मण्यद्यत् किञ्चिमुख्यले कारणमस्तीति युक्तं कूलवत् गौ-णलमीचित्यलस्य। तथारपि च मद्धिष्ठितलापेचमेवेचित्रलं। मतस्यात्मण्यद्यत् न गौणमीचित्रलमित्युक्तं। अथोच्यतेऽचेतनेऽपि

वन्नरूपाः,परोत्त्वाद्वता इति दितीयावज्ञवचनं,खनेन पूर्वेत्रल्पानु-भूतेन जीवेनात्मना मम खरूपेण ता चनुप्रविष्य तासां भीग्यलाय नाम च रूपच स्पूलं करियामी वैत्तते वन्यः। नै कि कप्रसिद्धे जीव-प्रागाधारण इति धातोज्जीविति प्रागान् धारयतीति निर्वचनाचेत्यर्थः। चाच लिति॥ खपची तु विम्वप्रतिविम्बयोर्जाको भेदस्य कल्पितलदर्शना-ज्जीवा ब्रह्मगः सत चात्मेति युक्तमित्यर्थः। जीवस्य सच्छव्दार्थं प्रत्या-त्मश्ब्दात् सन्न प्रधानमि खुक्का सते। जीवं प्रयात्मश्ब्दान प्रधानमिति विधान्तरेण हेतुं वाचरे॥ तथेति॥ सयः सदाख्य रघोऽणिमा परमसूचाः एतदातानमिदं सर्वं जगत् तत्यदेव सत्यं विकारस मिणालात्, सत्पदार्थः सर्व्यस्थातमा हे श्वेतकते।, त्वच नासि संसारी, किन्तु तदेव सदबाधितं सर्व्वात्मकं त्रह्मासीति श्रुत्वर्थः॥ इत्यत्रीपदिशति॥ चतस्वेतना-त्मनत्वात् सचेतनमेवेति वाकाग्रेषः। यदुक्तमप्तेजसोरिव सत ईच्चणं ग्रीणिमिति तत्राच् ॥ स्रप्ते जसोस्विति॥ नामरूपयार्थाकरणं रूप्टः।सादि-पराज्ञियमनं खप्तेजसार्टी विषयलात् सञ्यलाज्ञियस्यलाचाचेतनलमी च-गस्य मुख्यले वाधकमित्त साधकच नास्तीति हेतीर्युक्तमीचगस्य गीग-लिमिति योजना; चेतनवत् कार्य्यकारिलं गुगः तेज ऐच्त चेतनवत् प्रधाने भवत्यात्मण्डः त्रात्मनः मर्व्वार्थकारितात् यथा राज्ञः मर्व्वार्थकारिणि सत्ये भवत्यात्मण्ड्ये ममात्मा भद्रसेन इति; प्रधानं हि पुरुषात्मनो भोगापवर्णी कुर्व्वदुपकरोति राज्ञ इव सत्यः सन्धिविग्रहादिषु वर्त्तमानः। ऋषवैक एवात्मण्ड्यश्चेतना-चेतनविषयो भवियति स्तात्मेन्द्रियात्मेति च प्रयोगदर्शनात्, ययैक एव ज्योतिः ण्ड्यः क्रतुज्वलगविषयः। तत्र कुत एत-दात्मण्ड्यादी चतेरगाण्डं इत्यत उत्तरं पठति।

## तिन्नष्टस्य मोचोपदेशात्॥ ७॥

न प्रधानमचेतनसात्मशब्दाखम्बनं भवितुमईति "म श्रात्मा" दति प्रक्षतं सदिणमानसादाय "तत्त्वमिस श्रेतकेता" दित चेतनस्य श्रेतकेता माँचितव्यस्य तिन्नष्टामुपिदि स्थ "श्राचार्यवान् पुरुषो वेद" "तस्य तावदेव चिरं यावन्न विभा च्छे श्रथ मम्पत्यते" दित मोचोपदेशात्। यदि ह्यचेतनं प्रधानं सच्छब्दवाच्यं तदमीति ग्राइयेत् मुमुचं चेतनं सन्तमचे तने। उमीति तदा विपरीतवा-

कार्यकारीयर्थः। यदा तेजःपरेन तर्धिछानं सह्नद्यते तथा च मुख्यमीच्यामियाह्॥ तयोरिति ॥ स्यारेतत् यदि सत ईच्यां मुख्यं स्या-चरेव कुत रत्यत चाह्य सतस्विति ॥ ग्रीयमुख्ययोरतुल्ययोः संग्रयाभा-वेन ग्रीयप्रायपाठस्यानिस्वायकत्वादात्मग्रव्दाच्च सत ईच्यां मुख्यमि-यर्थः। चात्मिह्तकारित्वग्रययोगादात्मग्रव्दे। प्रधाने ग्रीय रति ग्र-क्वते॥ चयेत्यादिना॥ च्यात्मग्रव्दः प्रधाने ऽपि मुख्यो नानार्थकत्वादित्याद्य॥ चय वेति॥ नानार्थकत्वे दर्थान्तः॥ यथेति॥ चयेकच्योतिरिति श्रुत्या सह-खद्विणाके क्रता च्योतिष्ठोमे कोकप्रयोगादग्री च च्योतिः प्रव्यो यथा मुख्यस्वदित्यर्थः। तस्मिन् सत्यदार्थे निष्ठा च्यमेदचानं यस्य स तदि-यस्य मृत्विश्ववणादिति स्वार्थमाद्य॥ नेत्यादिना॥ श्रुतिः समन्वयस्त्रचे चात्थाता। चनर्थायेत्युक्तं प्रचयति॥ यदि चाचस्येति॥ कश्चित् किल

दिशास्तं पुरुषस्थानर्थायेत्यप्रमाणं स्थात्; न तु निर्द्दीषशास्तं अप्रमाणं कच्पयितुं युनां। यदि चाज्ञस्य मता मुमुचारचेत-नमनात्मानमात्मेत्युपदिशेत् प्रमाणभूतं ग्रास्तं, म अद्धानत-यान्धगे ा जाङ्गू जन्या येन तदाता दृष्टिं न परित्य जेत्, तद्य तिरि-कञ्चात्मानं न प्रतिपद्येत, तथा मति पुरुषार्थादि इन्येतानर्थञ्च च्चच्छेत्। तसाद्यथा सर्गाद्यर्थिने।ऽग्निहोत्रादिसाधनं यथा-भूतमुपदिश्रति तथा मुमुचीर्पि "म श्रात्मा" "तत्तममि श्रेत-केता" दति यथाभूतमेवात्मानमुपदिश्रतीति युक्तं। एवञ्च मित तप्तपराद्य इणमे। चर्षानेन मत्याभिमन्धस मोचीपदेश उपपद्यते। श्रन्यथा हि श्रमुख्ये सदात्मतत्त्वीपदेशे श्रहमुक्य-मसोति विद्यादितिवत् मन्यन्मा चिमदमनित्यफ सं स्थात्। तच मोचोपदेशो ने।पपदोतः, तसान मदणिमन्यात्मश्रब्दस्य गाेेेणलं, सत्ये तु खामिसत्यभेदस्य पत्यचलाद्पपने। गै। ण त्रात्मणब्दे। ममात्मा भद्रमेन, इति। श्रपि च क्वचिद्गीए: प्रब्दो दृष्ट इति

दुष्टात्मा महारख्यमार्गे पिततमन्थं खबन्धुनगरं जिगिमिष्ठं बभासे कि-मचायुयता दुःखितेन खीयत हित। स चान्धः सुखवाखीमाक्ष्यं तमाप्तं मलोवाच। खहो मङ्गाग्धेयं यदच भवान् मां दीनं खाभीष्टनगर-प्राप्यसमधं भाषत हित। स च विप्रलिप्तु ईष्टगोयुवानमानीय तदीय-लाङ्ग्लं खन्धं ग्राह्यामास, उपदिदेश च रनमन्धं रष गोयुवा लां नगरं नेय्यति, मा त्यच लाङ्ग्लमिति। स चान्धः ऋडालुतया तदत्यजन् खाभीष्टमप्राप्यानधंपरम्परां प्राप्तः, तेन न्यायेनेत्यर्थः ॥ तथा सतीति॥ खात्मज्ञानाभावे सित विद्वन्येत मोद्यं न प्राप्तुयात् प्रत्युतानधंसंसारच्च प्राप्तृयादित्यर्थः। ननु जीवस्य प्रधानेक्यसम्पदुपासनार्थमिदं वाक्यम-खिति तचाह ॥ रवच्च सतीति॥ खबाधितात्मप्रमायां सत्यामित्यर्थः।

नैतावता ग्रब्दप्रमाणकेऽर्थे गाणीक न्पनाऽन्याया मर्व्यवानाश्वास-प्रमङ्गात्। यत्तू कं चेतनाचतनयोः माधारन श्रात्मग्रब्दः कतु-च्चलनयारिव ज्याति: प्रब्दः दति, तन्न, त्रनेकार्थलस्यान्याय-लात्। तसाचेतनविषय एव मुख्य श्रात्मशब्दश्चेतनले।पचारा-द्भृतादिषु प्रयुच्यते भूतात्मेन्द्रियात्मेति च, माधारणलेऽप्यात्म-ग्रब्दस्य न प्रकर्णमुपपदं वा किञ्चित्रिञ्चायकमन्तरेणान्यतर-वृत्तिता निर्द्धार्यितुं शकाते । न चाचाचेतनस्य नियायकं किञ्चित् कारणमस्ति प्रकृतन्तु पदीचित् मिनिहितञ्च चेतनः श्वे-तकेतुः, न हि चेतनस्य श्वेतकेते। रचेतन श्वात्मा समावतीत्यवा-चामः। तस्राचितनविषय द्हात्मणव्द द्ति निञ्चीयते, च्या-तिः प्रव्हाऽपि लाैकिकेन प्रयागेन ज्वलन एव रूढः ऋर्यवाद-किल्पितेन तु ज्वलनसादृश्वेन कती प्रवृत्त दत्यदृष्टानाः। त्रयवा पूर्वसूच एवात्मशब्दं निरस्तसमस्तगीणतमाधारणता-

भक्षतया व्याख्याय ततः खतन्त्र एव प्रधानकार्णनिराकर्ण-हेतुर्वाख्येयः, तिन्षष्ठस्य मोचोपदेशादिति। तस्मान्नाचेतनं प्र-धानं मच्छव्दवाच्यं। कुतस्य न प्रधानं सच्छव्दवाच्यं।

#### हेयत्वावचनाच ॥ ८॥

यदि त्रनात्मेव प्रधानं मच्छब्दवाचं ''म त्रात्मा" ''तत्व-मिंग' इति इद्देषिदिष्टं स्थान् म तद्पदेशत्रवणादनात्मज्ञत-या तित्रिष्ठा मा भूदिति मुख्यमात्मानमुपिदिदिचुम्तस्य द्देयलं त्रूयात्। यथा ऋहन्थतों दिदर्शयिषुः तत्मभीपस्यां स्त्रूलां तारां त्रमुख्यां प्रथममहन्थतीति ग्राद्दयिला तां प्रत्याख्याय पश्चाद-हन्थतीमेव ग्राद्द्यति तदन्नायमात्मेति त्रूयात्। न चैवमवा-

तसादिति॥ यात्मग्रव्दे। च्योतिः ग्रव्यवद्वागर्थक ह्युक्तं दृष्टान्तं निरस्यति॥ च्योतिरिति॥ क्यं ति च्योतिष्ठा यजेतित च्योतिष्टोमे प्रयोगस्तचाच्च॥ अर्थवादेति॥ "एतानि वाव तानि च्योतींषि य एते ५ स्य स्तोमाः"
र्व्यथवादेन कित्यतं ज्वननेन साद्यः, "चित्रत्यञ्चरम्स्विट्यम्पद्धिस्त्रामाः" तत्त्त्र र्यप्रकाणकलेन ग्रयोन च्योतिः पदोक्ता ऋक्सद्वाः, तथा च च्योतींषिक्तोमा अस्ति ज्योतिष्टोम ह्याच च्योतिः ग्रव्यो
गौगा द्वायः। नन्वात्मग्रव्यादिति पूर्वस्त्रच एवात्मग्रव्यस्य प्रधाने गौगात्वसाधारणत्मग्रद्धानिरासः कर्त्तुमृचितः मृत्यार्थस्य ज्ञावनेनिक्तसम्भवे
गौगात्वनानार्थकत्मग्रद्धाया दुवेनत्वेन त्विरासार्थं प्रयक्तस्य च्यासानपेच्यात्। तथा च प्रद्वोत्तरस्ति स्वच्यात्यानं नातीव ग्रोभते, र्यक्चेराच्ण अथवेति॥ निरस्ता समन्ता गौगात्वनानार्थत्वग्रद्धा यस्थात्मग्रव्यस्य
स तच्चद्वन्तस्य भावस्तत्ता तथा द्रव्यः॥ तत इति॥ सत आत्मग्रव्येन
जीवाभिन्नत्वादिति चेत्वपेद्यया मोच्योपदेगः स्वतन्त्र एव प्रधानकारणत्विरासे चेत्रियर्थः। नन् यथा कथिद्वर्गत्वती दर्गयितुं निकदृश्वां स्वणं तारां अवस्तितिने। परिग्रित तददनात्मग एव प्रधानस्य

चत्। सन्माचात्मावगितिनिष्ठैव हि षष्ठप्रपाठके परिसमाप्ति-र्दृश्यते। चग्रव्दः प्रतिज्ञाविरोधाः भुचयप्रदर्भनार्थः। सत्यपि हेयलवचने प्रतिज्ञाविरोधः प्रसच्येत, कारणविज्ञानाद्धि सर्वें विज्ञातिमिति प्रतिज्ञातं। "उत तमादेशमप्राचः, येनाश्रुतं श्रुतं भवति श्रमतं मतं श्रविज्ञातं विज्ञातं" दति। "कथं नु भगवः स श्रादेशो भवति" दति। "यथा सास्यैकेन स्रत्याखेन सर्वें स्रण्मयं विज्ञानं स्थान्, वाचारक्षणं विकारो नामधेयं स्रत्ति-केत्येव सत्यं, एवं सास्य स श्रादेशे। भवति" दति वाक्योपक्रमे

सत्यदार्थस्यातमत्वापदेश इति ग्रङ्कते ॥ कुतस्वेति ॥ प्रधानं सच्चव्दवाचं नेति कुत इत्यर्थः। सीत्रस्रकारोऽनुक्तसम्चयार्थं इत्या ह∥ चण्ब्द इति॥ विरुखोति॥सत्यपीति॥ अपिशब्दा ज्ञास्येवेति सूचयति। वेदानधीत्यागतं क्तळं पुत्रं पितीवाच, हे पुत्र उत चपि चादिखत इत्यादेशः उपदे-भीकलभाः सदातमा तमप्यपाद्यः गुरुनिकटे एखवानसि यस्य श्रवणेन मननेन विज्ञानेनात्यस्य अवर्षाादिनं भवतीत्यन्वयः। नन्वत्रोन ज्ञातेन कथमन्यदज्ञातमपि ज्ञातं खादिति पुत्रः प्रक्षते॥ कथमिति॥ हे भगवः क्यं न खलु स भवती वर्षः, कार्यस्य कारणान्यतं नास्ती वाह ॥ यथेति॥ पिएः खरूपं तेन विज्ञातेनेति श्रेषः। तत्र युक्तिमा इ॥ वाचेति॥ वाचा वागिन्त्रियेणारभ्यत इति विकारी वाचारम्भणं। ननु वाचा नामैवारभ्य-ते, न घटादिरित्वाग्रङ्मा नाममात्रमेव विकार इत्याच् ॥ नामधेयमिति॥ नामधेयं विकारी। इयं वाचा केवलम् चते वस्तृतः करणाद्भिन्ने। नास्ति तसान्म्घैव स इति भावः। विकारस्य मिय्याले तदभिवकारणस्यापि मियालमिति नेवा ह ॥ मृतिकति ॥ कारगं कार्याद्भित्रसत्ताकं न कार्यं कारणाद्भिनं, चतः कारणातिरिक्तस्य कार्यस्र पसाभावात् कारणज्ञानेन तञ्ज्ञानं भवतीति स्थिते दार्छान्तिकमा ह ॥ स्विमिति ॥ मदद्र स्नेव सत्यं वियदादिविकारी मधित ब्रह्मज्ञाने सति ज्ञेयं किश्व-माविशिष्यते रुखर्थः। यद्यपि प्रधाने जाते तादाल्यादिकाराणां जानं

श्रवणात्। न च मच्छव्दवाच्ये प्रधाने भाग्यवर्गकारणे हेयले-नाहेयलेन वा विज्ञाते भाकृवर्गी विज्ञाता भवति श्रप्रधानवि-कारलाद्गीकृवर्गस्य, तसाम्न प्रधानं मच्छव्दवाच्यं। कुतश्च न प्रधानं मच्छव्दवाच्यं॥

#### खाप्ययात्।। १॥

तदेव मच्चब्दवाच्यं कारणं प्रक्षत्य श्रूयते "यचैतत्पृरुषः स्विपिति नाम मता माम्य तदा मम्पन्ना भवति स्वमपीता भवति तसादेनं स्विपतीत्याच्चते स्वं द्यपीता भवति" दति एषा श्रुतिः स्विपतीत्येतत्पृरुषस्य लोकप्रसिद्धं नाम निर्व्विति । स्वश्रब्देने हात्सोच्यते यः प्रकृतः मच्चब्दवाच्यस्तमपीता भवत्यपि गता भवतीत्यर्थः। श्रिप पूर्वस्य एतेर्ज्वयार्थलं प्रसिद्धं, प्रभवाष्यया-वित्युत्पत्तिप्रस्वययोः प्रयोगदर्शनात्। सनः प्रचारापाधिविश्रेष-

भवित न पुरुषाणां, तेषां प्रधानकारणतादित्या ह ॥ न चेति ॥ असाकं जीवानां सदूपतात्त ज्ञाने ज्ञानमिति भावः ॥ कुत च्चेति ॥ पुनरिप कसा-द्वेतिरित्यर्थः, सुषुप्ते जीवस्य सदात्मनि सस्मिन् व्यय्यश्रवणात् सचेतनमेवेति स्वयोजना । एतत् खपनं यथा स्यात्तथा यच सुषुप्ते खिपतीति नाम भवित तदा पुरुषः सता सम्पन्न एकी भवित सदेक्ये ऽपि नामप्रदक्तः कथं तचा ह ॥ समिति ॥ तच नोकप्रसिद्धिमा ह ॥ तसा-दिति ॥ हि यसात् सं सदात्मानमपीता भवतीति तसादित्यर्थः ॥ श्रुतेस्तात्पर्यमा ह ॥ एषा हत्यादिना ॥ इतेर्धातार्ग्यस्यापि पूर्वस्य न्यार्थनेऽपि कथं नित्यस्य जीवस्य नय हत्या प्रज्ञा उपाधिनयादिति वत्तं जाग्रत्वप्रयोग्तपाधिमा ह ॥ मन हति ॥ ऐन्द्रियकमनो वत्त्य उपाध्यः, तैर्घटादिस्थू नार्थविष्येषा चात्मना सम्बन्धादात्मा तानिन्द्रियार्थान् प्रस्त स्थू निवस्य चेत्रेषे स्थाणां स्थात्मना सम्बन्धादात्मा तानिन्द्रियार्थान् प्रस्त स्थू निवस्य देषेने क्यानितमापन्नी विश्वसं च्ची जाग्नित्तं जाग्रदा-

मम्बन्धादिन्द्रियार्थान् गृहंस्ति प्रिष्ठापन्ना जीवा जागिर्त्त, तदामनाविभिष्टः खप्तान् पम्यन् मनः भव्दवाच्या भवित, स उपाधिद्रयोपरमे सुषुष्ट्रविष्यायां उपाधिकतिविभेषाभावात् खात्मानि प्रलीन द्वेति खं द्यपीता भवतीत्युच्यते। यथा दृद्यभब्द्रनिर्व्यनं श्रुत्या दिर्भितं "स वा एष त्रात्मा दृदि तस्यैतदेव
निरुत्तं दृद्यं" दृति, तस्माद्भृदयमिति, यथा वा त्रभनायादन्याभव्दप्रवृत्तिमूलं दर्भयित श्रुतिः "त्राप एव तदिभितं नयन्ते
तेज एव तत्पीतं नयते" दृति च, एवं "खमात्मानं सच्कब्दवाच्यमपीता भवित" दृति दममधं खिपितिनामनिर्व्यनेन दर्भयति। न च चेतन त्रात्मा अचेतनं प्रधानं खक्षपत्नेन दर्भयति। न च चेतन त्रात्मा अचेतनं प्रधानं खक्षपत्नेन प्रतिपद्यते। यदि पुनः प्रधानमेवात्मोयलात् सभक्ष्येनैवाच्येतैवमिप चेतनोऽचेतनमप्येतीति विरुद्धमापद्येत, श्रुत्यन्तरच्च "प्राच्चेनात्मानाः
सम्परिष्यको न वाद्यं किच्च न वेदान्तरं" दृति सुषुष्ट्यवस्थायां

सनाश्रयमने। विशिष्टः सत्तै जससंद्यः खप्ने विचित्रवासनास इक्षतमाया-परिणामान् पष्यन् 'साम्य तन्मनः'' इति श्रुतिस्यमनः श्रञ्दवाचे। भवति, स चात्मा स्यू लस्त्वो। पाधिदये। परमे द्रष्टं नरः कर्त्ति विश्वाभिमाना-भावाङ्कीन इत्यु पचर्यंत इत्यर्थः। ननु खिपतीतिनामनि क्रेसिर्यवादला म यथार्थतेत्यत चा च ॥ यथेति ॥ तस्य इदय श्रञ्दस्यैत द्विवं चनं ''तदिशतम मं प्रवीक्षत्य नयन्ते जरयन्तीत्याप एवा शनाया पदार्थः तत्यीतं उदनं नयते श्रोषयित'' इति ''तेज एवा दन्यं' चत्र दिश्वान्दसः। एविमदमिष निवं चनं यथार्थिमत्या च ॥ एविमित् ॥ इदञ्च प्रधानपच्चे न युक्तिमत्या च ॥ न चेति ॥ खश्रञ्दस्यात्मनीवात्मीये द्रष्टि श्रिकान्दसः। यदीत ॥ प्राच्चेन विम्बचैतन्ये नेश्वरेण सम्परिखङ्गो भेदभमाभावेनाभेद इत्यर्थः। त-त्तदेदान्तजन्यानामवग्रतीनां चेतनकारणविषयकत्वेन सामान्याद्वाचेतनं

चेतनेऽययं दर्भयति, ऋतो यिसिन्नययः सर्वेषां चेतनानां तचे-तनं मच्छब्दवाच्यं जगतः कार्णं, न प्रधानं। कुतच्च न प्रधानं जगतः कार्णं॥

#### गतिसामान्यात्॥ १०॥

यदि तार्किकसमय दव वेदान्तेव्विष भिन्ना कारणावगतिरभविष्यत् क्रचिचेतनं ब्रह्म जगतः कारणं क्रचिदचेतनं प्रधानं क्रचिद्व्यदेवेति ततः कदाचित् प्रधानकारणवादानुरोधेनापीचत्यादिश्रवणमकन्यिष्यत्, न त्वेतदस्ति, समानैव हि सर्वेषु वेदान्तेषु चेतनकारणावगितः, यथाग्नेर्ज्वतः सर्व्या दिश्रो विस्फुलिङ्गा विप्रतिष्ठर्रन्, एवमेवैतस्मादात्मनः सर्वे प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते। "प्राणेभ्यो देवा देवेभ्या लोकाः" दति
"तस्मादा एतसादात्मन श्राकाशःसम्भूतः" दित "श्रात्मन एवेदं सर्वे" दित "श्रात्मन एष प्राणे जायते" दित चात्मनः कारणत्नं दर्भयन्ति सर्वे वेदान्ताः। श्रात्मणव्दश्च चेतनवचन दत्यवेचिम। मच्च प्रामाण्यकारणमेतद्यदेदान्तवाक्यानां चेतनकारणत्ने समानगितत्नं चनुरादीनामिव रूपादिषु, श्रतो गित-

जगतः नारणिमिति स्वार्थं यतिरेनम् खेना ह ॥ यदि तार्निने त्यादिना ॥ चन्यत् परमाखादिनं ॥ न लेतदिति ॥ चवगतिवेषस्मित्यर्थः । विप्रति- छेरन् विविधं नानादिशः प्रतिगच्छेयः प्राणाञ्चन्त्ररादया यथा गोलनं प्रादुर्भवन्ति प्राणेभ्योऽनन्तरं देवाः स्वर्थादयस्तन् ग्राह्नाः, तदनन्तरं ले। चन्त इति लेकिविषया इत्यर्थः । नन् वेदान्तानां खतः प्रामाख्यलेन प्रत्येनं खार्थनिञ्चायमत्वसम्भवात् निं गतिसामान्येने त्या ह ॥ महचेति ॥ एकक्पावगतिहेतुत्वं वेदान्तानां प्रामाख्यसंश्यनिवित्तिहेतुरि त्य च द्या-

सामान्यात् सर्वेज्ञं ब्रह्म जगतः कार्णं। कुत्य सर्वेज्ञं ब्रह्म जगतः कार्णं॥

#### श्रुतलाच ॥ ११ ॥

स्वश्रब्देनैव च मर्बं इ रियरे। जगतः कारणिमिति श्रूयते श्वेता-श्वतराणां मन्त्रोपनिषदि मर्बं जमीश्वरं प्रक्षत्य "म कारणं कर-णाधिपाधिपा न चास्य कश्चि ज्ञानिता न चाधिपः" इति, तस्मात् मर्वजं ब्रह्म जगतः कारणं, नाचेतनं प्रधानमन्यदेति मिद्धं। जन्माद्यस्य यत इत्यारम्य श्रुतलाचेत्येवमन्तैः स्वचैर्यान्युदा हतानि वेदान्तवाक्यानि, तेषां मर्बं ज्ञः मर्बं मित्रियरे। जगते। जन्म-स्थिति जयकारणिमित्येतस्यार्थस्य प्रतिपादकलं न्यायपूर्वकं प्रति-

न्तमा ह ॥ च चुरिति ॥ यथा सर्वेषां च चुषां एक रूपावगति हेतुलं श्रवयानां एव्यावगति हेतुलं घाणादीनां ग्रन्धादिषु, एवं ब्रह्माण वेदान्तानां गतिसामान्यं प्रामाण्यदार्ष्णे हेतुरिखर्थः । एव मीच्र खादि जिङ्गेरचेतने वेदान्तानां समन्वयं निरस्य चेतनवाच क एव्येनापि निरस्यति ॥
श्रुतत्वाचिति ॥ स्वचं व्याच छे ॥ स्व एव्येनेति ॥ स्वस्य चेतनस्य वाच कः "सर्वेविच्छव्यः कालकालो गुगीसर्व्ववियः" इति सर्व्वं परमेश्वरं प्रकृत्य
"स सर्व्ववित् कार यं" इति श्रुतत्वा द्वाचितनं कार यामिति स्वार्थः । करयाधिपा जीवात्तेषामधिपः, अधिकर यार्थं मृपसं हरति ॥ तस्मादिति ॥
ईच्र यात्र मृपस्य व्याद्वा परमाण्वादाव प्रयुक्तामिति मत्वा ह ॥ स्वयदित ॥
वच्चा ववादेनो चारस्य वसन्दर्भमाच्चिपति ॥ जन्मादीति ॥ प्रथमस्य व्याख्वापाद्वा चाना ववादेनो चारस्य वसन्दर्भमाच्चिपति ॥ जन्मादीति ॥ प्रथमस्य व्याख्वापाद्वा चाना ववाद्वा परमाण्वादा वयाद्वा सर्वेदान्तानां कार्ये प्रसामायायार्थस्य समाप्तवादु चारस्य श्रारम्भे किं कारणमित्यर्थः, वेदान्तेषु
सम्यानिर्म्या ब्रह्मावाचानां वज्जनमुपल्बेः । तच कस्य वाक्यस्य समुणापासनाविधिदारा निर्मुणे समन्वयः कस्य वा गुणविवच्चां विना सा-

पादितं। गितमामान्ये।पन्यामेन च मर्के वेदान्ताश्चेतनकारण-वादिन दित व्याख्यातं,त्रतः परस्य ग्रन्थस्य किमुत्यानिमिति ज-च्यते,दिरूपं हि ब्रह्मावगम्यते नामरूपविकारमेदे।पाधिविश्विष्ठं, तदिपरोतञ्च मर्क्कोपाधिविवर्जितं। "यच हि देतिमिव भवित त-दितर दतरं पण्यति, यच लस्य मर्क्यमात्मेवाभूत्तत् केन कं पण्येत्, यच नान्यत् पण्यति नान्यच्छुणेति नान्यदिजानाति म भूमा,त्रथ यचान्यत् पण्यत्यन्यच्छुणेत्यन्यदिजानाति, तदन्यं, यो वे भूमा, तदस्ततं, त्रय यदन्यं, तन्मत्यं, मर्क्याणि रूपाणि विचित्य धीरः, नामानि छलातिवदन् यदासे, निष्कलं निष्कियं ग्रान्तं निरवद्यं निरञ्चनं, त्रस्ततस्य परं मेतुं द्र्यदेश्वनिवानलं, नेति नेति,

चादेव ब्रह्मिया समन्वय इत्याकाङ्केव कारणमित्या ह ॥ उच्यत इति ॥ सिङ्क्षिय सगुणिनग्रं णवाकार्य माह ॥ दिक्ष्णं हीति॥ नामक्षात्मको विकारः सर्व्यं जगत् तद्भेदो हिरण्य समुलादिविश्वेष इति वाक्यार्थः । वाक्यान्य दाहरित ॥ यच हीत्यादिना॥ यस्यां खल्ल ज्ञानावस्थायां देतिमव किल्यतं भवति तत्तदितरः सिन्नतरं पश्चतीति दश्चेषापिकं वन्तु भाति। यच ज्ञानकाले विदुषः सर्व्यं जगदात्ममाचमभूत्तदा तु केन कं पश्चेदित्याच्येषान्निर्याधिकं तत्त्वं भाति, यच भूमि निश्चिता विद्वान् दितीयं किमिष न वित्त सोऽद्वितीयो भूमा परमात्मा निर्मुणः। अथ निर्मुणोन्त्यन्तरं समुण्यमुच्यते, यच समुणे स्थिते दितीयं वेत्ति तदल्यं परिच्छिनं, यन्तु भूमा तदस्रतं नित्यं॥ च्ययेति॥ पूर्व्यवत् व्याख्येयं। धीरः परमात्मेव सर्व्याण क्याणि विचित्य स्टूष्षा नामानि च कत्ता बुद्धादो प्रविश्व जीवस्य जीवस्य चित्राताः कला चंशा यसात्ति व्यक्तां, चत्री निरंश्वति विद्वानप्यस्ते। भवति, निर्मताः कला चंशा यसात्तिव्यक्तं, चती निरंशतानिव्यक्तं, चताः श्वानमपरिणामि निरवद्यं रागादिदेष्वस्त्रत्यं, चञ्चनं मूलतमः सम्बन्धे। धर्मादिकं वा तच्छून्यं निरञ्चनं, किञ्चारतस्य मोद्यस्य स्वय-

त्रस्यूलमनणुमद्रखमदोधं 'दित "न्यूनसन्यत् स्थानं, सम्पूर्णभन्यत्' दित च, एवं सहस्रो विद्याविद्याविषयभेदेन ब्रह्मणे दिरूपतां दर्भयन्ति वाक्यानि । तत्राविद्यावस्थायां ब्रह्मण उपान्स्थापासकादिलचणः सर्वे व्यवहारः । तत्र कानिचित् ब्रह्मण उपामनान्यभ्द्रयार्थानि, कानिचित् क्रममुक्त्यर्थानि, कानिचित् कर्माषम्ह्यर्थानि, तेषां गुणविश्रेषे।पाधिभेदेन भेदः । एक एव तु परमात्मेत्र्यर्सोस्तेर्गुणविश्रेषेविश्रष्ट उपास्था यद्यपि भवति, तथापि यथा गुणे।पासनमेव फलानि भिद्यन्ते "तं यथा यथान्पासते तदेव भवति" दित स्रुतेः "यथा कतुरिस्मन् ले।के पुरुषे। भवति, तथेतः प्रेत्य भवति" दित च । स्रुतेश्च ।

यं यं वापि सार्न् भावं त्यजत्यन्ते कलेवरं। तं तमेवैति कीन्तेय सदा तङ्गावभावित इति॥

मेव वाक्रीत्यरित्याले परमुत्कृष्टं सेतुं ले। किकसेतुवत् प्रापकं यथा दम्येन्धनीऽनलः भ्राम्यति तिमवाविद्या तक्तं दम्या प्रभान्तं निर्मुग्यमा-त्मानं विद्यादित्यर्थः॥ नेति नेतीति॥ व्याख्यातं। स्त्रूलादिदितश्रम्यं। रूपदये स्त्रुतमा ॥ न्यूनमिति॥ देतस्थानं न्यूनं खल्पं समुग्राल्पं निर्मुग्यादन्यत् तथा सम्पूर्णीनर्मुग्यं समुग्यादन्यदिव्यर्थः, रक्तस्य दिरूपत्वं विरुद्धमित्यत व्याह्म विद्येति॥ विद्याविषयो च्रेयं निर्मुग्यत्वं सत्यं, अविद्याविषय उपास्यं समुग्यत्वं काल्पतिमव्यविरोधः। तचाविद्याविषयं विद्येणोति॥ तचेति॥ निर्मुग्यचानार्थमारे। पितप्रपद्यमाश्रित्य वाधात् प्राक्षाले जडिजिङ्कनान्यायेन तन्वपार्थान्युपासनानि विधीयन्ते तेषां चित्ते-काग्यदारा चानं मुख्यं पालमिति तदाक्यानामिष महातात्पर्थं ब्रद्धा-यातिमन्त्वां, नाम ब्रद्धीव्याद्यानस्य काम्मसम्बद्धः पालं, दह-राद्यपास्तीनां काममृत्ताः उद्गीयादिध्यानस्य काम्मसम्बद्धः पालमिति भेदः, ध्यानानां मानसत्वात्, ज्ञानान्तरङ्गलाच, ज्ञानकार्छे विधानमिति

यद्य पेक एव त्रात्मा मर्ळभूतेषु स्थावर जङ्गमेषु गूढ स्थापि चित्तोषाधिविशेषतारतम्यात् त्रात्मनः कृटस्य नित्येक रूपस्याप्यु-त्तरोत्तरमाविष्कृतस्य तारतम्य मैत्र्यर्थशिक्तविशेषैः त्रूयते "तस्य य त्रात्मानमाविस्तरां वेद" दति। त्रत्र स्थताविष ।

यद्यदिभूतिमत् सत्तं श्रीमदूर्ज्जितमेव वा। तत्तदेवावगच्छ लंमम तेजेांशमभवं। दति॥

यत्र यत्र विभूत्याद्यतिशयः म ईश्वर दत्युपास्यतया चे। स्वते, एविमिहापि श्रादित्यमण्डले हिरण्मयः पुरुषः सर्व्यपाश्रीदय-

भावः॥ नन्पास्यव्रस्या एकलात् कथमुपासनानां भेदस्तवा इ॥तेषा-मिति ॥ गुणविश्रेषाः सत्यनामलादयो हृदयादिरुपाधिः। अत्र खयमे-वाग्रञ्च परिचरति॥ एक इति॥ परमात्मखरूपाभेदेऽप्युपाधिभेदेने। प-हितीपास्यरूपभेदादुपासनानां भेदे सति पालभेद इति भावः। तं परमात्मानं यद्गुणालेन लोका राजानमिवीपासते तत्तद्गुणवत्त्वमेव तेषां फलं भवति, ऋतुः सङ्कल्पो धानं इच यादणधानवान् भवति स्तवा तादशोपास्यरूपे। भवतीत्यत्रैव भगवदाकामाच ॥ स्मृतेस्रेति॥ ननु सर्वभृतेषु निरतिश्यात्मन एकत्वादुपास्थीपासकयो स्तारतस्य श्रतयः कथिमियाण्ड्य परिचरति॥ यदायेक रति॥ उत्तानामुपाधीनां शुद्धिता-रतमादेश्वर्यज्ञानसुखरूपप्रतीनां तारतम्यरूपा विशेषा भवन्ति तैरे-करूपसात्मन उत्तरीत्तरं मन्थादिहिरसार्मानीयाविभावतारतसं श्रुयते। तस्यात्मन चात्मानं सरूपमाविक्तरां प्रकटतरं ये। वेद उपाक्त सी (अने तदिति तरप्रवादिवर्षः। तथा च निक्क रोपाधिराती वे। पासकः उत्वरोपाधिरीश्वर उपास्य इत्योपाधिकं तारतस्यमविरुद्धमिति भावः। खवार्षे भगवद्गीताम्दाहरति ॥ स्नृताविति ॥ खव सूर्यादेरपि न जीवलेगेपास्थता निन्वीश्वरत्वेने खुतं भवति । तत्र सूत्रकारसम्मति-माह॥ एवमिति॥ उदयः सम्बन्धः एवं यस्मिन् वाको उपाधिर्विविद्यातः तदाकामुपासनापरमिति वक्तमुत्तरसूचसन्दर्भखारमा इत्युक्ता यच

लिङ्गात् पर एवेति वच्छति, एवमाकाश्रस्त सङ्गादित्यादिषु द्रष्टव्यं, एवं मद्योमुक्तिकारणमणात्मज्ञानमुपाधिविश्रेषदारेणो-पदिश्यमानमण्यविविचितोपाधि सम्बन्धिविश्रेषं परापरविषयं परापरविषयं परापरविषयं के सन्दि स्थामानं वाक्यगतिपर्या लेकिनया निर्णेत्यं भवति। यथैव हि तावदानन्दमयोऽभ्यामादिति, एवमेकम्पि ब्रह्मापेचितोपाधिमम्बन्धं निरस्तापाधिसम्बन्धञ्चोपास्यलेन जोयलेन च वेदान्तेषु उपदिश्यत इति प्रदर्शयतुं परे। ग्रन्थ श्रारभ्यते। यच गतिसामान्यादित्यचेतनकारणान्तरिन्।कर्णमुक्तं तदिप वाक्यान्तराणि ब्रह्मविषयाणि व्याचचाणेन ब्रह्मविपरीतकारणनिष्धेन प्रपञ्चते॥

## त्रानन्दमयोऽभ्यासात्॥ १२॥

तैत्तिरीयके "श्रवमयं" "प्राणमयं" "मने।मयं" "विज्ञान-मयञ्च" श्रनुक्रम्यासायते "तसादा एतसादिज्ञानमयाद सोऽन्तर श्रात्मानन्दमयः" द्ति। तत्र संग्रयः। किमिइ श्रानन्दमयग्रव्हेन

न विविच्तिः तदाकां च्रेयब्रह्मपरिमित निर्मायार्थमारम्भ इत्या ह ॥ एवं सद्य इति ॥ च्यनमयादिकोषा उपाधिविश्रेषाः, वाक्यमतिस्तात्ययं। च्यारम्भसमर्थनमुपसंहरित ॥ एवमेकमपीति ॥ सिद्धवदुक्तमतिसामा-न्यस्य साधनार्थमप्युत्तरारम्भ इत्या ह ॥ यचेति ॥ च्यनं प्रसिद्धं प्राममनोबुद्धयः हिरस्प्रमभेक्षपाः, विम्बचैतन्यमीश्वर च्यानन्दः "तेषां पञ्चानां विकारा च्याधात्मिका देहपासमनोबुद्धिजीवा च्यनमयादयः पञ्चकोशाः" इति श्रुतेः परमार्थः। पूर्व्वाधिकरसे ग्रीसमुखेच्यस्योरतुत्व्यत्वेन संश्रया-भावाद्गीस्त्रायपाठी न निञ्चायक इत्युक्तं तिर्ह्म मयटो विकारे प्राचुर्ये

<sup>\*</sup> सम्बन्धेति मृ॰ पु॰ नास्ति॥

परमेव ब्रह्मोच्यत "यत् प्रक्तं मत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" द्रित, किमा अन्नमयादिवत् ब्रह्मणोऽर्थान्तरमिति किं तावत् प्राप्तं ब्रह्मणोऽर्थान्तरममुख्य आत्मा आनन्दमयः खात्। कस्मात्, अन्नमयाद्यमुख्यात्मप्रवाहपतितत्वात्। श्रयापि खात् मर्व्यान्तर-वादानन्दमयो मुख्य एवात्मेति न खात् प्रियाद्यवयवयोगात्, आरीरत्वअवणाच। मुख्यभेदात्मा खान्न प्रियादिमंस्पर्शः स्थात्, दह तु "तस्य प्रियमेव शिरः" दत्यादि श्रूयते, आरीरत्वञ्च श्रूयते "तस्येष एव शारीर श्रात्मा यः पूर्वस्थ" दति तस्य पूर्वस्थ विज्ञानमयस्येष एव शारीर श्रात्मा य एष श्रानन्दमय दत्यर्थः। न च श्रीरस्य मतः प्रियाप्रियमंस्पर्शे वार्यततुं श्रक्यः, तस्मात् मंमार्थीवानन्दमय श्रात्मा दत्येवं प्राप्ते ददमुच्यते, श्रानन्दमयोऽ भ्यामात्, परमात्मानन्दमयो भवितु मर्दति। कुतोऽभ्यामात्। परिस्मित्वेव ह्यात्मन्यानन्दमय्ये बज्जकत्योऽभ्यस्यते श्रानन्दमयं परिस्मित्वेव ह्यात्मन्यानन्दमय्ये वज्जकत्योऽभ्यस्यते श्रानन्दमयं

च मुख्यतात् संग्रये विकारपायपाठादानन्दविकारो जीव चादन्दमय हित निच्चोऽक्तीति प्रख्यदाहरणसङ्ग्या पूर्ळपचान ॥ कसादिति॥ खाकाङ्गापूर्ळकं चन्नमयादीति श्रुत्यादिसङ्गतयः स्फुटा रव, पूर्ळपचे रिक्तकारमते जीवोपास्या प्रयादिप्राप्तः फलं, सिडान्ते तु ब्रच्चोपास्ती-तिभेदः, ग्रङ्कते॥ खयापीति॥ परिहरति॥ न स्थादित॥ संग्रहीतं विर्वेशाति॥ मुख्य हित॥ परमाक्तेवर्षः, ग्ररीरलेऽपीश्वरतं किं न स्थादित्यत खाह ॥ न चेति॥ जीवतं दुर्ळारिमत्यर्षः। नन्वानन्दपदाभ्यासेऽप्यानन्द-मयस्य ब्रह्मतं कथिनियाग्रङ्घा ज्येतिरोगिधिकारे ज्येतिः पदस्य ज्येति-रेशमपरत्ववदानन्दमयप्रकरणस्थानन्दमयपदस्थानन्दमयपरत्वात् तद-भ्यासक्तस्य ब्रह्मत्वसाधक हत्यभिप्रत्वाह ॥ च्यानन्दमयं प्रस्तव्येति॥ रसः सार चानन्द हत्यर्थः। च्यां लेकः यत् यदि रघ चाकाग्रः पूर्णः चान्यान स्वानन्द हत्यर्थः। च्यां लेकः यत् यदि रघ चाकाग्रः पूर्णः चान्यान्य

प्रसुत्य ''र्मा वै मः'' दित तस्वैव र्मलमुक्को चिते । ''र्मं ह्येवायं लब्धानन्दी भवतीति की ह्येवान्यात् कः प्राण्याद्यदेष त्राकाश त्रानन्दो न स्थात्, एष ह्येवानन्दयाति, भैषानन्दस्य भीमां मा भवति" एतमानन्दमयात्मानमुपमंत्रामति। "त्रानन्दं ब्रह्मणा विदान विभेति कुतञ्चन"इति।"त्रानन्दे। ब्रह्मीति व्यजानात्" इति च। श्रुत्यनारे च "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म" दति ब्रह्माण्येव त्रानन्द प्रब्दे। दृष्टः, एवमानन्द प्रब्द ख ब ज करो। ब्रह्मा खभ्यामात् त्रानन्दमय त्रात्मा ब्रह्मोति गम्यते।यत्तूतं त्रन्नमयाद्यमुखात्म-प्रवाहपतितलादानन्दमयस्थायमुख्यात्मलमिति, नामै। देाषः, शानन्दमयस्य सर्वान्तरतात्। मुख्यमेव ह्यात्मानं उपदिदिचु यास्तं चेाकवुद्धिमनुमरत् श्रन्नमयं ग्ररीरमनात्मानमत्यन्तमू-ढानामात्मवेन प्रसिद्धमनूच मूषानिषित्तद्रुतताम्रादिप्रतिमा-वत् ततो उन्तरं ततो उन्तरमित्येवं पूर्वेण पूर्वेण समानमुत्तर-मुत्तरमनात्मानमात्मा दति गाइयत् प्रतिपत्तिमै। कर्यापेचया

नन्दः साच्चिप्रेरको न स्यात् तदा को वान्याचलेत् को वा विणिष्य-प्राण्याञ्जीवेत् तस्मादेष एवानन्दयाति, ज्ञानन्दयतीव्यर्थः। "युवा स्यात् साध्ययवा" इत्यादिना वच्चमाणामन् य्ययवानन्दमारभ्य ब्रह्मानन्दावसा-ना एषा सिविह्ता ज्ञानन्दस्य तारतम्यमीमांसा भवति, उपसंकामित "विद्वान् प्राप्नोति" इत्येकदेशिनामर्थः। मुख्यसिद्धान्ते तूपसंक्रमणं वि-दुष्ठः कोषाणां प्रत्यष्ठ् मात्रलेन विजापनिमिति ज्ञेयं शिएमुक्तार्थं। ज्ञान-दश्च्याद्रस्वावग्रतिः सर्वत्र समानेति ग्रतिसामान्यार्थमा ह ॥ श्रवन्तरे चेति॥ जिङ्गादमुख्यात्मसिवधेवाध इति मला ॥ नासाविति॥ सर्वान्त-रत्यं न श्रविमत्याश्रद्धा तत्रोऽन्यस्यानुक्तेस्तस्य सर्वान्तरत्विमिति विद्योा-ति॥ मुख्यमिति॥ लोकबुद्धिमिति॥ तस्याः स्थूलग्राह्वितामनुसरदित्यर्थः।

मर्वान्तरं मुख्यमानन्दमयमात्मानमुपदिदेशेति श्चिष्टतरं। यथा-रुश्वतीनिदर्शने बङ्घीष्वपि ताराख्यमुख्याख्रुरश्वतीषु दर्शितासु या त्रन्या प्रदर्श्वते मा मुख्यैवारुश्वती भवति, एविमहायान-न्दमयस्य मर्व्वान्तरलाक्षुख्यमात्मलं। यन्तु त्रूषे प्रियादीनां श्चिर् स्वादिक व्यना त्रनुपपन्ना मुख्यस्थात्मनः इत्यतीतानन्तरो-पाधिजनिता मा न खाभाविकीत्यदेषः। श्चारीरलमप्यानन्द-मयस्थान्नमयादिश्वरीरपरम्यर्था प्रदर्श्वमान्वात् न पुनः सा-चादेव शारीरलं मंमारिवत्, तस्मादानन्दमयः पर एवात्मा ॥

## विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचर्यात् ॥ १३ ॥

श्रवाह नानन्दमयः परमात्मा भवितुमईति। कस्मात्। विकारशब्दात्, प्रक्षतवचनादयमन्यः शब्देा विकारवचनः सम-धिगत श्रानन्दमय इति मयटेा विकारार्थलान्,तस्मादन्नमया-दिशब्दवत् विकार्विषय एवायमानन्दमयशब्द इति चेत्, न, प्राचुर्यार्थेऽपि मयटः सारणात्तत्मक्षतवचने मयिडिति हि प्रचु-

तामस्य मूघाकारत्ववत् प्राणस्य दे हाकारत्वं दे हे न सामान्यं तथा मनः प्राणाकारं तेन समिमियाह ॥ पूर्वेणीति ॥ च्यतीता योऽनन्तर उपा-धिर्विज्ञानको एक्तत्कृता सावयवत्वकत्यना प्ररिरेण चे यत्वाच्छारीर-त्वमिति लिङ्ग्द्वयं दुर्व्वलं, च्यतः सहायाभावादभ्याससर्वान्तरत्वाभां विकारसिवधे वीध रित भावः । विकारार्थकमयट् श्रुतिसहाय रत्या-प्रञ्ज मयटः प्राचुय्यऽपि विधानान्मेविमत्याह ॥ विकारे त्यादिना ॥ तत्रक्षतवचने मयिडिति तदिति प्रयमासमर्थाच्च्व्यात् प्राचुर्य्वविप्रि-रस्य प्रच्ततस्य वचनेऽभिधाने गम्यमाने मयट् प्रत्ययो भवतीति स्वार्थः। च्या वचनग्रहणात् प्रक्षतस्य प्राचुर्यविष्रिः स्वार्थः।

रतायामि मयट् सार्थते, यथान्नमये। यज्ञ इति श्रन्नप्रचुर उच्यते, एवमानन्दप्रचुरं ब्रह्मानन्दमय उच्यते। श्रानन्दप्रचु-रत्नञ्च ब्रह्मणे। मनुष्यत्नादारभो। त्तरस्मिन् उत्तरस्मिन् स्थाने ग्रतगुण श्रानन्द इत्युक्ता ब्रह्मानन्दस्य निरतिशयत्नावधार-णात्, तसात् प्राचुर्यार्थे मयट्॥

## तद्वेतुव्यपदेशाच ॥ १४॥

दत्र प्राचुर्यार्थे मयट् यसादानन्द हेत् लं ब्रह्मणा यप-दिश्रति श्रुतिः "एष ह्येवानन्द याति" दति श्रानन्द यतीत्यर्थः ; यो ह्यन्यानानन्दयति म प्रचुरानन्द दति प्रसिद्धं भवति । यथा लोके योऽन्येषां धनिकलमापादयति म प्रचुर्धन दति गम्यते तदत्, तसात् प्राचुर्यार्थेऽपि मयटः मभवादानन्दमयः पर एव श्रात्मा ॥

### मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते॥ १५॥

इतञ्चानन्दमयः पर एवात्मा यसात् "ब्रह्मविदाप्नीति परं" दत्युपक्रम्य "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" दति श्रस्मिनान्ते यत् ब्रह्म प्रकृतं सत्यज्ञानानन्तिविषेषणैर्निर्धारितं, यसादाकाष्मादि-क्रमेण स्थावरजङ्गमानि भूतान्यजायन्त, यच भूतानि सृष्ट्वा ता-

कोके मयटोऽभिधानायथा खन्नमया यज्ञ इति, खन्न ह्यानं प्रवृरमिस-नित्यनग्रव्दः प्रथमाविभित्तिग्रत्तन्तसान्मयट् यज्ञस्य प्रकृत्यधान्नप्रानुर्थ-वाचि दृश्यते न शुद्धप्रकृतवचन इति ध्येयं। सूत्रस्य चण्ड्दोऽनृत्तसम्-ख्यार्थ इति मला व्याच्छे ॥ इतस्वेति ॥ तचानृत्तं ब्रह्मानन्दस्य निर्ति-ग्रयलावधार्यां पूर्वमृत्तं। स्थानन्दमयस्य ब्रह्मले लिङ्गमृक्ता प्रकरण-

न्यनुप्रविश्व गुहायामवस्थितं मर्वान्तरं, यस विज्ञानायान्योन्तर् श्रात्मीत प्रकान्तं तन्मान्त्रवर्णिकमेव ब्रह्मोह गीयते योऽन्योन्तर् श्रात्मानन्दमय इति। मन्त्रब्राह्मणयास्वैकार्थलं युक्तं श्रविरो-धात्; श्रन्यथा हि प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये स्थातां, न चान्नम-यादिभ्य इवानन्दमयादन्योन्तर् श्रात्माऽभिधीयते। "एतन्नि-ष्टैव च "मेषा भागवी वार्णीविद्या। श्रानन्दो ब्रह्मोति व्यजानात्" इति तस्मादानन्दमयः पर एवात्मा॥

## नेतरे। इनुपपत्तेः ॥ १६॥

इतसानन्दमयः पर एवात्मा नेतरः। इतर ईश्वरादन्यः संसारी जीव इत्यर्थः। न जीव श्रानन्दमयशब्देनाभिधीयते। कस्मात्,श्रनुपपत्तेः। श्रानन्दमयं हि प्रक्तत्य श्रूयते "से। इकामयत बक्क स्थां प्रजायेय" इति "स तपा तयत स तपस्त्र हदं सर्व-मस्जत यदिदं किञ्च" इति। तत्र प्राक् श्ररीराष्ट्रत्यत्तेरभि-

माइ॥मान्तेति॥यसादेवं क्रतं तस्मान्मान्तवर्णिकमेव ब्रह्मानन्दमय इति वाक्ये गोयत इति योजना। ननु मन्ते।क्तमेवाच प्राह्ममिति को निर्वस्य-स्त्रचाइ॥मन्तेति॥ब्राह्मणस्य मन्त्रचाखानत्वादुपायत्मस्ति मन्तस्त्रपेयः तदिदमुक्तं॥ खिवरोधादिति॥ तयारुपायोपयभावादित्यर्थः। तर्ह्यक्रम-यादीनामिप मान्तवर्णिक ब्रह्मत्वं स्थादित्यत खाइ॥न चेति॥स्गावे प्रोक्ता वर्ष्योनोपदिस्या स्गुवल्लीपञ्चमपर्यायस्थानन्दे प्रतिस्तिता तच स्थान-न्यायेन तदेकार्यब्रह्मवल्या खानन्दमये निरुवाइ॥ स्तिवस्ति वित्त ॥ स ईश्वरः तपः सङ्घा लोचनमतप्यत क्रतवानित्यर्थः, खिमध्यानं कामना, बज्ज स्थामित्ययितिरेकाधिकारे सप्रकर्णे खानव्दमयो रसः। ननु लब्धु-लब्धयोभेदस्थावस्यकत्वे श्रुतिस्मृत्योविधः स्थादित्याग्रङ्कते॥ कथिनित॥

धानं सृज्यमानानां विकाराणां स्रष्टुर्व्यतिरेकः सर्व्वविकार-सृष्टिश्च न परसादात्मनाऽन्यचे।पपद्यते॥

### भेदव्यपदेशाच ॥ १७॥

दतय नानन्दमयः मंगारी यसादानन्दमयाधिकारे "र्मा वै मः, रमं ह्येवायं लब्धानन्दी भवति" इति जीवानन्द-मया भेदेन व्यपदिश्वति। न हि लक्षेव लक्षवा भवति। कथं त-ह्याता अनेष्ट्यः "त्रातालाभान परं विद्यते" द्ति च श्रुतिस्रतो यावता न लक्षेव लक्षयो भवतीत्युत्तं ॥ वाढं ॥ तथायात्मनी ऽप्रचुताताभावसीव मतसाचानवबीधनिमित्तो देहादिखना-त्मसात्मलनिय्यो लीकिको दृष्टः, तेन देहादिभूतसात्मना ऽपाताः । निष्टे । ज्येष्ट्यो । ज्येषे । ज्येषे । ज्ये । मन्नयोऽविज्ञाता विज्ञातय इत्यादिभेदयपदेश उपपद्यते। प्रतिषिद्यत एव तु पर्मार्थतः मर्बज्ञात परमेश्वरादन्या द्रष्टा श्रोता वा ''नान्याताऽस्ति द्रष्टा'' दत्यादिना परमेश्वरस्वविद्या-क चिताच्छारी रात् कर्नुभी तुर्विज्ञानात्मा खादन्यः, यथा मा-याविन खर्माख द्वधरात् स्रत्रेणाका ग्रमधिरोहतः स एव मायावी

यावता यतस्वये युक्तं चतः श्रुतिस्मृती कथिम यन्वयः उक्कां ग्रङ्काम क्रीक-रोति॥ वाटिमिति॥ तद्यांत्मन यवात्मना लभ्यत्वोक्तिवाधः स्रमेदादि-त्याग्रङ्क्य कल्पितभेदान्न वाध इत्या ह॥ तथापीति॥ स्रमेदेपी वर्षः नी किकभमः स्रात्मनः खाद्यान जभमेण दे हादिभिन्नस्य भेदभान्या पर-मात्मनी चेयत्वा युक्तिरिवर्षः। स्रन्वे एथो दे हादि यितिरिक्तत्या चयः विवेक चानेन लक्ष्यः साचात्कर्त्त्यः तद्षे श्रोत्यः विचानं निदि-ध्यासनं साचात्कारो वा श्रुयन्तरस्थार्षानुवादपीन क्र्यं। ननु भेदः

परमार्थक्षे भूमिन्छोऽन्यः। यथा वा घटाकाशादुपाधिपरिच्छि-नादनुपाधिपरिच्छिन्न त्राकाशोऽन्यः। ईदृशञ्च विज्ञानात्मपर-मात्मभेदमात्रित्य नेतरोऽनुपपत्तेर्भेदचपदेशाचेत्युकं॥

### कामाच नानुमानापेचा ॥ १८॥

श्रानन्द मयाधिकारे च "मे। आमयत वक्त स्थां प्रजायेय" दित कामियह विन्धिं शान्तानुमानिक मिष मां स्थापिक स्थितम चे-तनं प्रधानमानन्द मयलेन कारणलेन चापे चितयं। ई चतेनी श-ब्दिमिति निराक्ततमिष प्रधानं पूर्वे स्व चे। दाहतां कामियह वश्रुतिं श्राश्रित्य प्रमङ्गात् पुनर्निराक्तियते गतिमामान्य प्रपञ्चनाय।।

### ऋसिन्स्य च तद्यागं शास्ति ॥ १८ ॥

ं इतञ्चन प्रधाने जीवे वाऽऽनन्दमयग्रब्दः, यस्रादिसिन्नान-न्दमये प्रकृते त्रात्मनि प्रतिबुद्धस्थास्य जीवस्य। तद्यागं गास्ति

सत्य रवास्त तचाइ॥ प्रतिषिद्यत इति॥ यत ईश्वरात् द्रष्टा जीवा प्रमेश नास्तीत चेत् जीवाभेदादीश्वरस्यापि मिळालं स्थादत याइ॥ परमेश्वर इति॥ खविद्याप्रतिविम्बलेन कस्पिताञ्जीवाचिन्माच ईश्वरः एष्यास्तीत न मिळालं। कस्पितस्याधिष्ठानाभेदेऽप्यधिष्ठानस्य ततो भेद इत्यच द्रशान्तमाइ॥ यथेति॥ स्वचारूढः खतेऽपि मिळा न जीव इत्यर्च्या भेदमाचित्रणाले द्रशान्तमाइ॥ यथा वेति॥ नन् स्वचनाद्भेदः सत्य इत्यत याइ॥ ईद्याचिति॥ कस्पितमेवेत्रर्थः। स्वचे भेदः सत्य इति पदाभावात्तदनन्यलादिस्वचणाक्त्रत्यनुसाराचेति भावः। नन्वानन्दात्मकसन्वपच्चरं प्रधानमानन्दमयमस्तु। तचाइ॥ कामाचिति॥ यनुमानगम्यमानुमानिकं। पुनरुक्तिमाण्ड्याइ॥ ईच्यतेरिति॥ यसिन-दिवति॥ विषयसप्तमी, खानन्दमयविषयप्रवाधवता जीवस्य तद्यागं

तदात्मना यागसाचागसाङ्गावापत्तिः, मुक्तिरित्यर्थः। तद्यागं गास्ति गास्तं।"यदा ह्येवैष एतसिन्नदृग्धेऽनात्येऽनिरुक्तेऽनिजयने उभयं प्रतिष्ठां विन्दते, श्रथ से उभयं गता भवति; यदा ह्येवैष एतसिन्दरमन्तरं कुर्ते, श्रथ तस्य भयं भवति" दति। एतदुत्तं भवति यदि तिसान्नानन्दमयेऽन्यमयनारं त्रतादात्यरूपं पर्यात तदा संसार्भयान निवर्त्तते। यदा लेतसिन्नानन्दमये निर-नारं तादात्येन प्रतितिष्ठति तदा मंसारभयानिवर्त्तते दतिः तच पर्मात्मपरिग्रहे घटते न प्रधानपरिग्रहे जीवपरिग्रहे वा, तसादानन्दमयः पर्मात्मेति सिद्धं।द्दन्विच वक्तयं 'स वा एष प्रवीऽनर्यमयः", "तसादा एतसाद नर्यमयात्, अन्याऽन्तरा-त्मा प्राणमयः", "तस्नादन्ये। उन्तरात्मा मने। मयः", "तस्नादन्ये।-उन्तरात्मा विज्ञानमयः" दति च विकारार्थे मयट्प्रवाहे मत्या-नन्दमय एवाकसादर्ज्जरतीयन्यायेन कथमिव मयटः प्राचुर्या-र्थलं ब्रह्मविषयलं वा त्रात्रीयते इति । मान्तवर्णिक ब्रह्माधिका-

यसाच्छा स्ति तसा इ प्रधानमिति यो जना। जीवस्य प्रधानयो गोऽप्यत्तीत्वत चा ह ॥ तदाकेति ॥ जीवस्य ब्रह्मा भेदोऽक्तीत्वत चा ह ॥ मृतिरिति॥ चार्ट्य स्थूलप्रपञ्च गृत्ये। चात्मसम्बन्धमात्यं लिङ्ग प्ररितं तहिते।
निक्तं प्रव्यक्षयं तिद्वते । निः प्रेष्ठ चयसानं निजयनं माया तच्छून्ये।
ब्रह्म ग्रामयं यथा स्थात्तथा यदैवं प्रतिष्ठां मनसः प्रक्षसां स्ति मेष्ठ विदाह्म भते च्या तदैवाभयं ब्रह्म प्राप्नोतीत्यर्थः। उत् च्या चरमत्यमत्यमप्यन्तरं भेदं यदैवेष नरः पश्चित च्या तदा तस्य भयमिति यो जना
इति। दित्तकारमतं दूषयित ॥ इदिन्वति ॥ इह पर्याख्यायां विकारायंके मयित बृद्धिसे सत्यकस्मात् कारणं विना एकप्रकरणस्यस्य मयटः
पूर्वे विकारार्यकत्वं, चन्ते प्रामुर्यार्थकत्विमत्यर्द्धजरतीयं कथमिव केन

रादिति चेत्, श्रवमयादीनामिष तर्हि ब्रह्मालप्रमङ्गः। श्रवाह युत्रमन्नमयादीनामब्रह्मालं तस्मात्तस्मादन्तरस्थान्तरस्थान्यस्थान्यस्थात्मन उच्यमानलात्, श्रानन्दमयात्तु न किस्यदन्थे।ऽन्तर श्रात्योग्यते। तेनानन्दमयस्थ ब्रह्मालं, श्रन्थया प्रकृतहानाऽप्रकृतप्रक्रियाप्रमङ्गादिति। श्रवीच्यते, यद्यप्यन्नमयादिभ्य द्वानन्दमयादन्थे।ऽन्तर् श्रात्येति न श्रूयते तथापि नानन्दमयस्य ब्रह्मालं, यतः
श्रानन्दमयं प्रकृत्य श्रूयते ''तस्य प्रियमेव ग्रिरः, मोदो दिचिणः
पचः, प्रमोद उत्तरः पचः, श्रानन्द श्रात्मा, ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठाः'
दति। तत्र यद्वह्मोह मन्त्रवर्णे प्रकृतं ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मः' दति
तदिह ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्युच्यते तदिजिज्ञापियषयेवान्नमयादय
श्रानन्दमयपर्यन्ताः पञ्चकोशाः कस्यन्ते,तच कुतः प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रियाप्रमङ्गः। नन्वानन्दमयस्थावयवलेन ब्रह्म पुच्छं प्रति-

दशानीन चात्रीयत इति इदं वक्तयमियन्यः। प्रश्नं प्रयाग्रङ्कते॥ मान्ति॥ स्पुटमृत्तरं। किमान्तर इति न श्रूयते किं वा वन्तुतेऽप्यान्तरं वद्मा न श्रूयत इति विकल्प चायमङ्गीकरोति॥ चने चित्रे ययपीति॥ विकारप्रायपाठानुग्रङ्गीतमयदृश्रुतेः सावयविषङ्गाचे याद्माति॥ विकारप्रायपाठानुग्रङ्गीतमयदृश्रुतेः सावयविषङ्गाचे याद्मा तथा-प्रीति॥ इर्णार्थस्य दृष्ट्या जातं सुखं प्रयं, स्मृत्याऽऽमादः, स चाम्यासात् प्रक्रस्यः प्रमोदः, चानन्दन्तु कारणं। विम्वचैतन्यमात्मा, प्रिरः पुच्चयोमं-ध्यक्तायः वद्मा श्रुद्धमिति श्रुत्यश्चः। दितीयं प्रत्याः ॥ तत्र यदिति॥ यन्मन्ते प्रक्रतं गृह्मानिह्नितवेन सर्वान्तरं बद्मा तदिह पुच्चवाच्ये बद्धाप्रव्दात् प्रक्षतं गृह्मानिह्नितवेन सर्वान्तरं बद्मा तदिह पुच्चवाच्ये बद्धाप्रव्दात् प्रत्यभिद्यायते तस्येव विद्यापनेच्च्या पञ्चकोष्रक्रपा गृह्मा प्रपञ्चिता, तत्र तात्ययं नान्तीति वक्तं कल्प्यन्त इत्युक्तं। एवं पुच्चवाच्ये प्रकृतस्व प्रधानव्यं प्रधानव्यं प्रकृतविष्य इत्यानिह्मानं विक्रां प्रकृत्वविष्य इत्यानिह्मानं वात्ये प्रयमन्त्रस्व विद्याभिद्याने सति पुच्चग्रव्दिति। स्राप्ते विद्याभिद्यानि विद्याने विद्याने विद्याने विद्याने विद्याने विद्याने प्रयमन्त्रस्व विद्याने सति पुच्चग्रव्दिति। स्राप्ते विद्याने विद्याने

ष्टेत्युच्यते। श्रन्नमयादीनामिवेदं पुच्छं प्रतिष्टेत्यादि, तत्र कथं ब्रह्मणः खप्रधानतं ग्रक्यं विज्ञातुं,प्रकृततादिति ब्रूमः। नन्वान-न्दमयावयवलेनापि ब्रह्मणि विज्ञायमाने न प्रकृतलं हीयते त्रा-नन्दमयस ब्रह्मवादिति। श्रवीचिते तथा सति तदेव ब्रह्मानन्द-मय त्रात्मावयवी तदेव च ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठावयव द्रत्यसामञ्जसं सात्। त्रन्यतरपरिग्रहे तु युक्तं ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्टेत्य नैव ब्रह्म निर्देश त्रात्रयितुं त्रह्मगब्दमंयागानानन्दमयवाको त्रह्मगब्दमंयागा-भावादिति। श्रपि च ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्टेति उत्तेदमुच्यते "तद्योष-क्षाका भवति, श्रमन्नेव म भवति, श्रमद्वह्मीति वेद चेत्, श्रस्ति ब्रह्मीति चेदेद, मन्तमेनन्तता विदुः" दति। श्रिसिं श्र श्लोकेऽनन्-क्रयानन्दमयं ब्रह्मण एव भावाभाववेदनयार्गुणदोषाभिधाना-द्रम्यते ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्टेत्यच ब्रह्मण एव खप्रधानलिमिति। न चानन्दमयस्थात्मना भावाभावमञ्जा युका प्रियमोदादिविभेष-स्थानन्दमयस्य सर्वलाकप्रसिद्धलात् कथं पुनः सप्रधानं सद्घ ह्या-

चरमञ्जूतश्रव्योरादास्वानुपसञ्चातिवरेधिने बिजीयस्वात् पुक्शस्वेन प्राप्तगुग्वस्य बाध इति मत्वाह ॥ प्रकृतत्वादिति ॥ प्रकृरणस्यान्यथा सिद्धिमाह ॥ निन्दित ॥ रकस्येव गुग्यतं प्रधानत्वञ्च विरुद्धिमत्याह ॥ स्वज्ञोत्यत इति ॥ तत्र विरोधिनरासायान्यतरिमान् वाक्ये ब्रह्मसीकारे पुक्क वाक्ये ब्रह्म स्वीकार्य्यमित्याह ॥ स्वन्यतरेति ॥ वाक्यशेषाचैविमत्याह ॥ स्वपि चेति ॥ तत्र ब्रह्माण श्लोकोऽपीत्ययः । पुक्क्शब्दस्य गतिं एक्कृति ॥ कथं पुनरिति ॥ त्यापि पुक्कशब्दस्य मुख्यार्था वत्तमशक्यः ब्रह्मण स्वानन्दमयनाङ्गुल्वाभावात् पुक्कद्रस्य मुख्यार्था वात्तमशक्यः ब्रह्मण प्रतिस्वापद्योगात्, ब्रह्मशब्दस्य मुख्यार्थनाभाच । त्यत्वे ब्रह्मपदस्या-प्यवयवनस्वनत्वत्वादित्याह ॥ नैष देश इति ॥ पुक्कमित्याधारत्वमात्र- नन्द मयस्य पुच्छ लेन निर्दि ग्राते ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेति। नैष देषिः पुच्छवत् पुच्छं प्रतिष्ठापरायणमेकनीडं लीकिकस्थानन्द जातस्य ब्रह्मानन्द इत्येतदनेन विवच्यते नावयवलं। "एतस्येवानन्द स्थान्यानि भूतानि मात्रामुपजीविन्त" इति श्रुत्यन्तरात्। श्रपि चानन्द मयस्य ब्रह्माले प्रियाद्यवयवलेन सविभेषं ब्रह्माम्हपगन्त्र्यं। निर्विभेषन्तु ब्रह्मावायभेषे श्रूयते वाङ्ममनस्योरगोचरत्वाभिधानात्, "यतो वाचो निवर्त्तन्ते, श्रप्राप्य मनसा सह", "श्रानन्दं ब्रह्माणे विद्दान्न विभेति कुतस्वन" इति। श्रपि चानन्द ब्रह्माणे विद्दान्न विभेति कुतस्वन" इति। श्रपि चानन्द प्रसुर इत्युक्ते दुःखास्तिलमपि गम्यते प्राचुर्यस्य लोके प्रतियोग्यन्यत्वापेचलात्। तथाच सित "यत्र नान्यत् पश्यित,नान्यच्छू-णोति,नान्यदिजानाति,स भूमा" इति भूमि ब्रह्माणि तद्यतिरिक्तान्भावश्रुतिरूपरुद्धोत। प्रतिभरीरञ्च प्रियादिभेदादानन्द मयस्थापि

मुत्तं प्रतिष्ठे खेतनी डलं एकं मुखं नी डं अधिष्ठा नं सो पारा नस्य जगत इत्यर्थः। ननु रुक्ति तारे पि तै किरीय वाक्यं ब्रह्मण समन्वितं इसं, तत्र किमुराहरण भेरे ने त्या प्रज्ञाह ॥ यपि चेति ॥ यत्र सविष्ठे ष्ठलं तत्र वाष्ट्रानस्यो चरत्विमित्त या प्रेरत्र व्यापका भावे। त्या निर्विष्ठे ष्ठमुयत-इत्याह ॥ निर्विष्ठे ष्ठमिति ॥ निवर्त्तते व्यक्ता इत्यर्थः। सविष्ठे षस्य स्थान्य स्थाय स्था

भिन्नलं, ब्रह्म तु न प्रतिशरीरं भिद्यते "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" द्रत्यानन्यश्रुते:, ''एका देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्ववापी सर्वभूता-नारात्मा" दति च श्रुत्यन्तरात्। न चानन्दमयाभामः श्रूयते, प्रातिपदिकार्थमात्रमेव हि सर्व्वत्राभ्यस्रते "रमे वै मः,रमं ह्येवायं लब्धाऽऽनन्दी भवति, की ह्येवान्यात्कः प्राप्धात्, यदेष त्राकाण त्रानन्दो न स्थात्, एष ह्येवानन्दयाति, मैषानन्दस्य मीमांसा भवति" "त्रानन्दं ब्रह्मणा विदान विभेति कुतञ्चन", त्रानन्दो ब्रह्मेति खजानात्''दति च।यदि चानन्दमयग्रब्दस्य ब्रह्मविषयतं निश्चितं भवेत् तत उत्तरेखानन्दमा चप्रयोगेखयानन्दमया-भासः कल्प्येत,न लानन्दमयस्य ब्रह्मतमस्ति प्रियशिरस्त्रादिभि-र्चेतुभिरित्यवाचाम।तसाच्कृत्यनारे "विज्ञानमानन्दं" ब्रह्म इति त्रानन्दप्रातिपदिकस्य ब्रह्मणि प्रयोगदर्भनात् "यदेष त्राकाश श्रानन्दो न स्थात्"दत्यादि ब्रह्मविषयः प्रयोगो न लानन्दमया-भ्यास दत्यवगन्तयं। यस्वयं मयडन्तस्वैवानन्द्शब्दस्याभ्यास एत-मानन्दमयमात्मानमुपसङ्कामतीति न तस्य ब्रह्मविषयलमस्ति

स्यादिति मन्तयं। किञ्च भिद्मलाङ्घटवद्म ब्रह्मते व्याह्म प्रतिष्ररीरमिति॥ नन्यभस्मानानन्दपदं लद्मायानन्दमयपरं इत्यभ्यासि द्विरिव्यत चाह्म यदि चेति॥ च्यानन्दमयस्य ब्रह्मले निर्णीते सव्यानन्दपरस्य तत्य-रल्ज्ञानादभ्यासि द्विः, तिस्य द्वां ति त्वर्णय इति परस्पराष्ट्रय इति भावः। च्यमभ्यासः पृच्छब्रह्मण इत्याह्म तस्मादिति॥ उपसंक्रमणं वाधः॥ ननु स एवं विदिति ब्रह्मविदं प्रक्रम्योपसंक्रमणवाकोन पालं निर्दिश्यते तत्तस्याब्रह्मलेन सिद्धातीति प्रञ्जते॥ नन्विति॥ उपसंक्रमणं प्रा-प्रित्यङ्गीक्रव्य विप्रिष्टप्राष्ट्रक्षण विप्रेषण्याप्तिपालमुक्तमित्याह्म नैष-इति॥ जानेनाकाणानां वाधन्तदिति सिद्धान्ते वाधाविधप्रवागानन्दला-

विकारात्मनामेवान्नमयादीनामनात्मनामुपसङ्कामितव्यानां प्रवा-हे पिततलात्। ननानन्दमयस्थापमङ्कामितयस्थान्नमयादिवद्ग-ह्मले सति नैव विदुषा ब्रह्मप्राप्तिफलं निर्दिष्टं भवेत्। नैष देाषः। श्रानन्द मयोपसङ्कः मणनिर्देशेनैव विदुषः पुच्छ प्रतिष्ठाभूतब्रह्मप्राप्तेः फलस्य निर्दिष्टलात् ''तद्येष स्नाका भवति, यता वाचा निव-र्त्तन्ते"द्त्यादिना प्रपञ्चमानलात्। "यत्तानन्दमयसनिधाने "मा ऽकामयत,वज्ज स्वां प्रजायेय"दतीयं श्रुतिस्दाइता सा"त्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा" दत्यनेन सन्निहिततरेण ब्रह्मणा समञ्ज्ञमानानानन्दम-यस ब्रह्मतां प्रतिबाधयति, तद्पेचलाचा चरस प्रत्यस "र्मा वै मः" दत्यादेर्नानन्दमयविषयता। ननु मेाऽकामयत दति त्रह्मणि पुंचिङ्गनिर्देशो ने।पपद्यते । नायं दे।षः । "तसादा एतसादा-तान त्राकाशः सम्रूतः" दत्यत्र पं लिङ्गेनायाताशब्देन ब्रह्मणः प्रकृतलात्। या तु भागवी वारुणी विद्या "त्रानन्दे। ब्रह्मित यजानात्" दति तस्यां मयड अवणात् प्रियशिर स्वाद्य अवणाच युक्तमानन्दस्य ब्रह्मालं। तसादणुमाचमपि विभेषमनाश्रित्य न स्वत एव प्रियभिरस्वादि ब्रह्मण उपपद्यते, न चेह सविशेषं

भोऽषादुक्त उत्तरक्षेकिन स्फुटीक्रत हत्या ह ॥ तदपीति ॥ तदपेचात्वादिति कामियत्य पृच्छ बद्धाविषयत्वादित्य र्यः। यदुक्तं पञ्चमस्यानस्यत्वादानन्दमये बद्धाविष्ठी समाप्ता स्गृवस्तीवदिति तचा ह ॥ यत्त्विति ॥ या त्वित्य र्यः। मयट्- श्रुत्वा सावयवतादि जिङ्गेन च स्थानं वाध्यमिति भावः। गोचराति क्रमे। गोचरत्वाभावः। पूर्वमी चतेः संभ्रयाभावात् इति युक्त्या पायपाठे। निश्वायक हत्युक्तं। तिर्ष्टं स्वत्र पुच्छ पदस्याधारावयवयोर्जं च्यासाम्यात्

<sup>\*</sup> यद्वेति पाठान्तरं।

ब्रह्म प्रतिपिपादि यिषितं वाङ्मनसगाचरातिक्रमश्रुतेः । तस्मा-दन्नमयादिष्विवानन्दमयेऽपि विकारार्थ एव मयट्विज्ञेया न प्राचुर्थार्थः। स्वाणि लेवं व्याख्येयानि ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्यव किमानन्दमयस्थावयवलेन ब्रह्म विवच्छते, उत स्वप्रधानलेनेति। पुच्छ ग्रब्दादवयवले नेति प्राप्त उचाते। त्रानन्द मयोऽभ्यामात्। त्रानन्दमय त्रात्मेत्यत्र ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेति खप्रधानमेव ब्रह्मी-पदि खते उभ्यासात्। असन्तेव स भवति, इत्यसिनिगमनञ्जाके ब्रह्मण एव केवलसाभ्यसमानवात्। विकारणब्दान्नेति चेन्न प्राच्-र्थात्। विकारशब्दोऽवयत्रशब्दोऽभिप्रेतः, पुच्छमित्यवयवशब्दान खप्रधानलं ब्रह्मण इति यदुक्तं तस्य परिचारो वक्तयः। अवी-चाते नायं दोषः प्राचुर्याद यवयवश्रब्दोपपत्तेः। प्राचुर्यं प्राया-पत्तिर्वयवपायवचनिमत्यर्थः। श्रवमयादीनां हि भिर श्रादिषु श्रवयवेषू के यानन्द मयसापि शिर श्रादी न्यवयवान्तरा सुक्षावय-वप्रायापत्था ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्या इ नावयवविवचया यत्कारण-मभ्यासादिति खप्रधानलं ब्रह्मणः समर्थितं। तद्भेतु व्यपदेशाच।

संश्ये। इस्ती व्यवयवपायपाठे। निस्वायक इति पूर्व्वाधिकरणसिद्धान्तयुत्यभावेन पूर्व्वपद्ययति ॥ पुक्क् शब्दादिति॥ तथा च प्रव्यदाहरणसङ्गतिः
पूर्व्वपद्ये सगुणापास्तिः सिद्धान्ते निर्मुणपमितिः पानं वेदान्तवाक्यसमन्वयात्तेः श्रुव्यादिसङ्गतयः स्फुटा एव, सूत्रस्थानन्दमयपदेन तद्वाक्यस्थं
ब्रह्मपदं नद्यते। विकायते इनेनेति विकारो इवयवः प्रायापत्तिरिति
स्ववयवक्रमस्य बुद्धा प्राप्तिरिव्यर्थः। स्वत्र चि प्रस्ततस्य ब्रह्मणा द्यानार्थके श्राः प्रद्यितेन कल्यन्ते नाच तात्यर्थमस्ति, तचानन्दमयस्थापि स्ववयवान्तरो त्यानन्तरं किसंस्वत् पृक्के वक्तस्य प्रस्तं ब्रह्म पृक्क्पदेने । तां
तस्यानन्दमयाधारत्वेनावस्यं वक्तस्य लादित्यर्थः॥ तद्वेतु व्यपदेशाच ॥ तस्य

मर्बस विकारजातस्य सानन्दमयस्य कार्णलेण ब्रह्म व्यपदि-श्वते "इदं सर्वमस्जत यदिदं किञ्च" इति, न च कार्णं सदृद्धा स्वविकारस्थानन्दमयस्य मुख्यया हत्त्याऽवयव उपपद्यते। श्रप-राष्यपि स्वचाणि यथासभावं पुच्छवाक्यनिर्दिष्टस्वेव ब्रह्मण उप-पादकानि द्रष्ट्याणि॥

# ऋन्तस्तइर्स्मापदेशात्॥ २०॥

द्रमान्नायते ''त्रय य एषा उन्तरादित्ये हिरणायः पुरुषा हृ यते हिरणास्त्र हिरणाकेश त्राप्रणखात् मर्व एव सुवर्णः। तस्य यथा कष्णामं पुण्डरोकमेवमिणी, तस्योदिति नाम, म

ब्रह्मणः सर्वेकार्यहेतुलयपदेशात् प्रियादिविशिखलाकारेणानन्दम-यस्य जीवस्य कार्यवात्तं प्रति ग्रेषतं ब्रह्मणे। न युक्तमित्यर्थः। मान्त्रवर्णि-कमेव च गीयते ब्रह्मविदाप्नीति पर्मिति, यस्य ज्ञानानम् क्षिरका यत् सत्यं ज्ञानिमिति मन्त्रोत्तां ब्रह्म तदत्रैव पुच्छवाक्ये गीयते ब्रह्मपदसंवी-गात्, नानन्दमयवाका इत्यर्थः। नेतरोऽन्पपत्तेः। इतर चानन्दमयो जीवोऽच न प्रतिपादाः सर्वस्र खाद्यन्पपत्तरिद्यर्थः। भेदवपदेशाच। व्ययमानन्दमया ब्रह्मारसं लब्धानन्दोभवतीति, भेदीतीच तस्या-प्रतिपाद्यतेत्वर्थः। चानन्द्रमया ब्रह्म तैत्तिरीयकपच्चमस्थानस्वतात्। चानन्दवदिव्याग्रङ्घा ह। कामाच नानुमानापेचा काम्यत इति काम चानन्दः तस्य स्मावन्त्यां पञ्चमस्य ब्रह्मन्दरेगनन्दमयस्यापि ब्रह्म-लानुमानापेचा न कार्या, विकारार्घकमयित्रिरोधादिवर्धः। भेद-व्यपदेशचेत् सग्णब्रह्मात्र वेदां स्थादिवाश ङ्या ह । चस्मित्रस् च तदो गं पास्ति। गुर्हानिहितलेन प्रतीचिस एक इत्यपसंहते पुच्छवाको सो ब्रह्मणा इमेव परं ब्रह्मीत प्रवाधवत चानन्दमयस्य यदा होति पास्त्रे ब्रह्मभावं प्रास्ति, खती निर्मुणब्रह्मी चानार्थं जीवभेदान्वाद इत्यभि-प्रेत्या इ। यपराख्यपीति ॥ यन्तत्तधर्मी। परेशात्। इ।न्दोग्यवाकाम्दा इ-रति॥ यथ य रति॥ चथेत्यपास्तिपारमार्थः। चिरसायो च्ये।तिर्विकारः, पुरुषः पूर्णाऽपि मृर्त्तिमानुपासकेर्दृश्यते। मृर्त्तिमा ह ॥ हिर्प्छेति॥ प्रमखा

एष सर्वेभाः पाप्रभा उदित, उदेति ह वै सर्वेभाः पाप्रभा य एवं वेद" दत्यधिदैवतं। त्रयाधात्ममणय "य एषे। उन्तर चिणि पुरुषे। दृश्यते" इत्यादि । तच मंग्रयः। किं विद्याकर्मातिग्रयवगात् प्रा-त्रीत्कर्षः किञ्चत् मंसारी सर्यमण्डले चचुषि चौपास्वेन श्रूयते, किं वा नित्यसिद्धः परमेश्वर इति। किन्तावत् प्राप्तं संसारीति, कुतः, रूपवत्त्रवणात्। त्रादित्यपुरुषे तावद्विरण्यसमुरित्या-दिरूपमुदाइतं, ऋचिपुरुषेऽपि तदेवातिदेशेन प्राप्यते तस्वैतस्य तदेव रूपं यदम्य रूपमिति। न च परमे यरस रूपवलं युक्तं "श्रग्रब्दमस्पर्भमरूपमथ्ययं"दति श्रुते:। श्राधारश्रवणाच "य एषे। ऽलरादित्ये य एषाऽलरचिषि" दति। न ह्यनाधारस्य समिह-मप्रतिष्ठस्य सर्वयाणिनः परमेश्वरसाधार उपदिखेत "स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति खे महिन्नि" इति "त्राकाणवत्मर्वगतंश्व नित्यः" दति च श्रुती भवतः। ऐश्वर्णमर्थादाश्रुतेश्व "स एष ये

नखारां तेन सहे व्यभिविधावाङ्। ने चयो विशेषमा ह ॥ तस्येति ॥ कपेर्म- केटस्य खासः पुच्छभागो ( व्यन्ते जस्वी तत्तुः पुख्रीकं यथा, दीप्तम- देवं तस्य पुरुषस्याच्यि सयो विकसितरक्षाम्भाजनयन इत्यर्थः। उपा स्वार्यमादित्यमण्डलं स्थानं रूप द्वीक्षा नाम करोति॥ तस्योदिति॥ उद्यान निर्वित्त ॥ सहति ॥ उदित उद्गतः सर्व्यपापास्यृष्ट इत्यर्थः। नामज्ञान्यकामा । उदित हित ॥ देवतास्थानं खादित्यमधिकत्योपास्युक्त्यन्त- समामानं दे हमधिकत्यापि तद्किरित्या ह ॥ चयेति ॥ पूर्वेच ब्रह्मपद- मानन्दमयपदमानन्दपदाभ्यास द्वित मुख्यित्वरादिव क्रप्रमाणवधा विन्यम्य इति पूर्वे सिद्धान्तर्थय वद्वपवन्तादिव क्रप्रमाणवधा ज्ञीवा हिर्म्य इति पूर्वे सिद्धान्तर्थान सुक्षा पूर्वेमत्यां तः सिद्धनिर्मणसमन्वयस्यापवादार्थं पूर्वप- च्यति ॥ संसारीति ॥ चच पूर्वे त्तरपद्यो ज्ञीवब्रह्मणे रूपास्तः पत्नं, चित्रणी त्यास्त संसारीति ॥ सम्बन्धः। श्रातमा ह ॥ स्य हति ॥

चामुमान् पराच्चा लोकास्तेषां चे छे देवकामानाच्च" दत्यादित्यपुरुषस्यैयर्थमर्थादा "म एष ये चैतसादर्वाच्चा लोकास्तेषाच्चे छे
मनुष्यकामानाच्च" दत्यचिपुरुषस्य। न च परसेयरस्य मर्थादावदेयर्थं युक्तं "एष मर्वेयर एष भूताधिपतिरेष भूतपाल एष मेतुविधरण एषां लोकानामसमोदाय"दत्यविभेषश्रुतः। तस्मान्नाच्यादित्ययोरनः परमेयर दत्येवं प्राप्ते न्नूमः, श्रन्तसद्धमीपदेभात्,
दित्ययोरनः परमेयर दत्येवं प्राप्ते न्नूमः, श्रन्तसद्धमीपदेभात्,
दित्ययोरनः परमेयर एव न मंसारी। कुतः। तद्धमीपदेभात्। तस्य चि
परमेयरस्य धर्मा दच्चेपदिष्टास्त्यया "तस्योदित नाम" दति
श्रावित्या "श्रस्यादित्यपुरुषस्य नाम स एष सर्वेभ्यः पामभ्य
चितः" दित सर्वपामापगमेन निर्वित्तः, तदेव च क्रतनिर्वचनं
नामाचिपुरुषस्याधितिदिश्रति "यन्नाम तन्नाम"दित। सर्वपामापगमस्य परमात्मन एव श्रूयते "य श्रात्मा श्रपद्यापागा"दत्यादी।

चादित्वसः पुरुषः, चमुद्यादादित्वादूर्द्धगा ये नेचन नेवानि वाचीत्रयो देवभागानाश्चित्वरः। स यघाऽचित्वसः पुरुष यतसादच्योऽधक्तना
ये नेवाना ये च मनुष्यनामा भे।गाक्तेषामीश्वर इति मर्यादा श्रूयते। चतः
श्रुतेच संसारीत्वर्यः। यष सर्वेश्वर इत्यविशेषश्रुतेरिति सम्बन्धः।भृताधिपतिर्यमः, भृतपान इन्द्रादिश्व यष यव। किञ्च जनानामसङ्गराय
नेवाने विधारके। यथा सेतुरेवमेषां नेवानानं वर्णाश्रमादीनां मर्यादाहेतुत्वात् सेतुरेष यव, चतः सर्वेश्वर इत्यर्थः।सूत्रं व्याचर्छे॥ य यष इति॥
यद्यप्येनस्मिन् वाक्ये प्रथमश्रुतानुसारेण चरमं नेयं, तथाप्यच प्रथमं
श्रुतं रूपवन्त्वं निष्पानं ध्यानार्थमोश्वरे नेतुं श्रक्यञ्च सर्व्यापासङ्गित्वं सव्यात्मेनतन्तु सपानं जीवे नेतुमश्रक्यञ्चेति प्रवनं। न च "न इ वे देवान्
पापं गच्छितः इति श्रतेरादित्यजीवस्थापि पाप्रास्पाद्यात्वमिति वाचं।
श्रतेरधुना नर्मानधिनारिणां देवानां क्रियमाणपाप्रासम्बन्धे तत्पानाः

तथा 'चाचुषे पुरुषे मैव च्यक् तत् साम तदुक्यं तद्य जुसाद्व ह्या 'दत्यृ-क्सामाद्यात्मकतां निर्द्धारयित, सा च परमेश्वरखोपपद्यते सर्व-कारणवात् सर्वात्मक लोपपत्ते:। प्रधियम्याद्यात्मके चाधिदैवत-स्वसामे वाक्प्राणाद्यात्मके चाधात्ममनुक्रम्याद्द तस्य क्ष्र्च साम च गेण्या दत्यधिदैवतं तथाध्यात्ममि ''यावमुख गेण्या ता गेण्या'' दति। तच सर्वात्मकले सत्येवोपपद्यते ''तद्य दमे वीणायां गाय-न्येतन्त्वेव ते गायन्ति तस्मान्ते धनस्वयः'' दित च लोकिकेव्यपि गाने व्यस्यैव गीयमानलं दर्भयित। तच परमेश्वरपरिग्रहे घटते॥

> यद् यदिश्वितमसन्तं श्रीमदूर्जितमेव वा। तत्तदेवावगच्छ लं मम तेजोंऽश्रमभवं।

स्पर्भे वा तालार्यात् तेषां सञ्चितपापाभावे ची यो प्राणे मर्च्य लोकं विश-न्तीति चयोगादिलभिप्रेलाइ॥ सर्विपापापगमस परमातान रवेति॥ सार्वात्यमा इ॥ तथेति॥ यत्र तक्कब्दै या चुषः प्रष उचते ऋगा-द्यमेच्या लिङ्गवात्ययः ॥ उक्षं प्रस्तविशेषः । तत्साइचर्यात् साम-स्तानं उन्यादन्यच्छ स्त्रम्माचते, यन्वेदी यन्ः, ब्रह्म नया वेदा इत्यर्धः॥ एिययानादातान इति ॥ याधिदैवतसन् एिययनारी च्युनच्चादि-त्यात युताभा रूपा पश्चिवधा श्रुत्यता, साम चामिवाव्यादित्यचन्द्रादि त्यातातिक्षणारूपम्तां पर्वविधं। चथातान्त ऋक् वाक् चचः श्रीचा-चित्रसमुज्ञभा रूपा चतुर्विधा, साम च प्रामच्छायात्ममनीऽचिग्रताति-नीलरूपं चतुर्विधम्तां। एवं क्रमेगा ऋक्सामे चन्क्रम्या इ श्रुतिः॥ तस्येति । या सर्वातान ऋन्सामाताना गेणावम्यादित्यस्यस्य तावेवा-चित्यस्य ग्रेष्णा पर्वागोव्यर्थः ॥ तचेति ॥ ऋन्सामग्रेषालमिव्यर्थः । सर्व-गानगेयत्वं लिङ्गान्तरमाच्च॥ तद्य इति ॥ तत्तत्र लोको धनस्य सनि-र्जाभा येषां ते धनसनया विभूतिमन्त इत्यर्थः। नन् जाेक राजाना गीयन्ते नेश्वर इत्यत चाइ ॥ यदादिति॥ पशुवित्तादिविभितिः, श्रीः कान्तिः। ऊर्जितलं बलं, तदातं सत्त्वं राजादिकं मदंश रवेति तः

दित भगवद्गीतादर्भनात् लोककामेशिवलमपि निर्द्धुणं श्रूयमाणं परमेश्वरं गमयति। यत्तूकं हिर्प्यमाश्रुरित्यादि छ-पत्रवणं परमेश्वरे ने।पपद्येत दृश्यच त्रूमः, स्थात् परमेश्वरस्था-पीच्छावशान्मायामयं छपं साधकानुग्रहार्थे।

> माया होषा मया सृष्टा यन्तां पश्विम नार्द। मर्ब्वभूतगुणैर्युक्तं न लं मां द्रष्टुमईिम॥

दित सारणात्। श्रिप च यत्र निरस्तामर्व्यविशेषं पारमेश्वरं रूपमुपदिश्वते भवति तत्र शास्तं "श्रशब्दमसार्थमरूपमय्यं" द्रायादि। मर्व्यकारणलान्तु विकारधर्मीरिप कैश्विदिशिष्टः परमेश्वर उपाखलेन निर्दिश्वते "मर्व्यकमा मर्व्यकामः मर्व्यग्धः मर्व्यसः" द्रायदिना, तथा हिरख्यश्रश्रलादिनिर्देशेऽपि भविय्वति। यदप्याधारश्रवणात्र परमेश्वर द्रायत्रे च्यते स्वमिष्टमप्रतिष्ठस्याप्याधारविशेषोपदेश उपामनार्था भविष्यति मर्व्यगतलाद्ग्रह्मणा योमवत् मर्व्यात्मान्तरे पपत्तेः। ऐश्वर्यमर्थादाश्रवणमप्याध्यात्माधिदैवतिवभागापेन्तमुपामनार्थमेव, तस्मात्यरमेश्वर एवाच्यादित्ययोरनार्पदिश्वते।।

द्गानमीश्वरस्थेवेत्यर्थः। निरङ्गुमनन्याधीनं, एषा विचित्ररूपा मूर्त्ति-मीया विक्षतिलान्माया मया स्रष्टेत्यर्थः। यद्गतमण्ड्यमित्यादिवान्यं तत् च्चेयपरिमत्याद्य ॥ चिप चेति ॥ ति हि रूपं कुतस्तत्राद्य ॥ सर्व्येति ॥ यत्र तूपास्यत्वेनोचते तन्त्रत्यथाह्त्य सर्व्यनारणलात् प्राप्तरूपलं सर्व्य-कर्मोत्यादिश्वत्यानिर्द्यत्यत् र्तत् योजना। मर्थादावदेश्वर्यमीश्वरस्य नेत्युत्तं निराकरोति ॥ सेश्वर्यति ॥ चथ्यात्माधिदैवथ्यानयोविभागः प्रयक्षयेगाः, तदपेत्तमेव न लेश्वर्यस्य परिच्हेदार्यमित्यर्थः। ननु उपा-

## भेदव्यपदेशाचान्यः॥ २१॥

श्रस्त च श्रादित्यादिश्र रोराभिमानिभ्या जीवेभ्ये।ऽन्य ईश्व-रे।ऽन्तर्थ्यामी "य श्रादित्ये तिष्ठन्नादित्याद न्तरे। यमादित्ये। न वेद यस्वादित्यः श्ररीरं य श्रादित्यमन्तरे। यमयत्येष त श्रात्माऽन्तर्थ्याम्यस्तः" दित श्रुत्यन्तरे भेदव्यपदेशात्। तच स्वादित्यादन्तरे।ऽयं श्रादित्ये। न वेदेति वेदितुरादित्यात् विज्ञानात्मने।ऽन्ये।ऽन्तर्थ्याभीति स्पष्टं निर्द्धियते म एवेद्यायन्त-रादित्ये पुरुषे। भवितुमर्द्धति श्रुतिमामान्यात्। तस्मात् पर-मेश्वर एवेद्दे।पदिस्थत दिति मिद्धं॥

### त्राकाशस्त्रिङ्गात् ॥ २२ ॥

कान्देग्ये ददमामनन्ति "त्रख लोकस का गतिरित्याकाण दति दोवाच सर्वाणि ह वा दमानि भूतान्याकाणादेव समृत्य-

स्योद्देशने। पास्तिविधेविधेविज्ञवानमं यो त्री ह्यादिवदन्यतः सिद्धिवीचेत्याश्क्षाह्य भेदेति॥ च्यादिव्यजीवादीश्वरस्य भेदोक्तेः श्रुवन्तरे जीवादन्य ईश्वरः सिद्ध इति स्त्रवार्थमा ह्या च्यक्तीति॥ च्यादिव्ये स्थितरिमानिराशार्थमादिव्यादन्तर इति जीवं निरस्यति॥ यमिति॥ च्यश्ररीरस्य
कथं नियन्तृत्वं तचाह्य । यस्येति॥ च्यन्त्यामिपदार्थमा ह्या । य इति॥
तस्यानात्मविनरासाया ह्या । एष त इति॥ ते तव खरूपिनवर्थः।
च्यादिव्यान्तरत्वश्रुतेः समानवादिव्यर्थः। तस्मात् पर स्वादिव्यादिस्थानक्ष उद्गोषे उपास्य इति सिद्धं। भवतु रूपवन्त्यादिद्वं क्विक्षानां
पापास्पर्शित्वाद्ययभिचारित्रस्विक्षिरन्यथानयनं, इत्त्व लाकाग्रपदश्रतिः
विक्षाद्वीयसीति प्रव्यात्वर्योन प्राप्ते प्रवात्वः॥ च्याकाग्रस्तिः ह्याद्वीययवाक्यमुदाह्रस्ति॥ इदमिति॥ श्राकावव्ये। व्राह्मणो
जीविलं राजानं एक्क्ति, च्यय एव्यीनोकस्थान्यस्य च क च्याधार इति।

चन द्रत्याकाभं प्रत्यसं यन्याकाभी ह्येवैभ्या ज्यायानाकाभः पराथणं'' दति। तच मंगयः। किमाकाग्रग्रब्देन परं ब्रह्माभि-धीयते, उत स्ताकाशमिति । कुतः संशय । उभयन प्रयागदर्श-नात्। भूतविशेषे तावत् सुप्रसिद्धा लोकवेदयोराकाशशब्दा ब्रह्माण्यपि कचित् प्रयुज्यमाना दृश्यते, यच वाकाभेषवभादमा-धारणगुणअवणादा निर्द्धारितं ब्रह्म भवति यया "यदेष त्राकाण त्रानन्दो न स्थात्"दति, "त्राकाणो वै नामक्षययोर्नि-र्विह्ता ते यदन्तरा तद्वद्वा" इति चैवमादी, ऋतः मंग्रयः। किं पुनरच युक्तं भूताकाश्रमिति, कुतः, तद्धि प्रसिद्धतरेण प्रयोगेण भीम्नं बुद्धिमारे। इति। न चायमाकाभभव्द उभयाः साधा-रणः प्रको विज्ञातुं, अनेकार्थतप्रमङ्गात्। तस्माद्रह्मणि गाण श्राकाश्राबदे भवितुमईति।विभुवादिभिईं बद्धभिधंमें: सदृ-ग्रमाकाग्रेन ब्रह्म भवति, न च मुख्यसक्षवे गै। णार्थय इणम-र्हति, समावित चेह मुख्यखैवाकाशस्य ग्रहणं। ननु भूताकाशप-रिग्रहे वाक्यभेषा ने।पपद्यते "सर्व्वाणि ह वा इमानि भूतानि त्राकाभादेव समृत्पद्यन्ते" दत्यादिः। नैष देषो भूताकाभ्रसापि वाय्वादिक्रमेण कार्णलापपत्ते:। विज्ञायते हि "तस्नादा एत-

राजा बूते चाकाश रित होत॥ यदेष चाकाश रत्यानन्दलस्यासाधार-ग्राम्य अनगादाकाशो ब्रह्मे ववधारितं। चाकाशो वै नामेत्यच तद्वस्ति वाकाशेषादिति विभागः। निर्वहिता उत्पत्तिस्थिति हेतुः, ते नामरूपे, यदन्तरा यसाद्वित्ते यच कल्पितलेन मध्ये न्त रति वार्यः। चच पूर्व्यक्ते भूताकाशात्मनेदिशेषोपास्तिः, सिद्धान्ते ब्रह्मात्मना रति पालं। उपास्ये

स्नादात्मन त्राकाशः सस्भूतः त्राकाशादायुः वायोरग्निः"दत्या-दि। च्यायस्वपरायणलेऽपि भूतान्तरापेचयोपपद्यते भूताकाग्र-स्थापि,तसादाकाश्रशब्देन भूताकाश्रस्य ग्रहणमित्येवं प्राप्ते ब्रूमः, त्राकाशस्त्रिङ्गात्। त्राकाशशब्देने ह ब्रह्मणे। यहणं युक्तं। कुतः। तिसङ्गात्। परस्य हि ब्रह्मण द्दं लिङ्गं "मर्वाणि ह वा द्मानि भूतानि त्राकाशादेव ममुत्पद्यन्ते" इति। परसाद्धि ब्रह्मणे भूतानामुत्यित्ति विदान्तेषु मर्यादा। ननु भूताका ग्रस्थापि वाव्यादिक्रमेण कार्णलं दर्शितं। सत्यं दर्शितं। तथापि मूल-कारस ब्रह्मणे।ऽपरिग्रहादाकाणादेवेत्यवधारणं सर्व्वाणीति च भूतविशेषणं नानुकूलं स्थात्। तथा "त्राकाशं प्रत्यसं यन्ति" इति ब्रह्मालिङ्गं "त्राकाशे होवैभ्या ज्यायानाकाशः परायणं" इति च च्यायस्वं ह्यनापेचिकं पर्मात्मन्येवैकसिन्नान्नातं "च्यायान् पृथि-या ज्याचाननारिचात् ज्याचान् दिवा ज्याचानेभ्या लेाकेभ्यः" इति, तथापरायणलमपि परमकारणलात् परमातान्येवापपन-तरं। श्रुतिश्च भवति 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म रातेर्दातुः परायणं" दित । ऋपि चान्तवन्तदेषिण शानावत्यस्य पर्च निन्दिलाननं

स्पर्वस्वा जिङ्गवाक्यसमन्वयोत्तेरापादं श्रुत्यादिसङ्गतयः। स्परमन्त्रभाष्यं। तेजःप्रस्तिषु वाष्यादेरिप कारणतात् एवकारश्रुतिवाधः। सर्वं-श्रुतेस्वाकाणातिरिक्तविषयत्वेन सङ्गोचः स्यादित्या ह॥ सत्यं दर्णितमिति॥ वस्यास्तु सर्व्यात्मकत्वात्तसादेव सर्व्यमिति श्रुतिर्युक्तेति भावः। तथा सर्व्यवयाधारत्वं निरतिण्यमहत्त्वं स्थिताविष परमाश्रयत्वमित्येतानि स्परानि वस्वाजङ्गानीत्याह ॥ तथा स्याकाणमित्यादिना ॥ रातेर्द्रनस्य दातुः। रातिरिति पाठे वन्धुरित्यर्थः। जिङ्गान्तरमाह ॥ स्यिप चिति॥

किश्चिद्रत्तुकामेन जैवलिनाऽऽकाणः परिग्रहीतः, तञ्चाकाशमुद्रीथे ममाद्यापमंहरति "स एष परे वरीयानुद्रीयः म एषे।
ऽनन्तः" दति, तचानन्यं ब्रह्मालिङ्गं। यत् पुनक्तं भूताकाशं प्रमिद्धिबलेन प्रथमतरं प्रतीयत दति, श्रव ब्रूमः, प्रथमतरं प्रतीतमिप तद्दाक्यभेषगतान् ब्रह्मगुणान् दृष्टा न परिग्रह्मते। दर्शितञ्च ब्रह्माण्याकाश्मब्दः "श्राकाशो वै नामक्ष्पयार्निर्व्वहिता"
दायादी। तथाकाश्मपर्यायवाचिनामिप ब्रह्माण प्रयोगा दृश्यते

दाल्धमात्रावावत्या ब्राह्मणा राजा चेति चय उद्गीयविद्याकुणला विचा-रयामासः किम्द्रीयस्य परायणमिति। तत्र सर्गादागताभिरद्भिजी-वितेन प्राणेन क्रियमाणाद्गीषस्य खर्म एव परायणमिति दालभ्यप-चामप्रतिखादी घेण प्रालावले। निन्दिला खर्मस्यापि नम्मदारा चेतुरयं लोकः प्रतिस्रेत्यवाच । तं भाजावत्यस्य पच्चमन्तवद्दैते किल भाजावत्यसा-मीति राजा निन्दिलानन्तमेवाकाणं विता भूताकाणोक्तावन्तवन्तदेष-तादवस्यादिव्यर्थः। नन्वाकाश्री अनन्त इति न अतं इवाश ज्ञा ह ॥ तच्चेति ॥ उद्गोय चानाग्र एवेति सम्पादनात् उद्गीयस्थाननात्वादिकं न खत इति भावः। स उद्गीयावयव ॐकार एष चाकाशात्मकः। परः रसतमलादिग्णैरुल्छः। अते। उत्तरान्तरेभो वरीयान् श्रेष्ठ रत्यर्थः॥ पर इति खब्यं सकारान्तं वा, परः क्रत्समिति प्रयोगात्। परश्वासी वरेभोऽतिश्येन वरः परे। वरीयान् इत्यर्थः। प्राथमात् श्रुतित्वाचाका-ग्रम्ब्दो वलीयानिखतां सार्यति॥ यत् प्नरिति॥ रवकारसर्वग्रव्दा-नुग्रहीतानन्यादिबङ्गिलामनुग्रहाय ''त्यजेदेनं कुलस्यार्थं'' इति न्यायेनैकस्याः अतेर्वधो युक्त इत्याद्य । अत्र व्रम इति ॥ आकाग्रपदाद्भत-स्येव प्रथमप्रतीतिरिति नियमा नान्तो विष्यस्नेन द्योतितं। तच यति-माच ॥ दर्शित खेति ॥ चानाशपदाद्गी गार्थस्य ब्रह्मा गार्रिप प्रथमप्रतीति-रिक्त तस्य तत्पर्यायाणाञ्च ब्रह्मीण प्रयोगपाच्यादिति भावः। अद्यरे कूट स्थे योमन् योमि ऋची वेदाः सन्ति प्रमाणलेन यसिन्न चरे विश्वे देवा अधिष्ठिता इत्यर्थः। ॐकारः नं सुखं ब्रह्म खं यापनिम्युपासीत

"चिचा अधि विश्वे निषेदुः" "मैषा भागवी वार्णी विद्या परमे खोमन् प्रतिष्ठिता" "ॐ कं ब्रह्म खं ब्रह्म खं पुराणं" दति चैवमादी। वाक्योपक्रमेऽपि वर्त्तमानस्थाकाशभव्दस्य वाक्यभेषवशाद्युका ब्रह्मविषयत्वावधा-रणा। "श्रमिर्धीतेऽनुवाकं" दति हि वाक्योपक्रमगताऽप्यमि-भक्दो माणवकविषया दृश्यते। तस्मादाकाशभव्दं ब्रह्मीत प्रसिद्धं॥

#### ऋतएव प्राणः ॥ २३ ॥

"उद्गीये प्रस्तातयां देवता प्रस्तावमन्वायत्ता" दत्युपक्रम्य श्रूयते "कतमा मा देवतेति प्राण इति होवाच मर्व्वाणि ह वा दमानि भूतानि प्राणमेवाभिमंविण्यान्ति प्राणमञ्जू ज्ञिहते मैषा देवता प्रस्तावमन्वायत्ता" दति। तत्र मंश्रयनिर्णया पूर्ववदेव द्र- ष्ट्यी, "प्राणवन्धनं हि माम्य मनः प्राणस्य प्राणं" दति चैवमादी

सुत्यन्तरप्रयोगमाइ॥ खं पुराणमिति॥ व्याप्यनादि ब्रह्मीत्यर्थः। कं ब्रह्म खं ब्रह्मीत हान्देग्यं, ॐ खं ब्रह्म खं पुराणमिति रहदारणक-मिति भेदः। किञ्च तज्ञेव प्रथमानुसारेणात्तरं नेयं यत्र तज्ञेतुं एक्यं, यत्र त्याक्यं तज्ञेत्तरानुसारेण प्रथमं नेयमित्याइ॥ वाक्येति॥ तस्मादुपास्य ब्रह्मीण वाक्यं समन्वतिमत्युपसंहरति॥ तस्मादिति॥ च्याकाणवाक्यो-क्तन्यायं तदुत्तरवाक्येऽतिदिश्ति॥ च्यत यव प्राणः॥ उद्गीयप्रकरण-मिति ज्ञापनार्थमुद्गीय इति भाष्यपदं उद्गीयप्रकरणे स्रूयते रत्यन्वयः। किञ्चदिष्याकायणः प्रक्तीतारम्यात्त, हे प्रक्तोतः या देवता प्रक्तावं सामभित्तमनुगताथ्यानार्थं ताञ्चद्रज्ञात्वा मम विदुष्ठी निकटे प्रक्ती- व्यति मूर्जा ते पतिव्यतीति। ततो भीतः सन् पप्रच्छ कतमा सा देवतित उत्तरं॥ प्राण इति॥ प्राणमिनच्या सम्यक् विश्वात्त जीयन्ते तमभिनच्योच्चित्ते उत्पद्यन्त इत्यर्थः। च्यतिदेशस्तात् पूर्व्वत् संश्वाद द्रश्यमित्युक्तं विद्योति॥ प्राणिति॥ मनउपाधिको जीवः, यादि द्रश्यमित्युक्तं विद्योति॥ प्राणिति॥ मनउपाधिको जीवः,

ब्रह्मविषयः प्राणप्रब्दो दृश्यते, वाय्विकारे तु प्रसिद्धतरे। ली-कवेदयोरत इह प्राणग्रब्देन कतरस्थापादानं युक्तमिति भवति मंग्रयः। किं पुनरच युक्तं वायुविकारस्य पञ्च हनेः प्राणस्था-पादानं युक्तं। तच हि प्रमिद्धतरः प्राणग्रब्द इत्यवाचाम। नन् पूर्वविदिहापि ति जिङ्गात् ब्रह्मण एव ग्रहणं युक्तिमिहापि हि वाकाशेषे भूतानां संवेशनोद्गसनं पार्मेयरं कर्मा प्रतीयते। न मुखोऽपि प्राणे भूतमंवेशनो इमनस्य दर्शनात्। एवं ल्लानायते ''यदा वै पुरुषः खपिति प्राणं तर्हि वागयेति प्राणं चचुः प्राणं श्रीचं प्राणं मनः म यदा प्रवुध्यते प्राणादेवाधि पुनर्ज्ञायन्ते" इति। प्रत्यचञ्च तत् खापकाले प्राणहत्तावपरिलुषमानायामि-न्द्रियदृत्तयः परिलुष्यन्ते, प्रवेश्विकाले च पुनः प्रादुर्भवन्तीति। इन्द्रियमार्ताच भूतानामविरुद्धी मुख्ये प्राणेऽपि भूतसंवेशनी-द्गमनवादी वाकाशेष:। श्रपि चादित्योऽनचोद्गीयप्रतिहार्या-

प्राणेन ब्रह्मणा बध्यते सुषुप्तावेकीभवित प्राणस्य वायोः प्राणं प्रेरकं तस्य सत्तास्फूर्त्तंप्रदमात्मानं ये विदुक्ते ब्रह्मविद इत्यर्थः। पूर्वेण गतापंतात् एषक्स्वं यर्थमिति प्रङ्गते॥ ननु पूर्वविदिति॥ स्रधिकाप्रङ्कानिरासार्थमितदेशस्वमिति मत्वा प्रङ्कामाह्य॥ न मुखेऽपीति॥ तर्हिं
तदा चनुरप्येतीति रवस्यकारेण सर्वेच सम्बन्धः। नन्वविद्याणां
प्राणे वयादया श्रूयते तावता महाभृतवयादिप्रतिवाक्षप्रेष्ठोपपत्तिः
कथमित्यत स्राह्य इत्रियसारतादिति॥ त्यस्य ह्येष रसः इति श्रुतेः
इत्रियाणि विङ्गात्मरूपाणि स्रपत्रीह्यतम्हतानां साराणि तेषां वयास्रवाणि विङ्गात्मरूपाणि वयादितिसिद्धेः वाक्षप्रेष्ठोपपत्तिरित्यर्थः।
स्रवस्यस्याठाच्याणां न ब्रह्मत्याह्य स्रपि चेति॥ उद्गाटप्रतिहर्द्याः
मुद्गोषे प्रतिहारे चका देवतेति एर्छन्याकायणेनादित्योऽवस्र निर्दिस्रते स्रादित्य इति होवाच स्रवमिति होवाचेति श्रुतावित्यर्थः। सा-

र्देवते प्रसावदेवतायाः प्राणस्थानन्तरं निर्दिश्वेते, न च तथा-र्जद्वालमस्ति, तत्सामान्याच प्राणस्थापि न ब्रह्मलमित्येवं प्राप्ते स्वकार श्राइ। श्रतएव प्राण इति। ति सङ्गादिति पूर्वसचे निर्दिष्टमत एव तिसङ्गात् प्राणग्रब्दमपि परं ब्रह्म भवितुमईति, प्राणस्वापि हि ब्रह्मालिङ्गसम्बन्धः श्रूयते "सर्वाणि ह वा दमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंविशन्ति प्राणमभ्यु जिहते' दति प्राणनि-मित्ती सर्वेषां भूतानामुत्यत्तिप्रलयावुच्यमानै। प्राणस्य ब्रह्मतां गमयतः। ननूतां मुख्यप्राणपरियहेऽपि संवेभोद्गममविरुद्धं खा-पंप्रवेशियोर्दर्भनादिति। श्रेत्राचिते। खापप्रवेशियोरिन्द्रियाणा-मेव केवलानां प्राणाश्रयं संवेशनीद्गमनं दृश्यते, न सर्वेषां मूतानां, द्रह तु सर्वेन्द्रियाणां समरीराणाञ्च जीवाविष्टानां भूतानां "सर्व्वाणि इ वा इमानि मृतानि" इति श्रुते:। यदापि भूतत्रुतिः महाभूतविषया परिग्रह्यते तदापि ब्रह्म-लिङ्गलमविरुद्धं। ननु महापि विषयैरिन्द्रियाणां खापप्रवा-धयोः प्राणेऽष्ययं प्राणाच प्रभवं ग्रूणुमः "यदा सुप्तः खप्नं न

मान्यं सिवधानं। सिवधान्गरहोतप्रथमञ्जतप्राणञ्जूला मुख्यपाणिनर्णये तत् हष्णा प्रक्तावापास्तिरित पूर्वपचणनं, सिद्धान्ते ब्रह्महिष्टक्पां-पाक्तिः। च्यत्याधिकरणस्यातिदेशत्वमेव पूर्वेण सङ्गतिरिति विभागः भवन्तीति भूतानीति खुत्यन्या यिति ह्युक्ताविख्का भृतशब्दस्य रुख्यं प्रचेषाः वाय्विकारे प्राणेन युक्ताविख्का भृतशब्दस्य रुख्यं प्रचेषाः हेऽपि नयादे ब्रह्मिनर्णायकत्वमित्याह् ॥ यदापीति ॥ भौतिकपाणस्य भूतयोगित्वायोगादित्यर्थः। तस्य तद्योगितः श्रुत्वाशङ्कते ॥ निन्ति ॥ स्वय यदा सुषुत्री जीवः प्राणे ब्रह्मत्वेतिभवति तदा एनं प्राणं सविषयवागादयोऽपि यन्तीत्यर्थः। चत्र जीवाभिन्नत्वे सर्वनयाधारत्विङ्गान

कञ्चन प्रशासाम् प्राण एवेक्या भवति तदैनं वाक् मर्व्वेना-मिभः महायिति" द्रत्यच तचापि तिसङ्गात् प्राणमञ्दं ब्रह्मीव। यत् पुनर नादित्यमनिधानात् प्राण्यव्दस्थात्र न्नाविति तद्युतं वाक्यभेषवलेन प्राणभव्दस्य ब्रह्मविषयतायां प्रतीयमानायां मित्रधानसाकिञ्चित् करलात्। यत् प्नः प्राणग्रब्दसापञ्चवनी प्रसिद्धतरलं तदाका ग्राब्द्सीव गिर्तिविधेयं। तसात् सिद्धं प्रस्तावदेवताचाः प्राणस्य ब्रह्मलं। श्रव केचिद्दाहरन्ति "प्रा-णस्य प्राणं प्राणवन्धनं हि मेाम्य मन'' इति च तद्ययुक्तं ग्रब्द-भेदात् प्रकर्णाच मंश्रयान्पपत्तेः । यथा पितुःपितेति प्रधागे श्रन्यः पिता षष्ठीनिर्दिष्टेाऽन्यः प्रथमानिर्दिष्टं पितुः पितेति गस्यते, तदत् प्राणस्य प्राणमिति शब्दभेदात् प्रसिद्धात् प्राणा-दंन्यः प्राणस्य प्राणं इति निञ्चीयते। न हि स एव तस्येति भेद-निर्देशाईं। भवति। यस च प्रकर्णे यो निर्दिश्यते नामान्तरे-णापि स एव तच प्रकरणनिर्दिष्ट द्ति गम्यते। यथा ज्योतिष्टो-माधिकारे "वमने वसने ज्यातिषा यजेत" द्त्यत्र ज्यातिः प्रब्दो ज्ये।तिष्टामविषया भवति तथापरस्य ब्रह्मणः प्रकर्णे "प्राणव-

मुखः प्राय इत्या इ॥ तत्रापीति॥ वाक्यान्तरसिध्यपे च्या खवा-क्यातं लिङ्गं बलीय इत्या इ॥ तद्युत्तमिति॥ स्कवाक्यतं वाक्य-भेषः तस्य बलं तद्गतं लिङ्गं तेने त्यर्थः। प्रायमे वेत्यवधारयोन सर्व-भृतप्रकृतित्वलिङ्गेन च प्रायपदेन तत्कारणं ब्रह्मक्यमित्या इ॥ तदा-काश्रप्रव्दस्येवेति॥ रुक्तिकृतामुदा इर्गं संग्रयाभावेना युत्तमित्या इ॥ खत्रेत्यादिना॥ ग्रब्दभेदमुक्ता प्रकर्गं प्रपच्चयति॥ यस्य चेति॥ ज्यो-

<sup>\*</sup> मु॰ पु॰ शब्देति नास्ति।

न्धनं हि मेाम्य मन" इति श्रुतेः प्राणग्रब्देा वायुविकारमाचं कथमवगमयेदतः मंग्रयाविषयलानैतदुदाहरणं युक्तं। प्रस्ताव-देवतायान्तु प्राणे मंग्रयपूर्व्वपचनिर्णया उपपादिताः॥

## ज्योतियरणाभिधानात्॥ ५४॥

द्रमामनिन "श्रय यदतः परे। दिवा च्छे। तिर्दीष्यते वि-श्रतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्यनुत्तमेषूत्तमेषु लोकेष्यिदं वाव तय-दिरमिसान्ननः पुरुषे च्छे। तिः" दित। तत्र संग्रयः। किमिइ च्छे।-तिः ग्रव्देनादित्यादिकं च्छे। तिरिमधीयते किम्बा पर श्रात्मेति श्र्यान्तरिवषयस्थापि श्रव्दस्य तिस्त्र न्द्रस्त्र विषयलमुत्तं, द्रस्र तिस्त्र मेवास्ति नास्तीति विचार्यते। किं तावत् प्राप्तं। श्रादि-त्यादिकमेव च्छे। तिः श्रव्देन परिष्ठद्यते दिति। कृतः। प्रसिद्धेः। तमे। च्छे। तिरिति हीमे। श्रव्दे। परस्परप्रतिद्दिवषये। प्रसिद्धे। च्युर्वत्तेनिरे। धनं श्रार्वरादिकं तम उच्यते तस्या एवानुगाहक-

तिस्वरणाभिधानात्। क्रान्दायमेवादाहरति॥ इदमिति॥ गायत्र्या-धिकब्रद्धापास्यानन्तर्थार्थाऽपण्डदः। स्रतो दिवा युक्ताकात् परः पर-स्तायत् न्योतिरीप्यते तदिदमिति नाठरामावध्यस्ते। कुत्र दीप्यते तत्राह् ॥ विश्वत इति॥ विश्वस्मात् प्राणिवर्गादुपरि सर्वस्मात् भ्ररा-दिक्ताकादुपरि ये क्ताकास्त्रेष्ट्रसमेषु न विद्यन्ते उत्तमा येश्व इत्यनुत्तमेषु सर्वसंसारमण्डकातीतं परं न्योतिरिद्मेव यद्ह्यमित्यर्थः। स्यस्य पूर्वेणागतार्थत्वं वदन् प्रत्युदाहरणसङ्गतिमाह् ॥ सर्थान्तरित ॥ स्वत्र सवाक्ये स्पष्टब्रह्मानङ्गाभावेऽपि पादाऽस्येति पूर्ववाक्ये भूतपादलिक-ङ्गमसीति पादसङ्गतिः। पूर्वेणत्तरपद्ययोर्जडब्रह्मान्योतिष्ठारपास्तिः परण्का-तया प्रसिद्धमस्ति नेत्याह् ॥ चन्नुरिति॥ प्रव्यथां रान्नी भवं प्रावर्मीक-तया प्रसिद्धमस्ति नेत्याह् ॥ चन्नुरिति॥ प्रव्यथां रान्नी भवं प्रावर्मीक- मादित्यादिकं जोतिस्तथा दीयते, दतीयमि श्रुतिरादित्या-दिविषया प्रसिद्धा। न हि रूपादिहीनं ब्रह्म दीयत दित मुख्यां श्रुतिमहित। किञ्च युमर्यादलश्रुतेश्व। न हि परापरवीजस्य ब्रह्मणः सर्वात्मकस्य द्यार्मार्यादा युक्ता, कार्यस्य तु ज्यातिषः परिक्तिस्य द्यार्मार्यादा स्थात् परो दिवा ज्यातिरिति च ब्राह्मणं। ननु कार्यस्थापि ज्यातिषः सर्वच गम्यमानलात् युम-र्यादावत्त्वमसमञ्चमं, श्रस्त तर्द्याचित्तकृतं तेजः प्रथमजं। न। श्रुविद्यत्वतस्य तेजसः प्रयोजनाभावादिति। ददमेव प्रयोजनं यदुपास्थलमिति चेत्, न, प्रयोजनान्तरप्रयुक्तस्वैवादित्यादेस्पा-स्थलदर्भनात्। "तासां विद्यतं विद्यतमेक्षेकां करवाणि" दिति पाविभेषश्रुतेः। न पाविद्यत्वतस्थापि तेजसे। युमर्थादलं प्रसिद्धं

मितियावत्, चनेनावरकलाद्रूपवत्त्वाच कु खबद्गावरूपं तम इत्यर्थादु को भवित। ज्योतिः श्रुतेरनुगाच कि लिङ्गान्याच ॥ तथित्यादिना ॥ भाखरक-पात्मिका दीप्तिक्ते जस एव लिङ्गिमित्याच ॥ न चीति ॥ माक्तु मर्थ्यादे त्या प्रश्च श्रुतत्वान्मेविमित्याच ॥ परे। दिव इति ॥ मर्थ्यादां द्रूत इति प्रेषः । द्रद्यवत् कार्यस्यापि मर्थ्यादायोगाद्विर्ध्यं त्रं द्राद्यामिति कि चिदात्ति ॥ नित्व-ति ॥ यक्ते प्रेष्ठ्र द्रोते ॥ चित्व-ते । स्वर्धात्ति ॥ कि विद्यात्ति ॥ विद्याद्यात्र श्रुते । च्यक्ति ॥ व्यानं प्रचात्र विद्यात्र त्रेष्ठे । त्रव्यात्त्र श्रुते । व्यानं प्रचात्र त्यात्र श्रुते । विद्यात्र वृते ॥ नेति ॥ ध्यानं प्रचात्र विद्यात्र त्यात्र विद्यात्र विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्यात्य विद्या

श्रसु तर्हि चित्रस्ततमेव तत्तेजो ज्योति: ग्रब्दं। ननूत्रमर्वागपि दिवाऽवगम्यतेऽग्यादिकां ज्यातिरिति, नैष देाष: सर्व्वचापि ग-म्यमानस्य च्योतिषः परे। दिव इति उपासनार्थः प्रदेशविशेष-परिग्रही न विरुध्यते, न तु निष्प्रदेशस्थापि ब्रह्मणः प्रदेशवि-शेषक ल्पना भागिनी। "मर्ब्यतः पृष्ठे खनुत्तमेषूत्तमेषु लोकेष्" द्रति चाधारवज्जलश्रुतिः कार्ये ज्यातिषि उपपद्यतेतरां 'ददं वाव तद्यदिदमिसान्ननः पुरुषे ज्यातिः" दति च की चेथे ज्यातिषि परं चोतिर्थसमानं दृग्यते। सारूपनिमित्ता याथामा भवनि यथा "तस्य भूरिति शिर एकं शिर एकमेतदचर" द्रति। कीचे-यस तु ज्योतिषः प्रसिद्धमत्रह्मातं "तसीषा दृष्टिससीषा अतिः" इति चैाष्ण्यभाषविशिष्टलअवणात् "तदेतत् दृष्टञ्च अतञ्चेत्यु-पामीत" इति च अते अनुष्य अतो भवतीति य एवं वेदेति चाल्यफलअवणाद ब्रह्मालं महते हि फलाय ब्रह्मापामनिमध्यते। न चान्यदपि किञ्चित् खवाक्ये प्राणाकाणवच्चीतिषे।ऽस्ति ब्रह्म-लिङ्गं। न च पूर्व्वसिन्नपि वाक्ये ब्रह्मनिर्दिष्टमस्ति "गायत्री वा इदं मर्वे भूतं" इति छन्दोनिई शात्। ऋथापि कथि चित्

पच्ची ब्रूत ॥ यस्तु तर्हों ति ॥ प्रदेश विशेषः दिवः परक्ता दे दीप्यमानः सूर्या-दिते जो ऽवयविषेषः तस्य परियद्व उपासनार्था न विष्यात हत्यन्वयः। स एव की च्येयच्योतिषि उपास्ते तस्यापि ते जस्वादिति भावः। ब्रह्मार्यो ऽपि ध्यानार्थं प्रदेशस्थलं कस्यतां नेत्या ह ॥ न लिति ॥ निष्पृदेशस्य निर-वयवस्य विशेषेऽति दिवः परक्ता दे दीप्यमान ब्रह्मावयवक स्पनाभागिनी युक्ता न लित्यन्वयः। च्यामाणिक गौरवापातादिति भावः। ततः किं तत्रा ह ॥ सारूप्येति ॥ यथा एक लसास्याङ्ग रिति व्याह्नते। प्रजापतेः

पूर्वसिन् वाक्ये ब्रह्म निर्द्धं स्थात, एवमिष न तस्ये ह प्रत्यभिज्ञानमस्ति, तत्र हि त्रिपादस्थामृतं दिवि दति द्यारिधकरणलेन
श्रूयते, श्रत्र पुनः "परे। दिवा ज्यातिः" दति द्यार्मार्यादालेन।
तस्मात् प्राक्ततं ज्यातिरिह ग्राह्ममित्येवं प्राप्ते ब्रूमः ज्यातिरिह
ब्रह्म ग्राह्मं। कुतः। चरणाभिधानात्, पादाभिधानादित्यर्थः। पूर्वस्मिन् हि वाक्ये चतुष्पाद्वह्म निर्दिष्टं "तावानस्य महिमा तते।
ज्यायांश्व पुरुषः पादे। इस मर्वा भूतानि निपादस्थामृतं दिवि"

शिरोटिष्टः स्रुता तथा जाठरायावब्रसालं घेषादिस्रुत्या प्रसिद्धिनिति जडन्योतिष्टं सामां वाचिमित्यर्थः। यदे इस्पर्शनेनी घ्या ज्ञानं प्रसिद्धं सेषा तस्य जाठरामेर्टिसः, यत् कर्णपिधानेन घोषश्रवणं, सैषा तस्य श्रुतिरि-व्यर्थः। ज्योतिषे जडले लिङ्गानारमा ह ॥ तदेतदिति ॥ ज्योतिरिव्यर्थः। चक्त खक्तिः सुन्दरः, खता विखातः। न चान्यदपीति ब्रह्म लिङ्गमिष निश्चिरन्य वास्ती व्यन्य । ननु त्रिपारस्था सतं दिवीति पूर्व वास्ते। ता ब्रह्मात्र ज्योतिः परेन ग्रह्मतामित्याश्रङ्घा ह ॥ न चेति ॥ ननु सर्व्यात्मक-लास्तलाभ्यां ब्रह्मोक्तिमियत चाह ॥ चयापीति ॥ कयश्चिक्नन्दोदारेय-र्थः। दिवि दिव इति विभित्तिभेदान प्रत्यभि जेत्यर्थः। प्रक्रते र्जातं प्राक्ततं कार्यमित्यर्थः। खाचारं निरस्यति॥ पादेति॥ गायत्री वा इदं सर्वे भूतं वाग्वै गायत्री येयं प्रिवी यदिदं शरीरं यदस्मिन् पुरुषे हृदयिममे प्रामा रति भूतवाक्रियवी प्रशिरहृदयप्रामातिका विद्धि विद्धार-चरैश्वतुष्पदा गायनीति। यदुत्तां तावत् तत्परिमाणः सर्वः प्रपञ्चाऽस्य गायचनुगतस्य ब्रह्मणे। महिमा विभूतिः, पुरुवन्त पृर्मवह्मरूपः, खतः प्रपञ्चा ज्यायानिधनः। चाधिका मेवा ह ॥ पाद इति ॥ सर्व्यं जगदेनः पा-दे। उंगः "विख्णा इमिदं कत्समेनां ग्रेन स्थिता जगत्" इति स्मतेः। चस्य पुरुषस दिवि सप्रकाशसरूपे चिपादस्तरूपमस्ति, दिवि सूर्यमा छले वा ध्यानार्थमस्ति,कल्पिताच्चगता ब्रह्मखरूपमनन्तमस्तीत्वर्थः। यथा लाके पादात् पादचयमधिकां तथेदमधिकामिति बेाधनाधें चिपादस्तिमित्यक्तं लोको न चिपाच्चं विविच्चितिमिति मन्तर्य। यदतः पर इति यच्छव्यस्य

दखनेन मन्तेण। तत्र यचतुष्यदे ब्रह्मणित्यादमृतं युम्मनिस्हणं निर्द्धिं तदेवेह युम्मनिश्वात् निर्द्धिमिति प्रत्यभिज्ञायते। तत् परित्यच्य प्राक्षतं च्योतिः कल्पयतः प्रक्षतहानाप्रक्षतप्रक्षिये प्रमच्येयातां। न केवलं च्योतिर्वाक्य एव ब्रह्मानुष्टित्तः, परस्थानमिप हि प्राण्डिल्यविद्यायामनुवर्त्तिः ब्रह्म। तस्मादिह च्योनितिति ब्रह्म प्रतिपत्तवां। यनू कं ''च्योतिर्दीय्यत'' दति च एते। प्रबद्धा कार्यों \*च्योतिषि प्रमिद्धाविति, नायं देषः, प्रकरणात्। ब्रह्मावगमे मत्यनयाः प्रबद्धारिविष्णेषकत्वात् दीय्यमानकार्या-च्योतिर्पलचिते ब्रह्माष्यिप प्रयोगमभवात्। ''येन सूर्य्यसपिति तेजमेद्धः''दति च मन्तवर्णात्। यदा नायं च्योतिः प्रबद्धसुर्वनेनेरेवानुगाहके तेजिम वर्त्तते। श्रन्थवापि प्रयोगदर्भनात्'वाचैवायं च्योतिष्रक्षे मनोच्योतिर्प्रवित्तं च।तस्माद्यत् कस्वचिदवं-

प्रसिद्धार्थवाचित्वात् पूर्व्ववाक्यप्रसिद्धं ब्रह्म याह्यमित्वाह् ॥ तत्रेति॥ ननु
यदाग्रेयोऽराकपाल इत्यत्र यत्यद्याप्रकृतार्थकतं दृष्टमित्वत खाह् ॥
तत् परित्यच्येति॥ तत्र यागस्यान्यतः प्रसिद्धेरभावेनापूर्व्वतादगत्या परो
ऽप्रसिद्धार्थतमास्त्रतं, इह तु पूर्व्ववाक्यप्रसिद्धस्य ब्रह्मत्यो युसम्बन्धेन प्रत्यभिज्ञातस्य यद्र्यत्विच्ययादत्यदेकार्थकच्योतिः पदस्यापि स रवार्थ
इत्यर्थः। सन्दंशन्यायादय्वेमित्याह्म न केवलमिति॥ सर्वं खल्वदं ब्रह्मेत्यक्तरम् ब्रह्मानुरुक्तेमध्यस्यं च्योतिर्वाक्यं ब्रह्मपरमित्यर्थः॥ प्रकर्मादिति॥
प्रकृतापेत्त्र व्यत्स्या युसम्बन्धभूतपादतादिलि क्रह्मे व्यविद्याच्यां । चतः प्रकर्माच्योतिः स्र्वित्वां विद्याच्यां चतन्त्रवेद्धः प्रकाणितः स्र्व्यस्वावक्तंकत्वाभावादित्यर्थः। येन तेजसा चैतन्येनेद्धः प्रकाणितः स्र्व्यस्वपति प्रकाण्यति तं रहन्तमवेदिवद्म मनुत इत्यर्थः। च्योतिः स्व्यस्य

<sup>\*</sup> कार्यं इति मु॰ पु॰ पाडः।

भामकं तत्तज्जोति: ग्रब्देनाभिधीयते। तथा मति त्रच्चाणाऽपि चैतन्यरूपस समसजगदवभामहेतुलाद्पपना च्याति:शब्दः। "तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्विमिदं विभाति" ''तद्वा जोतिषां जोतिराय्हीं पासते त्रसतं''दत्यादि स्तिभ्यस। यद एकां चुमर्था दलं मर्वगतस्य ब्रह्मणा ने । पपचत दति, श्रवी-चते, मर्वगतसापि ब्रह्मण उपामनार्थः प्रदेशविशेषपरिग्रहे। न विरुद्धाते। नन्त्रं निष्प्रदेशस्य त्रह्मणः प्रदेशविशेषकल्पना नेष-पद्यत दति। नायं देाष:, निष्प्रदेशस्यापि ब्रह्मण उपाधिविशे-षसम्बन्धात् प्रदेशविशेषक न्यनीपपत्तेः। तथा ह्यादित्ये चतुषि इदये द्ति प्रदेशविशेषसम्बन्धीनि ब्रह्मण उपासनानि श्रूयन्ते,ए-तेन विश्वतः पृष्ठेचित्याधार्बज्ञलम्पपादितं। यद्षेतदुत्तं श्रीष्ण-धेाषाभ्यामनुमिते की चेये कार्ये च्यातिष्यधस्यमानवात् परमपि दिव: कार्यं ज्योतिरेवेति तद्ष्ययुक्तं,परस्थापि ब्रह्मणा नामादि-प्रतीकलवत् की चेयच्यातिः प्रतीकली पपत्तेः। दृष्टञ्च अतञ्च "भ्रत उपामीत" दति तु प्रतीकदारकं दृष्टलं श्रुतलञ्च भवियति।

कार्यञ्चोतिष्वेव प्रक्तिरियङ्गीक्तय कार्यव्रह्मक्चनत्वमुक्ता ब्रह्मखपि प्रक्तिमा ह ॥ यदेति ॥ गाण्यकारे वाचैव ज्योतिषा लेक चासनादियवहारं करोतीयर्थः। "चान्यं जुषतां पिवतां मने निर्णातः प्रकाण्कं भवितः 'ह्यान्यस्तृतः। गच्छन्तमनुगच्छतः खस्यापि गतिरिस्त तथा सर्वस्य सिन्छं भानं स्थादियत चाह्य । तस्य भासेति ॥ तत्कालाविच्छनं ब्रह्मस्र्यादिज्योतिषां साचिभूतमायुरस्तमिति च देवा उपासत ह्यर्थः।
ज्योतिष्ठीऽियत्ववत् द्युमर्यादत्वादिकं ध्यानार्थं कित्यतं ब्रह्मयो युक्तिमत्याह्य ॥ चन्नोचते ह्यादिना ॥ दिवः परिमत्यन्वयः, चारोप्यस्य ध्येयस्थालम्बनस्य च सादृश्यनियमे। नास्तीयाह्य ॥ परस्थापीति ॥ भवि-

यदयत्यपान त्रज्ञाति तदयनुपपत्नं। न हि इयते फलाय ब्रह्माश्रयणीयमियते नेति नियमे हेतुरस्ति। यत्र हि निरस्तमर्वविशेषमम्बन्धं परं ब्रह्मात्मलेने।पदिख्यते, तत्रैकरूप-मेव फलं मोच इत्यवगम्यते। यच तु गुणविशेषमम्बन्धं प्रतीक-विशेषसम्बन्धं वा ब्रह्मीपदिग्यते, तच संसारगीचराखेवीचा-वचानि फलानि दृग्यनो "त्रन्नादो वसुदानो विन्दते वसु य एवं वेद''दत्याद्यासु अतिषु।यद्यपि न खवाक्ये किञ्चिज्ज्योतिषे। ब्रह्मा लिङ्ग मिल तथापि पूर्विसान् वाक्ये दृग्यमानं ग्रहीतयं भवति। तदुक्तं स्वकारेण ज्योति अरणाभिधानादिति। कथं पुनः वाक्यान्तरगतेन ब्रह्ममनिधानेन च्यातिः श्रुतिः खविषयात् प्रचाय प्रका यावर्त्तयितुं। नैष दे।षः। "यदतःपरे। दिवे। चोतिः" इति प्रथमतरपठितेन यच्छब्देन मर्बनामा युमम्ब-न्धात् प्रत्यभिज्ञायमाने पूर्व्ववाकानिर्दिष्टे ब्रह्मणि खमामर्थीन पराच्छे मति ऋर्थाज्ज्योति: शब्दस्थापि ब्रह्मविषयले। पपत्ते:। तसादि च्यातिरिति ब्रह्म प्रतिपत्तयं॥

खित ब्रह्म च्येतिष इति भ्रेषः। तं यथा यथोपासते तथा पालं भवतीति श्रुतेरिखाइ॥ न हीयत इति॥ ज्ञानफलवदुपास्तिफलमेकरूपं
किंन स्थादत खाइ॥ यत्र हीति॥ ज्ञेयेकलादिखर्थः। ध्येयन्तु नानेनेखाइ॥ यत्र त्विति॥ ईश्वरो जीवरूपेणाद्ममत्तीखद्मादः, अद्मस्यासमनादाता वा। वसु हिर्णं ददातीति वसदान इति गुणविभ्रेषसम्बस्धं
यो वेद स धनं विन्दते दीप्तायिस्य भवति नाम्ना वागुत्तमा मनो
वा प्रतीकं वाची भ्रुय इति प्रतीकविभ्रेषध्यानश्रुतिसंग्रहार्थमाद्यपदं
सद्मिधेः श्रुतिबंनीयसीति भ्रङ्कते॥ कथं पुनरिति॥ प्रथमश्रुखनुसारेण
चरमश्रुतिनीयत इत्याह॥ नैय इति॥ सर्वनामा स्नामर्थन सस्य

क्रन्दोऽभिधानान्निति चेन्न तथा चेते।ऽर्पणनिगदात्तथाचि दर्भनं।। २५ ।।

त्रय यदुक्तं पूर्वसिन्नपि वाको न ब्रह्माभिहितमस्ति ''गायत्री वा ददं मर्वे भूतं यदिदं किञ्च" दति गायत्राख्यस इन्दमाऽभि-हितलादिति तत् परिइर्त्तयं। कथं पुनच्छन्दे। अधानान ब्रह्माभिहितमिति शकाते वनुं, यावता "तावानस्य महिमा" द्रायेतसाम्चि चतुष्पाद्वच्चा दर्भितं। नैतदस्ति। "गायची वा द्दं मर्कं " द्ति गायत्रीमुपक्रम्य तामेव स्तपृथिवीगरीर इदय-वाक्प्राणप्रभेदेर्थाखाय ''मैषा चतुष्पदा षड्विधा गायत्री" त-देतदृचास्यनृतां "तावानस्य महिमा" इति तस्यामेव व्याख्यात-रूपायां गायच्यामुदा हता मन्त्रः कथमकसाद्व ह्याचतुष्पाद-भिद्धात्। चे।ऽपि तच "चद्दै तत् ब्रह्म" इति ब्रह्मणब्दः, माऽपि इन्दमः प्रकतलात् इन्दोविषय एव। "य एतामेवं ब्रह्मोपनिषदं वेद" दत्यच हि वेदोपनिषदमिति व्याचचते। तसाच्छ न्दोऽभिधानान्न त्रह्मणः प्रक्ततविमिति चेत्। नैष देाषः। तथा चेते। ८ पंणनिगदात्, तथा गायत्या खाद्यन्दोदारेण तदनुगते ब्रह्मणि चेतमाऽपंणं चित्तममाधानमनेन ब्राह्मण्वाक्येन निग-

सर्वनामः सामर्थं सिन्नित्वाचितं तद्वने पराम्छे सतीति योजना। चर्यादात्पदसामानाधिकरण्यादित्यर्थः। इन्दोऽभिधानाद्वस प्रकृतं नास्तीतिग्रङ्कामेकदेशी दूषयति॥ कथमिति॥ ग्रङ्कां साधयति॥ नैतदित्यादिना॥ चतुष्पदलादिकं पूर्वमेव याख्यातं॥य एतामेवमिति॥ वेदरह्स्यभूतां मध्विद्यामेवमुक्तरीत्या यः किस्वदेद तस्योद्यास्तम-यरिहतन्नस्वप्राप्तिभवतीत्यर्थः। तथाच वेदलात् गाययां नस्मावदे

द्यते "गायची वा द्रदं सब्वें" द्रति। न ह्यचरसिवंशमाचाया गायचाः सर्वात्मकलं सस्भवति। तस्माद्यद्वाय्याख्यविकारेऽनुगतं जगत्कारणं ब्रह्म निर्दिष्टं, "तिददं सब्वें" दृत्युच्यते।
यथा "सब्वें खिल्वदं ब्रह्म" द्रति। कार्यञ्च कारणाद्यतिरिक्रामित बच्चामः। तदनन्यलमारस्थणश्रब्दादिभ्य द्रत्यच तथान्यचापि विकारदारेण ब्रह्मण उपासनं दृश्यते "एतं ह्येव बङ्ग्चा
महत्युक्ये मीमांसन्ते,एतमग्नावध्वर्यव एतं महाव्रते क्रन्दोगाः"
दिति। तस्मादिस्त क्रन्दोऽभिधानेऽपि पूर्व्यस्मिन् वाक्ये ब्रह्म
निर्दिष्टं, तदेवं ज्यातिर्वाक्येऽपि पराम्हस्यते, उपासनान्तरिवधानाय। त्रपर त्राह्म साचादेव गायचीभ्रब्देन ब्रह्म प्रतिपाद्यते संख्यासामान्यात् यथा गायचीचतुष्पदा षडचरैः पादै-

स्तया ब्रह्म चतु षात्। तथाऽन्यत्रापि इन्दोऽिभधायी गब्दोऽर्घा-न्तरे संख्यासाम्यात् प्रयुक्तमाने। दृग्यते। तद्यथा "ते वा एते पञ्चान्ये पञ्चान्ये दग्रसन्तः तत्कतं" दृत्युपक्रम्याह "सैषा विरा-डन्नाद"दित । त्रस्मिन् पच्चे ब्रह्मीवाभिहितमिति न इन्दोऽभि-धानं सर्व्याऽपस्ति पूर्वस्मिन् वाक्ये प्रकृतं ब्रह्मीति।।

# भ्रतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्वैवं ॥ २६ ॥

दतसैवमभुपगन्तयमिल। पूर्विसान् वाक्ये प्रकृतं ब्रह्मोति यता भूतादीन् पादान् यपदिणति। भूतपृथिवीणरीर इदयानि हि निर्द्धियाह "मैषा चतुष्पदा षिष्ठिधा गायवीति। न हि ब्रह्मात्रयणे केवलस्य क्रन्दमे भूताद्यः पादा उपपद्यन्ते। ऋषि च ब्रह्मानात्रयणे नेयम्बक् मन्ध्येत "तावानस्य महिमा" दति। श्रनया हि स्टचा स्वर्मन ब्रह्मीवाभिधीयते "पादोऽस्य मर्बा-भूतानि विपादस्थास्तं दिवि" दति मर्बात्मालोपपन्तेः पुरुष-

च स्त्रे सिद्धान्तभागस्यायमर्थः। तथा गायचीवचतुष्पात्तगुणसामान्याचेता ब्रह्मणि समर्प्यते येन सचेताऽपंणा गायचीणव्दस्तेन ब्रह्मण एव निगदात्, खिमधानात्, कृन्दोऽभिधानमसिद्धमिति। खधुना तथा हि दर्भनिति ग्रेषं व्याच्छे॥ तथिति॥ संवर्भविद्यायामधिदैवमित्रस्यंच-न्द्राम्मांसि वाया लीयन्ते। खध्यात्मं वाक् चंद्रुःश्रोचमनांसि प्राणमिप यन्तीयुक्तं ते वा एते पञ्चान्ये खाधिदैविकाः, पञ्चान्ये खाध्यात्मिकास्ते मिलिता दश्संख्याकाः सन्तः क्रतमित्युच्चन्ते। सन्ति हि क्रतचेता दापरकित्तं संचानि चलारि द्यूतानि क्रमेण चतुरङ्ग्यङ्गद्यङ्गवाङ्गीन तच कृतं दश्चात्मकं भवित चतुर्यंकेषु चयाणां चिषु दयोदंयोरेकस्य चान्तर्भावात्, तथा च दश्वगुणेन वाष्ट्यादयः क्रतश्चदेने। एवं क्रतलं वाष्टादीनामुपक्रम्याह्य सैवेति॥ विधेयापेन्द्रया स्त्रीलिङ्गिन-

सक्तेऽपीयसक् ब्रह्मपरतयैव ममानायते। स्रितिस ब्रह्मण एवंरूपतां दर्भयति "विष्टभ्या हमिदं कत्स्तमेकांभेन स्थिता जगत्"
दिति "यद्वैतवद्रह्म" दिति च निर्देशः। एवं मित मुख्यार्थ
उपपद्यते। "ते वा एते पञ्चब्रह्मपुरुषाः" दिति च "हृदयस्पिरेषु
ब्रह्मपुरुषः" दिति श्रुतिः ब्रह्मसम्बन्धितायां विविच्तायां मस्मविति। तस्मादस्ति पूर्वसिन् वाक्ये प्रकृतं ब्रह्म। तदेव बृह्म ज्योतिवीक्ये द्युसम्बन्धात् प्रत्यभिज्ञायमानं परास्थ्यत दिति स्थितं॥

## उपदेशभेदान्नेति चेन्नोभयिसन्यविरोधात् ॥ ५०॥

यद ऐति दुर्त्तं पूर्वित्र त्रिपाद स्थास्तं दिवीति सप्तस्या द्यारा-धारलेनोपदिष्टा, इच पुनर्थ यदतः परो दिव इति पञ्चस्या म-र्थादालेन तस्मादुपदेशभेदान् न तस्येच प्रत्यभिज्ञानमसीति तन्

परिहर्स्तयां। अवाचाते, नायं देष उभयसित्तयविरोधात्, उभयसित्तिप मप्तम्यन्ते पञ्चम्यन्ते चोपदेशे न प्रत्यभिज्ञानं विर्-ध्यते। यथा लोके दृचाग्रेण मम्बन्धोऽपि ख्रेन उभयथोपदिख्य-मानो दृख्यते, दृचाग्रे ख्रेनो दृचाग्रात् पर्तः ख्रेन दति च, एवं दिव्येव मत् ब्रह्म दिवः परिमत्युपदिख्यते। अपर श्राह यथा लोके दृचाग्रेणामम्बद्धोऽपि ख्रेन उभयधोपदिख्यमानो दृख्यते दृचाग्रे

भयं सर्वात्मक्तवमाचे गोरपादनीयं, एवं गायचीपद्स्य खार्याया। उप-सिद्धचतुष्पात्वग्णदारा विप्रक्षष्टलच्ला चेति बक्कसमञ्जसं। नन् गायत्री वा इदं सब्बं, इति गायत्री ख्रतेः कयं लत्त्रणेत्याश्चा वाका-ग्रेषगतसर्वात्मकलायनेकवलवत् प्रमाणसम्बन्धेन ब्रह्मणि तालार्थावगः-मादित्या इ॥ भूतादिपादेति॥ एवं पदार्घमा इ॥ इत श्वीत ॥ स्त्र स्थादि-पदार्थं दर्शयति॥ भूतप्रियनीति॥ अत्र सत्त्रभाष्यकारयोर्भू तादिभिस्र-तुष्पादगायची विसमातं घडच्हे खतुष्प। चं रित्तकारी तम प्रसिद्ध बना-रद्धितं। यत्यन्तरमा ह ॥ च्यपि चेति ॥ ब्रह्मपरस्रतोत्यद्गलाच तस्यान-त्यरलिम्याच ॥ प्रवेति ॥ व्रह्मपदस्य क्न्दावाचिलमुक्तं निरस्यति ॥ यदै तत् ब्रह्मीत ॥ पूर्वस्थास्य ब्रह्मोत्ता वित्यर्थः । हृदयस्य चतुर्दि च्रह्मं श्व पश्चमुषयः सन्ति। तेषु ब्रह्मस्थान हृद्गगरस्य प्रागादिहारेषु जानेण प्राणयाः नापानसमानादानाः पञ्चदारपाला इति ध्यानार्थं श्रुत्या कल्पितं। तच हृदयिक्दिस्थपासेषु ब्रह्मपुरुषत्यश्तिक्दि गाययाख्यब्रह्मस उपासना-सम्बन्धितायां ब्रह्मणा दारपाललाद्भ ह्मप्रघा इति सम्भवतीत्वा ह ॥ पञ्च-ब्रह्मीत ॥ दिवि दिव इति विभक्तिभेदात् प्रक्षतप्रत्यभिचा नास्तीत्वतां ने। पेचा गांचिम त्याच ॥ तत्परि इर्च अमिति ॥ परि हारं प्रतिजानीते ॥ षात्रीत ॥ सूत्रेणार्थं वदन् परिहारमा ह ॥ नायिमिति ॥ एवं सर्वत्र वाखियं प्रधानप्रातिपरिकार्याद् युसम्बन्धेन प्रवासिज्ञाया विभक्षर्य-भेदी न प्रतिजन्धकः, कथि च्हाधार स्थापि मर्थादालसम्भवात । यथा वद्याग्रं सलयभागाविक्तिरहोनस्याधारः सन्नेव सालयभागाविक्तिस्य तसीव मर्यादा भवति, एवं दिवि क्रर्ये चार्राकाणे वा मख्ये चाधारे

श्लोनो हत्तासात् परतः श्लेन इति च, एवं च दिवः परमपि मत् ब्रह्म दिवीत्युपदि श्वते । तस्मादिसा पूर्व्वनिर्द्दिष्टस्य ब्रह्मण इह प्रत्यभिज्ञानं । ऋतः परमेव ब्रह्म ज्योतिः शब्दमिति सिद्धं॥

#### प्राणस्तथानुगमात् ॥ २८ ॥

श्रस्त कैषितिक ब्राह्मणे पिनषदीन्द्र प्रतर्द नाख्या यिका "प्रतर्द ने । इ व देवेदा सिरिन्द्र स्व प्रियं धामोपजगाम युद्धेन च
पैरिषेण च" दत्यार स्थानाता। तस्यां श्रूयते "म होवाच प्राणे।
ऽस्मि प्रज्ञात्मा तं मामायुर स्वतिमत्युपाख" दति, तथो त्तर वापि
"श्रय खलु प्राण एव प्रज्ञात्मा ददं भरीरं परिगृ हो। त्यापयित"
दति, तथा "न वाचं विजिज्ञामीत वक्तारं विद्यात्" दति, श्रन्ते
च "म एष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दो ऽजरे। ऽस्वतः" दत्यादि। तव

मंगय:, किमि ह प्राणग्रव्देन वायुमा चमिभधीयते, उत देवतात्मा, उत जीवः, श्रयवाऽपरं ब्रह्मेति। नन्यत एव प्राण द्रत्यच वर्णितं प्राणग्रव्दस्य ब्रह्मपरत्मि हापि च ब्रह्मिलङ्गमिस् ''श्रानन्दोऽज-रे।ऽस्तः''दत्यादि कथिम ह पुनः मंग्रयः मग्भवितः श्रनेकिलङ्ग-दर्भनादिति ब्रूमः। न केवलिम ह ब्रह्मिलङ्गमेवोपलभ्यते मन्ति हिं दत्रतिलङ्गान्यप। ''मामेव विजानी हिं' दतीन्द्रस्य वचनं देवता-त्मिलङ्गमिदं ग्ररीरं परिगृद्धोत्यापयतीति प्राणिलङ्गं। न वा विजिज्ञामीत वक्तारं विद्यादित्यादिजीविलङ्गं, श्रत उपपन्नः मंग्रयः। तच प्रमिद्धो वायुः प्राण दित प्राप्ते, उच्यते, प्राण्प्रस्वाच्यं ब्रह्म विज्ञेयं। कुतः। तथानुगमात्। तथा हि पार्वाप-र्योण पर्यालोच्यमाने वाक्ये पदार्थानां ममन्वयाः कह्मप्रतिपा-दंनपर उपलभ्यते, उपक्रमे तावत् वरं व्रणोष्वेतीन्द्रेणोकः। प्रत-

पकलस्य प्रसिद्धमिति वक्तं खिल्लिख्तं। प्राणस्य जीवले वक्तृतं लिङ्गमाद्य । न वाचिमिति ॥ स्थानन्दलादिकं ब्रह्मलिङ्गमाद्य ॥ स्थन्ते चेति ॥
स्थनेकेषु लिङ्गेषु दश्यमानेषु बनावनिर्णयार्थमिदमधिकरणमित्यगतार्थमाद्य ॥ स्थनेकिलङ्गित ॥ पूर्व्वप्रस्तबह्मवाचकयस्क व्दबनाज्योतिःस्र्विः ब्रह्मपरेख्नां, न तथे ह प्राणस्र्विभिङ्गे किस्तिह्मनान्ति । मिथा
विरद्ध। नेकिलङ्गानामनिस्थायकलादिति प्रख्दाहरणसङ्ग्रा पूर्व्यपद्यात ॥ तनेति ॥ पूर्वे प्रधानप्रातिपदिकार्थवनात् विभक्त्यर्थवाधवदाक्यार्थज्ञानं प्रति हेतुलेन प्रधानानेकपदार्थवनादेकवाक्यता भङ्ग
इति दर्शान्तसङ्गतिवी । पूर्वपत्ते प्राणाद्यनेकोपान्तिः, सिद्धान्ते
प्रख्यम्बस्थीरिति विवेकः । तथा ब्रह्मपरलेन प्रदानामन्वयावगमाः
दिति हेल्यमाह ॥ तथा हीति ॥ हिततमलकर्मज्ञयादिपदार्थानां

<sup>\*</sup> समृचया इति मु॰ पु॰ पाठः।

र्दनः परमं पुरुषार्थं वरमुपचिचेप "लमेव मे हणीस्व यं लं मनु-याय चिततमं मन्यमे"द्रति।तसी चिततमलेनापदि भ्यमानः प्राणः कथं परमाता न सात्। न हात्यव परमाताज्ञानात् हिततमप्रा-तिरस्ति "तमेव विदिलाऽतिसृत्यमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽय-नाय" इत्यादि श्रृतिभाः। तथा "म या मां वेद न ह वै तस्य केनचन कर्मणा लोको भीयते न स्त्येन न भूणहत्यया"दत्यादि च ब्रह्म-परिग्रहे घटते, ब्रह्मविज्ञाने हि मर्बनमंचयः प्रमिद्धः। "चीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे" द्रत्याद्यासु श्रुतिषु प्रज्ञा-तमलच ब्रह्मपच एवापपद्यते। न ह्यचेतनस्य वायाः प्रज्ञातमलं मस्यवित । तथापसं हारेऽपि "त्रानन्दाऽजरोऽस्वत" द्रत्यानन्द-लादीनि न ब्रह्मणे। उन्यव मन्यक् मन्भवन्ति ''म न माध्ना कर्मणा भ्रयान् भवति न एवासाधुना कर्मणा कनीयानेष च्चेव साधुकर्म कार्यित" तं यमेभ्या लोकेभ्य उन्निनीषते एष उ एवामाधुकर्माकारयति। तं यमेभी लोकेभीऽधीनिनीषते'' इति "एष लोकपाल एष लोकाधिपतिरेष लोकेश" इति च। मर्वमेतत् परिसान् ब्रह्माखाश्रीयमाणे श्रन्गन्तं ग्रक्यते न मुख्ये प्राणे। तसात् प्राणे। ब्रह्म।

सम्बन्धा ब्रह्मां वात्पर्यानिक्षायक उपलभ्यत ह्यातं विरुणाति ॥ उपक्रम ह्यादिना ॥ यं मन्यसे तं वरं त्वभेव प्रयक्तियरंः । स यः कित् मां ब्रह्मरूपं वेद साचादनुभवति तस्य विदुवा लोका मोच्चा महताऽपि पातकेन न ह मीयते नेव हिंस्यते न प्रतिबध्यते ज्ञानायिना कर्माव्या-राणोर्दम्धतादित्याह ॥ स य हति ॥ साध्यसाधुनी पृष्यपापे ताभ्याम-स्पृष्टतं तत्नार्याटवतं निरङ्ग्भिश्यर्यं सर्व्यमेतदित्यर्थः । सहक्षारवा-

न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्धसमा ह्यासान्। १८। यद्तां प्राणा ब्रह्मीत तदाचियते, न परं ब्रह्म प्राणमञ्दं। कस्मात्, वकुरात्मोपदेशात्। वक्ता दीन्द्री नाम कि चिदिग्रदवान् देवताविशेषः खमातानं प्रतर्दनायाचचचे 'मामेव विजानी हि' दत्युपक्रस्य "प्राणाऽस्मि प्रज्ञातमा" दत्य इङ्गारवादेन म एष वक्-रात्मत्वेनोपदिग्यमानः प्राणः कथं त्रह्म स्थात्। न दि त्रह्मणो वकृतं मभावति "त्रवागमनाः" दत्यादिश्रुतिभ्यः। तथा विग्रह-मम्बन्धिभिरेव ब्रह्माखममाविद्गर्द्भीरात्मानं तुष्टाव "विशीर्षाणं लाष्ट्रमहनं, ऋरम् खान् यतीन् शाला हके भाः प्रायच्हं "द्रायेवमा-दिभि:। प्राणलञ्चेन्द्रस्य वलवत्वाद्पपद्यते, "प्राणा वै वलं "इति हि विज्ञायते बलस्य चेन्द्रो देवता प्रमिद्धा।या च काचित् बल-कंतिरिन्द्रकर्मेंव तदिति हिवदन्ति। प्रज्ञात्मत्वमप्पप्रतिहतज्ञान-लाद् देवतातानः समावति, श्रप्रतिहतज्ञाना देवता इति वदन्ति। निश्चिते चैवं देवतात्मो।पदेशे हिततमलादिवचनानि यथामभवं

देन स्वात्मवाचकण्व्येराचच्छे, उक्तवान् इत्यर्थः। वाक्यस्य इन्द्रोपा-सनापरत्वे लिङ्गान्तरमाह ॥ तथा विग्रहेति॥ चीत्यि णीर्षाणि यस्येति चिश्रीष्ठां त्वस्युः पृचे विश्वरूपे। नाम ब्राह्मणः तं हतवानस्मि। रेगित यथार्थं ण्व्ययतीति रुक् वेदान्तवाक्यं तन्मुखे येषां ते रङ्माखान्तिभो उन्यान् वेदान्तविहर्मुखान् यतीनरण्यश्वभो दत्तवानस्मीत्यर्थः। इन्द्रे प्राणण्व्योपपत्तिमाह॥ प्राणत्वचेति॥ लेगिकता स्वपीत्यर्थः। बलवाचिना प्राणण्व्येत बलदेवता लच्चत इति भावः। इन्द्रो हितप्रदाद्यलाद्विततमः कर्मानिधकाराद्याप इत्येवमाख्ययानीत्याह ॥ निश्चिते चेति॥ किमिन्द्रपदेन विग्रहोपलच्चितं चिन्नाचमुत्यते उत्त विग्रहः। स्वाये वाक्यस्य

तिदिषयाण्वेव योजियतयानि। तसादिक्तिः स्थात्मेषदेशान्न
प्राणे। त्रह्मोत्याचित्य प्रतिसमाधीयते। त्रध्यात्ममम्बन्धस्मा
ह्मसिनिति। त्रध्यात्मसम्बन्धः प्रत्यगात्मसम्बन्धस्म स्मा बाङस्मसिन्ध्याय उपस्थते। "यावत् ह त्रस्मिन् शरीरे प्राणे।
वसति तावदायुः" दिति प्राणस्थैव प्रज्ञात्मनः प्रत्यग्धतस्यायुषः
सम्प्रदानेषमं हार्योः स्वातत्र्यं दर्भयति न देवताविशेषस्य पराचीनस्य। तथाऽस्तिले च प्राणानां निःश्रेयसमित्यध्यात्ममेवेन्द्रियात्रयं प्राणं दर्भयति। तथा "प्राण एव प्रज्ञात्मेदं शरीरं परिग्रह्योत्यापयिति" दित, "न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यात्"
दिति चेषिकस्य "तद्यथा रथस्यारेषु नेमिर्णिता नाभावरा अर्णिताः" एवमेवैता स्तमाचाः प्रज्ञामाचास्यर्णिताः प्रज्ञामाचाः

ब्रह्मपरतं सिद्धं, न दितीय इत्याह ॥ चथात्मेति॥ चात्मिन देहे ऽधिगत इत्यथात्मं प्रत्यगात्मा स सम्बद्धाते येः प्ररीरस्थलादिभिरिन्द्रतनावसम्मावितैर्धमें स्ते चथात्मसम्बन्धाः सेवां भृमेत्यर्थः। चायुरच देहे प्राणवायुसच्चारः। चित्तिते प्राणिस्थितो प्राणानामिन्द्रियाणां स्थितिरित्यर्थतः
श्रुतिमाह ॥ चित्तित्व द्रति ॥ चथाते निःश्रेयसादानमित्याद्या श्रुतिः।
इन्द्रियस्थापकत्ववदेहोत्यापकत्वमाह ॥ तथेति ॥ वक्तृत्वमुक्ताः सर्वाधिरानत्वं दिर्भितमित्याह ॥ इति चेषक्रम्यति ॥ तत्तच नानाप्रपञ्चसात्यान कत्यनायां यया द्रष्टान्तः लेकि प्रसिद्धस्य रघस्यारेषु नेमिनास्थामध्यस्यप्रजातासु चक्रोपान्तरूपा नेमिरिपता नाभी चक्रिपिस्कायामरा चित्रता स्वम्मूतानि पञ्च प्रिच्यादीनि मीयन्त इति मात्राः
भोग्याः प्रव्दादयः पञ्चेति दश्भूतमात्राः प्रज्ञामात्रासु दश्स्विपताः
इन्द्रियजाः पञ्चश्रव्दादिविषयप्रज्ञाः। मीयन्ते चाभिरिति मात्राः पञ्च
धान्द्रियाणि नेमिवत् याद्यं। याद्यकेषु चरेषु कत्यितमित्युक्ता नाभि-

प्राणेऽपिताः "म एष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दोऽजरोऽस्वत" इति विषयेन्द्रियव्यवहारार्नाभिश्वतं प्रत्यगात्मानमेवोपमंहर्ति "म म त्रात्मेति विद्यात्" इति चेापमंहारः प्रत्यगात्मपरियहे माधुः न प्राचीनविग्रहे। "त्र्यमात्मा ब्रह्म मर्व्यानुभूः" इति च श्रुत्य-न्तरं। तस्माद्ध्यात्ममञ्जन्भवाज्ञल्यात् ब्रह्मोपदेग् एवायं न देवतात्मोपदेगः। कथं तर्हि वक्त्रात्मोपदेगः॥

### शास्त्रदृष्ट्या त्रपदेशो वामदेववत् ॥ ३०॥

दन्द्री नाम देवतात्मा खमात्मानं परमात्मवेनाहमेव परं बह्मोत्यार्षेण दर्भनेन यथाशास्तं पश्यनुपदिशति सा मामेव वि-जानीहीति। यथा तद्भैतत् पश्यन् च्हिर्वामदेवः प्रतिपेदे, त्रहं मनुरभवं सर्व्यञ्चेति तदत्, "तद्या या देवानां प्रत्यबुध्यत म एव तदभवत्" दति श्रुतेः। यत् पुनक्तं "मामेव विजानीहि" दत्युक्ता विग्रहधर्मेरिन्द्र त्रात्मानं तुष्टाव लाष्ट्रबधादिभिरिति तत्परि-हर्त्त्रयं। त्रवीच्यते। न लाष्ट्रबधादीनां विज्ञेषेन्द्रस्तृत्यर्थवेने।प-न्यामः, यसादेवं कर्माहं तसान्मां विजानीहीति, कथं तहि, विज्ञानस्तृत्यर्थवेन । यत् कार्षं लाष्ट्रबधादीनि माहमानि

स्थानीये पाणे सळें कल्पितमित्या इ॥ पाणेऽपिता हति॥ स पाणे। मम सक्पिमित्या इ॥ स म हति॥ ति इ प्रत्यात्मिन समन्यया न तु ब्रह्माण । तत्रा इ॥ व्ययमिति॥ व्य इङ्गारवाद स्य गतिं एक्कि॥ कथमिति॥ सूत्रमृत्तरं। तद्याख्याति॥ हन्द्र हति॥ जन्मान्तरकतत्रवणादिना च्यस्मिन् जन्मिन खतः सिद्धं दर्शनमाधें विज्ञेयेन्द्रन्त्यर्थे उपन्यासः। न चेत् कथं तर्हि स हति एक्कि॥ कथमिति॥ ब्रह्मचानन्त्वर्थः स हत्या इ॥ विज्ञानिति॥ नियामकं ब्रूते॥ यदिति॥ परेण तस्य मे हत्या-

उपन्यस्य परेण विज्ञानसुतिमनुमन्दधाति "तस्य मे तन्न लोम च न मीयते स यो मां वेद न इ वै तस्य केनच कर्मणा लोको मीयत" इत्यादिना। एतदुकं भवति यसादी हुणान्यपि कूराणि कर्माणि कतवते। मम ब्रह्मस्तस्य लोमापि न हिंस्यते स योऽन्यो ऽपि मां वेद न तस्य केनचिदपि कर्मणा लोको हिंस्यत इति। विज्ञेयन्तु ब्रह्मीव प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मेति वस्त्यमाणं। तस्मात् ब्रह्मवास्यमेतत्॥

जीवमुख्यप्राणिकङ्गान्नेतिचेन्ने।पास।चैविध्यादाश्रितत्वा-दि इ तद्योगात् ॥ ३१॥

यद्ययाधात्ममस्यस्थस्मदर्भनात्न पराचीनस्य देवतात्मन उपदे-ग्रस्त्याऽपि न ब्रह्मवाक्यं भिवतुमईति। कुतः। जीविसङ्गान्मुख्यपा-एसिङ्गाच। जीवस्य तावदस्मिन् वाक्ये विस्पष्टं सिङ्गमुपस्थयते ''न वाचं विजिज्ञासीत वकारं विद्यात्' दत्यादि श्रव रागादिभि-

दिना वाक्येने खन्यः। स्त्तिमाइ॥ एतदुक्तमिति॥ तस्मात् ज्ञानं श्रेष्ठमिति श्रेषः। स्त्तज्ञानिषय इन्द्र इखत याइ॥ विज्ञेयन्विति॥
देहोत्यापनं जीविलिङ्गं किं न स्यात्तवाइ॥ श्ररीरधारणस्ति॥ सर्वे
वागादयः प्राणा यहमहं श्रेष्ठ इति विवदमानाः प्रजापितम्पज्ञमः।
स च तानुवाच यस्मिद्गत्कान्ते श्ररीरं पापिष्ठतरं पित्यति स च श्रेष्ठ इति। तथा क्रमेण वागादिषृत्कान्तेयपि मृकादिभावेन श्ररीरं सस्यमस्यात्। मृख्यपाणस्य तु उच्चिकिमिष्यां सर्वेषां याकुललादसी तान् वागादीन् वरिष्ठः प्राण उवाच। यूयं मोहमापद्यथ यतोऽहमेवे तत् करोमि। किं तत् पञ्चधा प्राणापानादिभावेनात्मानं विभज्य एतदाति गच्छतीति वानं तदेव वाणमस्त्रिरं श्ररीरमवरुभाश्रिष्य धारयामीत्यर्थः। द्विवचनसङ्वासेत्कान्तिश्रतेञ्च न ब्रह्म ग्राह्यमि-

कर्णैर्याप्रतस्य कार्यकर्णाध्यचस्य जीवस्य विज्ञेयलमभिधीयते तथा मुख्यप्राण लिङ्गमपि। ऋथ खलु प्राण एव प्रज्ञातमेदं ग्रीरं परिग्टह्योत्यापयतीति। गरीरधारणञ्च मुख्य एव प्राणस्य धर्मः। प्राणमंवादे वागादीन प्राणान प्रक्रत्य "तान् वरिष्ट: प्राण उवाच मा मो इमापद्यथाऽइमेवैतत् पञ्चधाऽऽत्मानं प्रविभज्येतद् वाण-मवष्टभ्य विधार्यामि" दति अवणात्। ये लिमं ग्ररीरं परि-ग्टच्चेति पठिन्त तेषामिमं जीविमिन्द्रियग्रामं वा परिग्टच्च शरी-रमुत्यापयतोति व्याख्येयं। प्रज्ञात्मत्मपि जीवे तावचेतनलादु-पपनं मुखोऽपि प्राणे प्रज्ञासाधनप्राणान्तराश्रयलाद्पपन्नमेव। जीवमुख्यप्राणपरियहे च प्राणप्रज्ञातानीः महदत्तिलेनाभेदनि-र्देश: खरूपेण च भेदनिर्देश द्रत्युभययानिर्देश उपपद्यते "या वै प्राणः सा प्रज्ञाया वै प्रज्ञा स प्राणः" द्ति, "सह ह्येताविसान् गरीरे वसतः सद्दोत्कामतः" दति। ब्रह्मपरिग्रहे तु किं कस्मात् भिचेत,तसादि इ जीवमुख्यपाणचारन्यतर उभी वा प्रतीयेयातां न ब्रह्मीत चेत्, नैतदेवं, खपासाचैविधात्। एवं सति चिविधम्-पासनं प्रसञ्चेत जीवापासनं म्ख्यप्राणापासनं ब्रह्मापासनञ्चेति।नः

त्याच ॥ जीवमुख्येति ॥ स्रभेदिनर्देशमाच ॥ यो वा इति ॥ भेदमाच ॥ सहित॥ यदि जीवमुख्यप्राणयोर्जिङ्गानुपास्यत्वं तर्ष्टि ब्रह्मखोऽपि जिङ्गानामुक्तत्वादुपासनं स्थात्, न चेष्टापत्तिः । उपक्रमादिना निस्तितेववाक्यताभङ्गप्रसङ्ग इत्याच ॥ नेतदेविमित्यादिना॥ न च स्वतन्त्रपदार्थभेदादा-क्यभेदः किं न स्थादिति वाचं, जीवमुख्यप्राणयोरक्तिजङ्गानां ब्रह्मिण नेतुं शक्यत्या स्वातन्त्यासिद्धेः, स्वपानपदार्थस्य पानवदाक्यार्थशेष्ठत्वेन प्रधानवाक्यार्थानुसारेण तिह्नङ्गनयनस्थाचितत्वाच । न च प्रधानवा-

चैतदेकसिन् वाक्येऽभ्यगन्तं युक्तं, उपक्रमापसं हाराभ्यां हि वाक्ये-कवाक्यलमवगम्यते। "मामेव विजानी हि" द्रत्युपत्रम्य "प्राणाऽस्मि प्रज्ञातमा तं मामायुर्म्तमित्युपाख"दत्युक्वाउन्ते "म एव प्राण एव प्रज्ञात्माऽऽनन्दोऽजरोऽस्तः" दत्येकरूपाव्पक्रमापमंचारी दृ खेते। तत्रार्थैकलं युक्तमात्रयितं। न च ब्रह्मा लिङ्गमन्यपरले परि-णेतुं प्रकां द्रपानां स्तमाचाणां प्रज्ञामाचाणाञ्च ब्रह्मणाऽन्यचा-र्पणानुपपत्तेः। श्रात्रितवाचान्यवापि ब्रह्मा जिङ्गवशात् प्राणशब्दस्य ब्रह्मणि वृत्तेः। द्वापि च हिततमापन्यामादिब्रह्मा लिङ्गयोगाद् ब्रह्मीपदेश एवायमिति गम्यते। यत्तु मुख्यप्राणिकः दर्शितं "द्दं भ्रीरं परिगृह्योत्थापयति"दति तद्मत्, प्राणयापार्स्था-पि परमातायत्तलात् परमातान्यपचरितुं शकालात्, "न प्राणेन नापानेन मर्त्यो जीवति कञ्चन,इतरेण तु जीवन्ति यिम्बितावृपा-श्रिताै"दति श्रुतेः। यदपि "न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यात्" दत्यादि जीवलिङ्गं दर्शितं, तदिप न ब्रह्मपत्तं निवारयित, न हि जीवा गामात्यन्तभिन्ना ब्रह्मणः "तत्त्वमिष" "श्रहं ब्रह्मास्मि" द्त्या-दि श्रुतिभाः। बुद्या युपाधिकतन्तु विशेषमाश्रित्य ब्रह्मीव सन् जीवः

कार्षत्रस्विद्गमन्यया नेतुं प्रकां। न वा तद्वितिमित्या है। न च त्रस्विद्गिमित। स्विप्रेषं याचरे। आश्वितत्विति। स्वाधातयव प्राण हत्यादी रित्तेराश्वितत्विद्दिशिप तस्य ब्रस्चित्विङ्गस्य योगाद् ब्रस्मपर एव प्राणाप्रव्द हत्यर्थः। प्राणादिविङ्गानि सर्व्वात्मके ब्रस्म- स्वायासेन नेतुं प्रकानीत्या है। यित्वत्यादिना। यसिन्नेती प्रेर्थत्वेन स्थिती तेनेतरेण ब्रस्मणा सर्वे प्राणादिव्यापारं कुर्वन्तीत्वर्थः। विश्वेषं परिच्येदानिमानमित्यर्थः। वक्तारं विद्यादिति न वक्तुर्स्चेयतम्यते तस्य

कर्त्ता भाता चेत्युच्यते तस्यापाधिकतविशेषपरित्यागेन ब्रह्मसङ्षं प्रदर्भिखतुं "न वाचं विजिज्ञामीत वक्तारं विद्यात्"दत्यादिना प्र-त्यगात्माभिमुखीकरणार्थमुपदेशा न विरुद्धाते। "यदाचाऽनभृदितं चेन वागभुद्यते तदेव ब्रह्म लं विद्धि नेदं यदिदमुपामते"द त्यादि च अत्यन्तरं वचनादिकियाचाष्ट्रतस्वैवात्मने। ब्रह्मलं दर्भयति। यत् पुनरेतदु तं "मह ह्येतावस्मिन् शरीरे वसतः सहीत्कामतः" इति प्राणप्रज्ञात्मनोर्भेददर्भनं ब्रह्मवादिना ने पपयत इति। नैष दोषः । ज्ञानिक्रयामिक्तदयात्रययोर्नुद्धिप्राणयोः प्रत्यगात्मोपा-धिस्तयोभेदिनिर्द्धशोपपत्तेः। उपाधिदयोपहितस्य तु प्रत्यगा-तानः खरूपेणाभेद दत्यतः प्राण एव प्रज्ञात्मेत्येकीकरणमवि-रुद्धं। त्रथवा ने।पासानैविधादात्रितलादि ह तद्योगादित्यखाय-मंन्याऽर्थः। न ब्रह्मवाक्येऽपि जीवमुख्यप्राणिक क्लं विरुद्धाते। कथं। उपामाचैविध्यात्। चिविधमिइ ब्रह्मीपामनं विविचतं प्राणधर्मीण प्रज्ञाधर्मीण खधर्मीण च।तच"श्रायुरस्तमित्युपाखायुः प्राणः"द्ति "ददं ग्रीरं परिष्रद्योत्यापयति" "तसादेतदेवेाक्यमुपामीत"

लोकसिद्धतात्, किन्तु तस्य ब्रह्मतं बेध्यते तद्वीधाभिमुखाय लिङादय रत्यत्र श्रुवन्तरमाह् ॥ यदाचेति॥ येन चैतन्येन वागभ्ययते स कार्याभिमुखेन प्रेयंते तदेव वागादेरगम्यं ब्रह्मत्यर्थः। तत्त्वम्यदवाच्योः खरूपतोः भेदस्ताभ्यामुपलच्यात्मस्र रूपाभेदादेकतं निर्द्ध्यत रत्याह ॥ नैष देष रति॥ समतेन स्त्रचं व्याख्याय दित्तसन्मतेन व्याच्छे ॥ च्ययवेति॥ उपास-नाचित्रप्रक्षणादिति पूर्वमृक्तां। च्य चिप्रकारक्रसेक ब्रह्मविश्यकस्रीक-स्योपासनस्य विविच्यततादित्यर्थः। चते। न वाक्यभेद रति भावः। देहे चेषात्मक्रजीवनहेतुतं प्रायस्यायुद्धं देहापेच्या तस्यानुक्तेरवस्थाना-

दित चप्राणधर्मः। त्रय'ययासै प्रज्ञाये मर्जाण भूतानि एकीभ-वन्ति तत् वाखास्थामः ''दत्युपक्रम्य 'वागेवास्था एकमङ्गमदूदु इत् तसै नामच परस्तात् प्रतिविह्निता भूतमात्रा प्रज्ञया वाचं समा-रह्य वाचा सर्व्वाणि नामान्याप्ते। ति'दत्यादि प्रज्ञाधर्मः। ''ता वा एता दशैव भूतमात्रा त्रिधिप्रज्ञं दश् प्रज्ञामात्रा त्रिधभूतं यदि भूतमात्रा न खुः न प्रज्ञामात्राः खुः यदा प्रज्ञामात्रा न सुः न भूतमात्राः सुः न ह्यन्यतरते। रूपं किञ्चन सिद्योत्, ने। वा एतन्ना-

दस्तत्वमुत्यापयतीत्रुक्यत्विति प्राग्यधर्मः। जीवधर्माना इ॥ चयेति ॥ बुद्धिपाययोः सहस्थिवत्कान्यकाऽनन्तरमिवर्थः। अत्र प्रज्ञापदेन सा-भासा जीवाखा बुद्धिरचते।तस्याः सम्बन्धीनि दृश्यानिसर्वाणि भूतानि यथैकं भवन्यधिष्ठानिचराताना तथा यद्यास्याम इत्यपक्रामीकं वागे-वेत्यादि चचारेवास्या एकमङ्गमदूदु इदि व्यादिपर्यायाणां संचितार्थ उचते। उत्पन्नाया चसत्कल्यायाः साभासन्द्रेन्नामप्रपञ्चविषयित्-मर्द्रशरीरं, खर्थाताकरूपप्रपञ्चविषयिलमर्द्रशरीरिमिति मिलिला विषयिताखं पृर्णं भरीरमिन्त्रियसाधां। तत्र कर्म्मेन्त्रियेषु वागेवास्याः प्रज्ञाया रकमङ्गं देचार्ज्ञमदूदुचत् पूर्यामास, वाणिन्त्रियदारा नामप्रपञ्चविषयिलं नुद्धिर्नभत इत्यर्थः। चतुर्थो षद्यर्था। तस्याः पुनर्ना-म किल चन्तुरादिना प्रतिविह्निता ज्ञापिता भूतमाना रूपाद्यर्थ-रूपापरस्तादपरार्डे कारणं भवति ज्ञानकरणदारोऽर्घप्रपञ्चविषयिलं बुद्धिः प्राप्तातीत्यर्थः। एवं बुद्धेः सर्व्वार्थदृष्टलस्प्पाद्य तिव्वष्टित्-प्रतिविम्बदारा साचिणि द्रष्ट्रवाध्यासमाह ॥ प्रचयेति ॥ वृद्धिदारा चिदातमा वाचिमिन्त्रियं समारम्य तस्याः प्रेरको भूता वाचा करखेन सर्वाणि नामानि वक्तविनाप्राति, चच्छा सर्वाणि रूपाणि पायती त्येवं द्रष्टा भवती त्यर्थः। तथाच सर्व्यद्रष्ट्रतं चिदातमनि द्रष्टु-लाधासनिमिलच बुद्धेर्धम रत्युतं भवति सर्वाधारलानन्दलादि-ब्रह्मधर्म रत्या इ॥ ता वा रति ॥ दशलं व्याखातं, प्रचा रिन्द्रिय जाः ता

<sup>\*</sup> यदि इति मु॰।

ना तद्यथा रथस्यारेषु ने मिर्पिता नाभावरा ऋषिता एवसेवैता भूतमात्रा प्रज्ञामात्रास्वर्षिताः प्रज्ञामात्राः प्राणेऽपिताः स एष प्राण एव प्रज्ञात्माः" दत्यादि ब्रह्मधर्माः। तस्मात् ब्रह्मण एवेतदु-पाधिदयधर्मीण स्वधर्मीण चैकमुपासनं त्रिविधं विविच्तितं। ऋन्य-वापि मने। मयः प्राणशरीर दत्यादावुपाधिधर्मीण ब्रह्मण उपा-सनमात्रितं, दहापि तद्युच्यते वाक्यस्थे। पक्रमे। पसंहाराभ्यामेकार्थ-लावगमात् प्राणप्रज्ञाब्रह्मा जिङ्गावगमाच। तस्माद्रह्मवाक्यमेत-

षधिक्रव ग्राह्मभूतमात्रा वर्त्तने प्रज्ञामात्रा रिन्द्रयाणि ग्राह्मं भूत-जातमधिकत्य वर्त्तना इति ग्राह्मग्राह्मयोर्मियःसापेचलमुक्तं सा-धयति ॥ यदिति॥ तदेव स्फाटयति ॥ न चीति ॥ याच्ची ग्राच्च खरूपं न सिद्यति किन्तु ग्राइकेण। एवं ग्राइकमिप ग्राह्ममनपेच्य न सिद्यति, तसात् सापेचलारेतद् याह्ययाचनदयं वस्तता न भिन्नं किन्तु चिदा-त्मन्यारोपितमित्याच ॥ ने। इति ॥ तद्ययेत्यादि क्रतव्याख्यानं। सूत्रार्थ-मपसं इरति ॥ तसादिति ॥ अन्यधर्मे गान्यस्थापासनं कथिमत्याप्राङ्कार श्रितलादि बाइ ॥ अन्यत्रापीति ॥ उपाधिजीवः । अन्यधर्मेणोपासन-मियमसङ्गता वाचा, तथा हिन तावदार खाद्यनेक गुणवि शिष्टपाप्तक य-गावत्, उपासाचयविशिष्ठस्य ब्रह्मागा विधिः सम्भवति सिद्धस्य वि-धान ईलात्, नापि ब्रह्मानुवादेने।पासाचयविधिः वाकाभेदात्, न च नानाधर्माविशिष्टमेनमुपासनं विधीयत इति वाचं, ताटश्विधि-वाकासाचात्रवणात्, न च त मायुरमतमिल्याखेति, खन मामिति जीवेनायुरिति प्राणेनास्तमिति ब्रह्मणा खखधर्मावता विश्विष्टो-पासनाविधिरिति वाचं, सर्वेषां धर्माणामश्रवणाद् ब्रह्माश्रुतेस। पाणा वा चम्तिमिति पाणसीवामतलश्रुतेः। चत्र उपासनाविधिनुद्धे न वक्तारं विद्यात्, रतदेवीक्थमुपासीत सम खात्मेति विद्यादिति जी-वप्राणत्रद्यीपासनविधयः, खन्ये गुणविधय इति खीक्रवीकवाकालं त्याच्यं तचायुक्तमुपक्रमादिनैकवाक्यतानिर्णयात्। तस्ताद् चेयं प्रत्यक्-ब्रह्मपरिमदं वाकामित्यपसं इरित ।। तस्मादिति ॥ इति श्रीमतपरम-

दिति मिद्धं ॥ दित श्रीमच्छारीरकमीमां मामाये ग्रङ्करभगवत्-पूच्यपादक्रते। प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

नमः परमाताने। प्रथमे पादे जन्माद्यस्य यत द्रत्याका-गादेः ममस्य जगता जन्मादिकारणं ब्रह्मोत्युक्तं। तस्य ममस्य-जगत्कारणस्य ब्रह्मणा व्यापितं नित्यतं मर्व्यक्तं मर्व्याताकत-मित्येवंजातीयको धर्मा उक्त एव भवित। श्रर्थान्तरप्रमिद्धानां केषाच्चिच्छव्दानां ब्रह्मविषयले हेतुप्रतिपादनेन कानिचिदा-क्यानि मन्दिद्यमानानि ब्रह्मपरतया निर्णातानि। पुनरप्य-न्यानि वाक्यानि श्रस्पष्टब्रह्मासङ्गानि मन्दिद्यन्ते किं परं ब्रह्म प्रतिपादयन्ति, श्राहोस्विदर्थान्तरं किच्चिदिति। तन्तिर्णयाय दितीयहतीया पादावारस्थेते।

## सर्वेच प्रसिद्धापदेशात्॥१॥

द्रमास्नायते। "मञ्जं खिल्वदं ब्रह्म तञ्जलानिति ग्रान्त उपामीत। त्रथ खलु क्रतुमयः पुरुषा यथाकतुरिसान् लोको

इंसपरिवाजकाचार्थाश्रीगीविन्दानन्दभगवत् पादकते। श्रीमक्कारीर-कमीमांसावात्यायां भाष्यरत्नप्रभायां प्रधमाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

नमः परमाताने।

श्रीरामं सिद्धमत्तारं गुहाश्रयिनमन्तरं। धन्तर्थामिनमञ्ज्यं वैश्वानरमहं भजे॥

पूर्वपादे ने त्तरपादयोः सङ्गतिं वक्तं वक्तमनुवदित ॥ प्रथम इति ॥ जगत्कारणोत्त्या व्यापित्वादिकमधात् सिद्धं। तदुपजीव्योक्तरं पाददयं प्रवक्तंत इति हेतुहेतुमद्भावः सङ्गतिः। कथं पादभेद इत्याप्रङ्का पादानां प्रमेयभेदमाह ॥ क्यर्थान्तरेति ॥ च्याकाष्रादिशब्दानां स्पष्टनद्वानिङ्गिर्व-

पुरुषा भवति तथेतः प्रेत्य भवति स क्रतुं कुर्व्वीत मनामयः प्राणग्रीरः" द्रत्यादि । तच मंग्रयः । किमिच मनामयला-दिभिधेर्मैः ग्रारीर त्रात्माेपास्यलेनापदिस्यते, त्राहास्वित् परं ब्रह्मेति। किं तावत् प्राप्तं गारीर इति। कुतः। तस्य इ कार्थकरणाधिपते: प्रसिद्धा मन श्रादिभिः सम्बन्धा न तु परस्थ ब्रह्मणः "त्रप्राणा ह्यमनाः ग्रुअः" दत्यादिश्रुतिभ्यः। नन् "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" रति खशब्देनैव ब्रह्मीपात्तं कथमिह शा-रीर त्रात्मीपास्य दत्याशक्काते। नैष देषः। नेदं वाकां ब्रह्मी-पायनाविधिपरं। किं तर्हि। श्रमविधिपरं। यत् कार्णं सर्वे खिल्दं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपाधीतेत्या ह। एतद् तं भ-वित। यस्मात् सर्वेमिदं विकार्जातं ब्रह्मीव तज्जलात्तस्तात्तर-नंबाच। न च मर्बसीकाताले रागादयः मभवन्ति, तसाच्छाना उपासीतेति। न च ग्रमविधिपरले सत्यनेन वाक्येन ब्रह्मोपासनं नियन् भकाते, उपामनन् मकतुं कुर्वीतित्यनेन विधीयते।

स्राण समन्वया दिर्श्तः। अस्पष्टब्रह्मालङ्गवाक्यसमन्वयः पाददये वस्यते। प्रायेणोपास्यचेयब्रह्मभेदात् पादयोरवान्तरभेद इति भावः। स्नित्यमुदाहरित ॥ इदमिति ॥ तस्माच्चायत इति तच्चं, तस्मिन् लीयत इति तद्धं, तस्मिन् नित चेयत इति तदनं तच्चञ्चतत्त्वञ्च-तत्त्वद्वर्षेति, तच्चलान् कर्मधारयेऽस्मिन् शाक्षपार्थिवन्यायेन मध्य-पदस्य तच्चव्यस्य लीपः,तच्चलानमिति वाचे झान्दसेऽवयवलीपः,इति-शब्दो हेतो। सर्व्यमिदं जगद्भृद्धीव तद्विचत्तंत्वादित्वर्थः। ब्रह्मसि मिचामि-चभेदाभावाच्छान्तो रागादिरहितो भवेदिति गुणविधः। सङ्गतुमृपा-सनं कुळीतिति विहितोपासनस्रोपासीते त्यनुवादात् फलमा ह ⊯ उपयेति॥ कतुमयः सङ्गल्यविकार द्वर्थः। पृष्टषस्य ध्यानविकारत्वं स्फुटयित॥ यथे-

कतु: मङ्कल्याे धानमित्यर्थः। तस्य च विषयलेन श्रूयते "मनाम-यः प्राणगरीरः" दति जीवलिङ्गं। श्रता त्रूमा जीवविषयमेतदु-पासनमिति। ''सर्वकक्षी सर्वकामः''द्त्याद्यपि श्रूयमाणं पर्यायेण जीवविषयमुपपद्यते। "एष म त्रात्माउनाईदयेऽणीयान् वीहेर्बा यवादा"दित च इदयायतनलमणीयस्वं चाराग्रमाचस्य जीव-स्थावक ल्पते नापरि च्छिनस्य ब्रह्मणः। नन् "ज्यायान् पृथियाः" द्रत्याद्यपि न परिच्छिनेऽवक ल्पते,द्रति,श्रव त्रूमः,न तावदणीयस्वं च्यायस्त्रच्चाभयमेकस्मिन् समाश्रयितुं शक्यं विरोधात्,श्रन्यतरा-श्रयणे च प्रथमश्रुतलादणीयस्वं युक्तमाश्रयितं। ज्यायस्वन्तु ब्रह्म-भावापे चया भविष्यति। निश्चिते च जीवविषयले यदन्ते ब्रह्मसं-कीर्त्तनमेतद् ब्रह्मेति तदिप प्रक्तपरामर्थार्थवा ज्जीविवषयमेव। तसानानामयलादिभिधंमैं जीव उपास द्रें यात्रे ब्रूमः,परमेव ब्रह्मोच मनामयलादिभिधीं मैर्पाखं। कुतः। मर्व्व प्रसिद्धापदे-शात्। यत् मर्वेषु वेदान्तेषु प्रसिद्धं त्रह्मशब्दस्था लम्बनं जगत्कार-

ति॥ इच्च यद्यायित स्त्वा ध्यानमिच्या तद्येयरूपेण जायत इत्यर्थः॥
कतुमयः सङ्कल्पप्रधान इति वाऽर्थः। क्रतीर्विषयमाच ॥ मन इति॥
ब्रह्मेत्यपक्रमान्मने। मयं प्राणण्डीरं भारूपं सत्यसङ्कल्पमन्तर्च्दये ध्येयमित्यर्थः। पूर्व्वच ब्रह्मिन्द्रिश्च स्विन्द्रिश्च धिक्रमित्यर्थः। पूर्व्वच ब्रह्मिन्द्रिश्च । तच प्रान्तिगण्डिधानार्थमन्यथासिद्धं।
खता जीवनिन्द्रं बनोय इति प्रत्युदाच्चरणेन पूर्व्वपच्चयति॥ प्रारीद्यादिना॥ अतिमाण्ड्यान्यथासिद्धा परिच्छति॥ नेष देष इति॥
प्रमिविधिपरत्वे चेतुमाच ॥ यत् कारण्यमिति॥ यत एवमाच तस्माक्षमिविधिपरिमित्यन्वयः। चविदं प्रव्दः प्रक्षतब्रह्मपरामण्डार्थः, न तु जगत्
परामण्डार्थः, जगदि प्रेषणे प्रयोजनाभावात्। चच प्रयोजनाभावेऽपि

णिमह च मर्झे खिल्वदं ब्रह्मीत वाक्यापक्रमे श्रुतं तदेव मना-मयलादिधर्मीर्विशिष्टमुपदिश्यत इति युक्तं। एवच्च प्रक्रतहाना-प्रक्षतप्रक्रिये न भविष्यतः। ननु वाक्यापक्रमे श्रमविधिविवचया ब्रह्म निर्दिष्टं न खिववचया, इत्युक्तं। श्रचोच्यते। यद्यपि श्रमवि-धिविवचया ब्रह्म निर्दिष्टं तथापि मनोमयलादिषूपदिश्यमानेषु तदेव पित्रहितं भवति। जीवस्तु न सिन्निहिता न च खशब्देना-पात्त इति वैषम्यं॥

यत्र प्रयोजनं तत्र भवलेव नगदिशेषगं यथातीवेदं सर्लं। अत्र बाधायां सामानाधिकरणदार्श्वार्थं विशेषणमावध्यकं तदाकास्य ज्ञेयब्रह्मविष-यलात्। अत्र तूपासनायां बाधानावध्यकलाद् विषयाभेदेन ब्रह्मण उपास्यतात्॥ न च शमेति॥ शमधानये। विधी वाकामेदापत्तेरिवर्धः। ज्नापरम्परया जीवस्थापि सर्व्यवर्मालादिसम्भवमा इ॥ सर्व्यवर्मीत । सर्वाणि नर्माणि यस्य सर्वे नामा भाग्या यस्य सर्व्यान्यः सर्वरस इवादि मुद्धार्थः ॥ आराग्रमात्रस्थेति ॥ नेत्रप्रोतम्लालाग्रपरिमाय-स्रोत्यर्थः ॥ सर्वेच प्रसिद्धब्रह्मण एवाचीपास्यतापरेशाव जीव उपास्य इति सुत्रार्थमाइ॥ सर्विति॥ यत्र पालं नीचते तत्र पूर्वीत्तर-पच्चित्रिः पालमिति मन्तयं। यद्यपि निराकाङ्गं ब्रह्म तथापि मनः-प्रचरम्पाधिरस्य प्रायाः भरीरमस्येति रुत्तार्थाववाधक वाक्यानार्यत सर्वनाम रवर्षः। समासान्तर्गतसर्वनामः सन्निह्तिविशेष्याकाङ्कलाद ब्रह्म सम्बद्धाते। "स्रोनन्ते सदनं करोमि" इति संखारार्थसदनस्य निराकाङ्कर्यापि तिसान् सीदेतिसाकाङ्कतक्कव्देन परामर्प्रदर्भनादि-त्याह ॥ अत्रीचत इति ॥ स्थानं पात्रं ते पुरोडाग्रास्थेति श्रुव्यर्थः। जी-वीऽपिलिङ्गात् समिहित इत्यत श्वाह ॥ जीविस्विति ॥ इदं लिङ्गदयं ने।कसिद्धं जीवं न सन्निधापयति। दुः खिन उपास्ययोग्यत्वात फला-भावाच, खता विश्वजिञ्चायेन सर्वाभिलिषतमानन्दरूपं ब्रह्मवेषास-नात्रियानुबन्धीति भावः, किञ्च ब्रह्मपदश्रव्या लिङ्गबाध इत्याच ॥ न चेति॥ अयातराकाङ्कानग्रहीतं फलवत् प्रकरणं विफललिङ्काद्वलीय

## विविचतगुणोपपत्तेश्व ॥ २ ॥

वक्तमिष्टा विविचिताः। यद्यणपे रूषेये वेदे वक्तुरभावानेच्कार्थः मंभवति तथाणुपादानेन फलेने। पचर्यते। लीके हि यच्छव्दा-भिह्तिमुपादेयं भवति तदिवचितमित्युचाते, यदनुपादेयं तद-विवचितमिति, तददेदेऽणुपादेयलेनाभिह्तिं विवचितं भवतीत-रदिवविचितं। उपादानानुपादाने तु वेदवाको तात्पर्यातात्-पर्याभ्यामवगम्येते। तदि इ ये विविचता गुणा उपामनायाम्-पादेचलेने।पदिष्टाः मत्यमङ्गल्पप्रस्तयः ते परस्मिन् ब्रह्माख्पप-चन्ते। मत्यमङ्गस्यवं हि सृष्टिस्थितिमं हारे व्यप्रतिवन्धग्रितात् परमात्मनाऽवकच्यते। परमात्मगुणलेन च य "त्रात्माऽपहत-पामा" दत्यच "सत्यकाम: सत्यसङ्गल्प:" दति श्रृतं "त्राकामा-ता'' दत्यादिनाऽऽकाभवदात्मास्रेऽत्यर्थः। सर्वगतलादिभिधंमैीः संभवत्याकाभेन साम्यं ब्रह्मणः। "ज्यायान् पृथिव्याः" इत्यादि-ना चैतदेव दर्भयति। यदणाकाम त्रात्माऽस्य दति याखायते तद्पि मंभवति मर्वजगत्कार्णस्य मर्व्वात्मना ब्रह्मण त्राका-गात्मलमत एव मर्व्वकर्मीत्यादि। एवमिद्वापास्यतया विव-चिता गुणा ब्रह्मणुपपद्यन्ते। यन्तू तं "मनामयः प्राणग्ररीरः"

इति समुदायाधः। वस्तुनो विवद्यायाः पानमपादानं खीनारः स च प्रक्षतेषु गुग्नेष्यस्तीति विवद्योपचार इत्याः ॥ तथाप्युपादानेनेति॥नन्विदं ग्राह्यमिदं त्याच्यमितिधीर्विवद्याधीना वेदे जुतः स्थादित्यत चाह ॥ उपादानानुपादाने त्विति॥तात्पर्यं नाम पानवदर्यप्रतीत्यनुकूललं प्रब्द-धर्माः। उपन्नमादिना तस्य ज्ञानात्त्योरवगम इत्यर्थः॥ तदिहेति॥तत्

दित जीविल जं न तद्र हाणुपपदात दित, तदिप ब्रह्माणुपपदात दित ब्रूमः। मर्जात्मलाद्धि ब्रह्मणा जीवमन्थीनि मनामय-लादीनि ब्रह्ममनन्थीनि भवन्ति। तथाच ब्रह्मविषये श्रुतिसृती भवतः "लं स्ती लं पुमानिष लं कुमार उतवा कुमारी लं जीणा दण्डेन वञ्चिम लं जाता भविष विश्वतामुखः" दित। "मर्जतः पाणिपादन्तत् मर्जतेऽचि शिरामुखं। मर्जतः श्रुतिमक्षेकि म-र्जनाद्य तिष्ठति" दित च। "श्रुप्राणा ह्यमनाः श्रुमः" दित च श्रुतिः शुद्धब्रह्मविषया। दयन्तु मनामयः प्राणशरीर दित मगुणब्रह्मविषयेति विश्वेशः। श्रुतो विवचितगुणापपत्तेः परमेव ब्रह्महोपास्थलेने।पदिष्टमिति गम्यते।

## अनुपपत्तेस्तु न शारीरः॥ ३॥

पूर्विण स्रवेण ब्रह्मणि विविचितानां गुणानामुपपित्तरकाः, श्रवेन ग्रारीरे तेषामनुपपित्तरचाते। तुग्रव्होऽवधारणार्थः। ब्रह्मीवाकोन न्यायेन मनामयलादिगुणं, न तु ग्रारीरा जीवा

तसात् तात्पर्यवन्तादियर्थः। सर्वाताते प्रमाणमा ह ॥ तथा चेति॥ जीर्णः स्विदो यो दखेन वञ्चति गच्छित सोऽपि लमेव यो जातो बाजः स लमेव सर्वतः सर्वास दिच्च श्रुतयः श्रो जात्यस्थित सर्वतः श्रुतिमत् सर्वजन्तृ नां प्रसिद्धाः पाण्यादयक्तस्थिति सर्वातमलोक्तिः। ननु जीवधर्मा खेद्व द्वाणि योज्यन्ते तर्हि ब्रह्मधर्मा एव जीवे किमिति न योज्यन्ते। तत्रा ह ॥ चनु-पपत्ते रिति ॥ स्वं व्याचर्ये ॥ पूर्विणेति ॥ सर्वातमलादियक्तन्यायः। किल्पतस्य धर्मा खिष्ठाने सम्बन्धने, न खिष्ठानधर्माः किल्पत इति भावः, खिष्ठानज्ञानकाले किल्पतधर्माभावात्। वागेव वाकः सोऽ स्याक्तीति वाकी। नवाकी खवाकी खिनिन्तय इत्यर्थः। कुनाप्यादरः कामोऽस्य नाक्तीत्यनादरः नित्यद्वत इत्यर्थः। ज्यायस्वाद्यनुपपत्ते। प्रारीर

मनामयलादिगुणः, यत्कारणं सत्यसङ्कल्य श्राकाशात्माऽवा-कानादरा ज्यायान् पृथिव्या दति चैवज्ञातीयका गुणा न शारीरे श्राज्ञस्तेनोपपद्यन्ते। शारीर दित श्ररीरे भव दत्यर्थः। नन्दीश्वरोऽिष श्ररीरे भवति। सत्यं श्ररीरे भवति न तु श्ररीर एव भवति। ज्यायान् पृथिव्या ज्यायानन्तरिचादाकाश्रवत् स-र्व्यगतश्च नित्य दित च व्यापित्यश्रवणात्। जीवस्तु श्ररीर एव भवति। तस्य भागाधिष्टानाच्चरीरादन्यत्र दत्त्यभावात्।

## कर्माकर्द्यपदेशाच ॥ ४॥

द्तश्च न शारीरे। मनोमयलादिगुणः, यसात् कर्मकर्त्व च-पदेशो भवति "एतिमतः प्रेत्याभिमंभविताऽसि" दति। एतिमिति प्रकृतं मनोमयलादिगुणमुपास्थमात्मानं कर्मात्येन प्राप्यलेन व्यपदिश्वति। श्रभिमंभवितास्तीति शारीरमुपामकं कर्वलेन प्राप्कलेन। श्रभिमंभवितास्तीति प्राप्तोऽस्तीत्यर्थः। न च मत्यां गतावेकस्य कर्मकर्वव्यपदेशो युक्तः, तथोपास्ते।पामकभावाऽपि भेदाधिष्टान एव, तस्नादिष न शारीरे। मने। मयलादिविश्विष्टः।

इति परिक्ति होतुः स्त्रीकः। स तु जीवसीव नेश्वरसीवाह ॥ सत्य-मित्यादिना॥ प्रापकलेन व्यादिश्वीति सम्बन्धः। कर्म्मकर्व्यपदेशप-दस्यार्थान्तरमाह ॥ तथापासीति॥ यकार्थलं प्रकरणस्य समानलं। धन्तरात्मिति विभक्ति कीपण्कान्दसः शब्दयोर्विशेषो विभक्तिभेदः। तस्मात्तर्थयोर्भेद इति स्त्रचार्थः।स्मृती हृदिस्थस्य जीवाद्वेदेक्तिरचापि हृदिस्था मनीमय ईश्वर द्वाह ॥ स्मृतेस्वित। भृतानि जीवान् यन्तं श्ररीरं। स्व स्त्रकृता सत्यभेद उक्त इति स्नान्तिनरासापेन्वेवधिक-

### ग्रव्दविग्रेषात्॥ ५॥

दतश्च प्रारीराद न्या मनामयलादि गुणः, यसाच्छव्द विष्रेषा भवति, समानप्रकरणे शुत्यन्तरे ''यथा त्रीहिर्व्वा यवा वा ग्यामा-को वा ग्यामाकतण्डु ले। वैवमयमन्तरात्मन् पुरुषे। हिरण्सयः '' दित प्रारीरखात्मने ।ऽन्यः प्रव्ये।ऽभिधायकः सप्तम्यन्ते।ऽन्तरा-तम्बिति। तसादिषिष्टे।ऽन्यः प्रथमानः पुरुषप्रव्ये। मने। मय-वादिविष्टिखात्मने।ऽभिधायकः, तसान्तयोर्भेदे।ऽधिगम्यते॥

# स्मृतेश्व॥ ६॥

सृतिश्व शारीरपरमात्मनोर्भदं दर्भयति "ईश्वरः सर्वभूतानां इद्देशे ऽर्जुन तिष्ठति। स्नामयन् सर्वभूतानि यन्त्राइढानि
मायया" दत्याद्या। श्रवाद। कः पुगरयं शारीरा नाम परमात्मनोऽन्या यः प्रतिषिद्धाते, श्रनुपपत्ते सुन शारीर दत्यादिना।
श्रुतिस्तु "नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा नान्योऽतोऽस्ति श्रोता" दत्येवञ्चातीयका परमात्मनोऽन्यमात्मनं वारयति। तथा स्नृतिरिप "चेवज्ञञ्चापि मां विद्धि सर्वचेचेषु भारत" दत्येवञ्चातीयकेति।
श्रवीच्यते। सत्यमेवैतत् पर एवात्मा देहेन्द्रियमनोवुद्धुपाधिभिः
परिच्छिद्यमानो बालैः शारीर दत्युपचर्यते। यथा घटकरकाद्युपाधिवशादपरिच्छिन्नमपि नभः परिक्षिन्नवद्वभामते तदत्।
तद्येचया च कर्मालकर्दलादिभेद्यवद्यारो न विरुद्धाते प्राक्

रणे निरक्तमपि चेविमुङ्गाय निरस्ति॥ स्वाहेतादिना॥ तद्तारीत्वा वक्तत रक्ततमेव भेदक्त कल्पितः, सूत्रेयनूचत हताह॥ सत्यमिति॥ स्थम-

'तलमिं द्रात्योक्षेत्रले। प्रदेशग्रहणात्। ग्रहीते लात्येकलवन्ध-माचादिसर्व्यवहारपरिसमाप्तिरेव स्थात्॥

त्रर्भकीकस्वात्तद्वापदेशाच नेति चेन्न निचाय्यतादेव व्यामवच्च ॥ ७॥

त्रभंकसन्पमाको नीडं एष मे त्रात्मान्तर्दयमिति परिच्छित्रायतनलात्। खमब्देन चाणीयान् त्रीहेर्बा यवादेत्यणीयस्वयपदेमात्, मारीर एवारायमाचा जीव दहापदिम्यते
न मर्बगतः परमात्मेति यदुत्रं तत्परिहर्त्तयं, श्रवाच्यते।
नायं दोषः। न तावत् परिच्छित्तदेमस्य मर्बगतलव्यपदेमः
कथमष्युपपद्यते, मर्बगतस्य तु मर्बदेमेषु विद्यमानलात् परिच्छित्तदेमव्यपदेमेऽपि कथाचिदपेच्या मंभवति,यथा समस्वसुधाधिपतिरपि हि मत्रयोध्याधिपतिरिति व्यपदिम्यते। कथा
पुनरपेच्या मर्बगतः मनीत्रदेगेऽभंकीकात्रणीयां व्यपदिग्यत दति। निचाय्यलादेविमिति त्रूमः। म एवमणीयस्वादिगुणगणोपेत देश्वरस्व इदयपुष्डरीके निचाय्या द्रष्ट्य उपदिस्यते, यथा मास्त्यामे हरिस्वचास्य बुद्धिविज्ञानं ग्राहकं।

कमोको यस सेऽभंकीकाः तस्य भावस्तत्वं तसादार्थिकमस्यत्वं अग्रीया-नित्यस्यत्वं वाचकप्रब्देनापि श्रुतमित्या ह्यासप्रदेनेति॥नायं दीष द्रत्युक्तं विद्योति॥न तावदिति॥कथमपि ब्रह्मभावापे च्रयाऽपीत्यर्थः। परिक्केद-त्यागं विना ब्रह्मत्वासम्भवात् तत्त्यागे च ब्रह्मण स्वीपास्यत्वमायातीति भावः। विभोःपरिक्केदोक्ती दृष्टान्तमा हृ॥ यथा समस्ति॥ सर्वेश्वर-स्यायेध्यायां स्थित्यपेचापरिक्केदोक्तिवदस्य हृदि ध्येयत्वेन तथाकिरि-त्यर्थः। ननु किमिति हृदयमेव प्रायेणोच्यते तचा हृ ॥ तचेति॥ हृदये परमातमना वृद्धिदत्त्वर्याहिका भवति। चत दृश्वराभियक्तिस्थानता- मर्जगताऽपीश्वरस्तने। पास्यमानः प्रमीदित। यो मवचैतद् द्रष्टयं।
यथा मर्जगतमि मद् यो म स्रचीपाणाद्यपेचयाऽभंकीकोऽणीयश्च यपदिश्वते, एवं ब्रह्मापि। तदेवं निचायलापेचं ब्रह्मणे।
ऽभंकीकस्त्वमणीयस्त्वञ्च न पारमार्थिकं। तच यदाण्रद्याते इदयायतनताद् ब्रह्मणे। इदयायतनानाञ्च प्रतिश्वरीरं भिन्नताद्
भिनायतनानाञ्च भुकादीनामनेकत्वमावयवलाऽनित्यलादिदीपदर्शनाद् ब्रह्मणे।ऽपि तदत् प्रमङ्ग दित तदिप परिकृतं भवति।

## सम्भागपाप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात्॥ ८॥

वोामवत् सर्वगतस्य ब्रह्मणः सर्वप्राणि इदयसस्था चिद्रू-पतया च प्रारीरेणा विश्विष्ठलात् सुखदुः खादिसंभागे।ऽप्यवि-षिष्टः प्रमञ्चेत। एक लाच। न हि परसादात्मने।ऽन्यः कञ्चिदा-तमा संसारी विद्यते "नान्ये।ऽते।ऽस्ति विज्ञाता" दत्यादि श्रुतिभ्यः। तसात् परस्थैव संसारसभो। गप्राप्तिरिति चेत्। न। वैभेष्यात्। न तावत् सर्वप्राणि इदयसम्बन्धा च्छारी रवद् ब्रह्मणः सभो। गप्रसङ्गो

त्तद्विशिष्यः। योमटरानासिना प्रज्ञानताऽपि नाचित् हिन्ने वाह ॥
तत्र यदाप्रज्ञात ह्वादिना ॥ भिन्नायतनत्वेऽपि योमः सवभेदायभावादिति भावः। ब्रह्मणो हार्दत्वे ऽनिरुसंभोगापत्तेर्च्चीव एव हार्द् उपास्य हित प्रज्ञां याचरे ॥ योमविदित ॥ ब्रह्म भोत्नु स्थात् हार्दत्वे सित चेतनताच्चीवाभिन्नताच जीवयिद्युतं निरस्यति ॥ न वेशेया-दिति ॥ धर्माधर्मवत्त्वनुपाधिशियर्थः। अयमेव विशेषा वेशेष्यं खार्थे यत् प्रत्ययः विशेषस्थातिश्यार्था वा धर्मादेः खात्रये प्रत्वहेतुत्वमितश्यः, तसादिति स्त्रार्थः। निष्च विभवे। वहव यात्मान हितवादिनामेनिस्मन् देहे सर्वात्मनां भोत्नुत्वप्रसङ्गः खन्नमीर्जित एव देहे

वैश्रेष्टात्। विश्रेषो हि भवति शारीरपरमेश्वरयोरेकः कर्त्ता भाका धर्माधर्मसाधनः सुखद्ः खादिमां ख, एक सदिपरीताऽप-इतपामलादिगुणः। एतसादनयार्विभेषादेवस्य भागा नेतरस्य। यदि च सन्धि।नमाचेण वसुशक्तिमनाश्रित्यकार्यमम्बन्धाऽभ्यूपग-स्रोत श्राकाशादीनामपि दाहादिप्रसङ्गः। सर्वगतानेकात्मवादि-नामपि समावेती चाद्यपरिहारी। यद प्येकलात् ब्रह्मण श्रात्मान्त-राभावात् प्रारीरस्य भागेन ब्रह्मणा भागप्रमङ्ग इति श्रव वदामः द्दं तावद्वानां प्रियः प्रष्टयः कथमयं लया त्रात्मान्तराभावा-ऽध्यविमत इति। तलमस्य इं ब्रह्मास्मि नान्याऽतोऽस्ति विज्ञातेत्या-दि प्रास्त्रेभ्य दति चेत्, यथाप्रास्तं तर्हि प्रास्त्रीयोऽर्थः प्रतिपत्तयो न तचार्द्धजर्यतीयं लभ्यं। शास्त्रञ्च तत्तमभीत्यपहतपाप्मलादिवि-ग्रेषणं ब्रह्मगारीरसात्मलेने।पदिग्रत् ग्रारीरसीव तावदुपभाकृलं वार्यति। कुतः। तद्पभागेन ब्रह्मण उपभागप्रसङ्गः। श्रयायः हीतं गारीरस ब्रह्मणैकलं तदा मियाज्ञाननिमित्तः गारीरस्थाप-भागा न तेन परमार्थरूपस ब्रह्मणः मंस्पर्धः। न हि बालैसलमिल-नतादिभिर्वीमि विकल्यमाने तलमिलनतादिविशिष्टमेव पर-

भाग इति परिचारस तुत्य इति न वयं पर्यनुशोच्या इत्याच ॥ सर्वगतेति ॥ वन्तुतन्तेषामेव भागसाङ्क्ष्यमित्यग्ने वन्त्रते। ब्रह्मणा जीवाभिन्नत्वं श्रुत्या निस्तित्व तेन भान्नुत्वानुमाने उपजीव्यश्रुतिवाधमाच ॥ यथाप्रास्त्रमिति ॥ स्रद्धं मुख्मानं जरत्या रुद्धायाः नामयते नाङ्गानीति सोऽयमर्द्धजरतीयन्यायः स चात्र न युन्तः। न द्यभेदमङ्गीकत्वाभान्त्रत्वं त्यन्तं युन्तं श्रुत्येवाभेदिसिद्धयं भान्नत्वारणादिन्त्याच ॥ प्रास्त्रस्वेति ॥ नन्तेन्त्वं मया श्रुत्या न रुद्धोतं येने।पजीव्यवाधः

मार्थता व्याम भवति। तदाइ "न वैशेष्यात्" दति। नैकलेऽपि शारीरस्थेपभोगेन ब्रह्मण उपभोगप्रसङ्गो वैशेष्यात्। विशेषे। हि भवति मिष्याज्ञानसम्यग्ज्ञानयोः। मिष्याज्ञानकस्पित उपभेा-गः, सम्यग्ज्ञानदृष्टसेकलं। न च मिष्याज्ञानकस्पितेनोपभोगेन सम्यग्ज्ञानदृष्टं वस्तु संस्पृष्यते तस्मान्नोपभोगन्थोऽपि श्रक्य देश्यरस्य कन्ययितुं।

#### त्रता चराचरग्रहणात्।।८॥

कठवत्तीषु पयते "यस्य ब्रह्म च चत्रञ्चोभे भवत त्रोदनः मृत्युर्यस्थापसेचनं क दत्या वेद यत्र मः" दति। त्रत्र किश्चिदेद-ने।पर्वेचनस्वचितोऽत्ता प्रतीयते। तत्र किमिश्चरत्ता स्थादुत जीवोऽयवा परमात्मेति मंग्रयः, विशेषानवधारणात्, त्रया-णाञ्चाश्चित्रविपरमात्मनामिस्सन् ग्रन्थे प्रश्नोपन्यामे।पल्ञेः।

स्थात्। किन्तु तदुत्था ग्रहोतिमियाग्रङ्घ विम्पप्तिविम्योः किल्पत्मेदेन भोत्तृत्वाभोत्तृत्वयवस्थापपत्तेरप्रयोजको हेतृरियाह ॥ स्थय ग्रहोतिमियादिना॥ किल्पतासिङ्ग्लमिष्ठहानस्य वेशेष्यमियसिन्नर्थे ऽपि सूत्रं पातयित॥ तदाहिति॥ त्रह्मणो हार्दते वाधकाभावाच्छा- खिल्यविद्यावाक्यं त्रह्माद्युपास्थे समन्वितमिति सिद्धं। स्वत्ता चराचर- ग्रहणात्। यस्य त्रह्मच्चादिजगदोदना मृत्युः सर्व्यप्राण्यमारकोऽपि यस्थापसेचनमोदनसंस्कारकष्टतप्रायः सोऽत्ता यत्र सुद्धे चिन्मानेऽभेद-कल्पनया वर्त्तते तच्छुद्धं त्रह्म हत्या हत्यं ईश्वरस्थाप्यधिष्ठानमूतं को वेद, चित्तशुद्धाद्यपायं विना कोऽपि न जानातीयर्थः॥ संश्यवीजमाह्म विश्वेति॥ स त्मित्रं प्रतृहोयमः, येयं प्रते विचिकत्सेति जीवस्य, स्वन्यत्र धर्मादिति त्रह्मणः प्रश्नः। लोकादिमित्रं तम्वाचेत्रमः, हत्त्व त हदं प्रवस्थामीतीतरयोः प्रतिवचनमुपलभ्यत हत्यर्थः। पूर्वत्र त्रह्मणो

किन्तावत् प्राप्तं, ऋग्निरत्तेति। कुतः। "ऋग्निरनादः" दति श्रुतिप्र-मिद्धिभां। जीवा वाऽत्ता खात् "तयारनाः पिष्पलं खादित्त" इति दर्भनात्। न परमात्मा "श्रनश्रन्नचीर्शभचानभीति" इति दर्भनादित्येवं प्राप्ते त्रूमः, श्रताच परमात्मा भवितुमईति। कुतः। चराचरग्रहणात्। चराचरं हि स्थावरजङ्गमं स्टायूपमेचनिम-हा चलेन प्रतीयते। तादृशस्य चा चस्य न पर्मात्मनाऽन्यः कार्त्स्य-नात्ता समावति, परमाता तु विकारजातं संहरन् सर्वमत्ती-त्युपपद्यते। नन्विच चराचरग्रचणं नेापलभ्यते, तत् कथं सिद्ध-वचराचरग्रहणं हेतुलेने।पादीयते। नैष देाष:। सत्यपमेच-नलेन मर्वस्य प्राणिनिकायस्य प्रतीयमानलाद् ब्रह्मच चयास्र प्राधान्यात् प्रदर्भनार्थवीपपत्तेः । यत्तु परमात्मनोऽपि नात्तृतं सस्मवति "त्रनन्नन्याऽभिचाकशीति" द्तिदर्शनादिति, त्रत्रों-चते, कर्मापलभागस प्रतिषेधकमेतद्रभनं तस मिन्निहितलान् न विकारमंद्वारस्य प्रतिषेधकं, मर्व्ववेदान्तेषु सृष्टिस्थितिमंदा-रकारणलेन ब्रह्मणः प्रसिद्धलात्, तसात् परमात्मैवेदात्ता भवित्रमर्हति।

भोत्तृतं नाक्ती युक्तं तदुप जीय पूर्वंप च्यति॥ निं ताविदिति॥ स्यिन् प्रकरणमतीतिम् यर चेरा इ॥ जीवो वेतिः॥ पूर्वंप चे जीवो पाक्तिः सिद्धान्ते निर्विशेष व्रद्धाचानिति प लभेदः। स्रोदन शब्दो भाग्यवाचीति पूर्वप चः, सिद्धान्तक्तं व्रद्धाचे वश्च व्येष्ट्यापितकार्यमाचे गाँग स्रोदन नश्च्दः। गुणसाच स्व्यूपसेच नपदेन सिद्धधापितं प्रसिद्धीदन गतं विना- स्थलं ग्रह्मते गाँग शब्दस्य सिद्धित गुणसाच सर्वस्य विनास्य लेन भाना सिद्धादी स्रोदित गुणसा इ॥ नैष्ठ दोष इति॥ तस्य सिद्धा

#### प्रकरणाच ॥ १०॥

दत्य परमात्मेवेदात्ता भवितुमर्दति यत्कारणं प्रकरण-मिदं परमात्मनः "न जायते मियते वा विपश्चित्" दत्यादि। प्रकृतग्रहणञ्च न्यायां 'क दत्या वेद यत्र मः' दति च दुर्व्यिज्ञा-नतं परमात्मिलिङ्गं।

गुचां प्रविष्टावात्माना चि तद्दर्भनात् ॥ ११ ॥

कठवन्नी स्वेव पचते

"चितं पिवन्ते। सङ्कतस्य लोके गुद्दां प्रविष्टे। परमे परार्द्धे। कायातपा ब्रह्मविदे। वदन्ति पञ्चाग्नयो ये च चिनाचिकेताः"॥

दति। तत्र मंग्रयः। किमिह बुद्धिजीवै। निर्दिष्टी, उत जीवपरमात्मानाविति। यदि बुद्धिजीवै। तते। बुद्धिप्रधानात् कांर्य्यकरणमंघाताद् विलच्चे। जीवः प्रतिपादिते। भवति, त-दपीह प्रतिपादियतयं। "येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्ती-त्येके नायमस्तिति चैके एतदिद्यामनुशिष्टस्त्वयादं वराणामेष

चितलादिति पिणलं खादतीति भोगस्य पूर्वेतिलादिल्यधः। चनुवाकानन्तरवाक्यस्यापि च्रेयातमि समन्वयमा ॥ गुद्दामिति ॥ भ्रतमवस्यम्भावि कर्म्मपलं पिवन्ता मुझाना सुस्रतस्य कर्म्मणा लोके कार्ये दे हे
परस्य बद्धाणाऽ ई स्थानमह्तीति पराईं। हृदयं परमं श्रेष्ठं तस्मिन् या
गुद्दा नभोरूपा बुद्धिरूपा वा तां प्रविश्य स्थिता क्षायातपवत् मिथाविरुद्धा तो च ब्रह्मविदः कर्म्मण्य वदन्ति। चिनाचिकेताऽपिस्तितो येस्ते
चिनाचिकेताः तेऽपि वदन्तील्यधः। नाचिकेतवाक्यानामचाध्ययनं तदर्थचानं तदनुष्ठानचिति चित्वं बेध्यं बुद्धाविक्दिज्ञावस्य परमात्मनस्य प्रकृतलात् संस्थमाद्द ॥ तचेति ॥ पूर्वोत्तरपच्चयोः प्रनं खयमेवाद्द ॥ यदीत्यादिना ॥ तदपि जीवस्य बुद्धवेत्वच्छामपील्यधः। मनुष्ये प्रते सति
येयं विचिकितसा संस्थः परलेकिभोत्ताऽस्तिलेके नास्तील्यन्ये, चत-

वरसृतीयः" इति षृष्टलात्। त्रय जीवपरमात्माना, तता जीवादिलचणः पर्मात्मा प्रतिपादितो भवति, तदपी इ प्रति-पादियतयं। "ऋन्यच धर्मादन्यचाधर्मादन्यचास्नात् छताछ-तादन्यनस्ताच भयाच यत्तत् पश्विष तदद" दति पृष्टलात्। श्रवाह श्राचेप्ता उभावषेता पत्ती न संभवतः। कस्मात्। ऋत-पानं कर्मफलोपभागः सुक्ततस्य लोक दति लिङ्गात्। तच चेतनस्य चेत्रज्ञस्य सम्भवति नाचेतनाया बुद्धेः । पिवन्ताविति च दिवचनेन दयोः पानं दर्भयति श्रुतिः। श्रते। बुद्धिचेत्रज्ञपच-.स्तावन् न सक्षवति । त्रत एव चेत्रज्ञपरमात्मपचाऽपि न सक्ष-वित चेतनेऽपि पर्मातानि च्यतपानासमावात् "त्रानस्रान्यो ऽभिचाकशीति" दति मन्तवणीदिति। त्रवीच्यते। नैष दीषः। क्रियो गच्छनी त्येकेनापि क्रियण बह्ननां क्रिलोपचार्दर्भ-नात्, एवमेकेनापि पिवता दै। पिवन्तावुच्येयातां। यदा जीव-सावत् पिवति, ई. यर सु पाययति पाययन्त्रीप पिवती खुचाते। पाचियतर्याप पनुलप्रसिद्धिदर्भनात्। बुद्धिचेत्रज्ञपरियचेाऽपि

स्वयोपिदिकोऽहमेतदात्मतलं जानीयामित्यर्थः। तदपीति परमात्म-स्क्यमपीत्यर्थः। उभयोभीताृलायोगोन संग्रयमाचिपित ॥ ज्ञा-हेति ॥ क्षिपदेन गन्तार इव पिनत्पदेनाजह स्वच्यया प्रविद्याव-चेते इत्याह ॥ ज्येनेच्यत इति ॥ पानकर्ष्ट्रवाचिपदेन पानानुक्रुला वा बच्चावित्याह ॥ यदेति ॥ नियतपूर्व्वभाविक्यतमचक्पमनुक्रुलालं कर्ष्ट्रवारिचोः साधारणं यः कारयति स करोत्येवेति न्यायादिति भावः। ज्ञाच प्रकृतिमुख्यार्था प्रत्यये बच्चणामित्याऽस्तु कृतिः प्रत्ययार्था मुख्यः। प्रकृत्या त्वजह स्वच्यापायनं बच्चमित्याक्यः। पूर्वपचे पिव-नाविति कर्ष्ट्रवाचिष्णत्यययोग बुद्धिजीवसाधारणं कारकालं बच्च-

समावित करणे कर्ववापचारात्, एधां सि पचन्तीति प्रचागद-र्भनात्। न चाधात्माधिकारेऽन्या काैचिद् दावतं पिवन्ता समा-वतः, तसादुद्धिजीवा स्थातां जीवपरमात्मानी वेति मंग्रयः। किं तावलाप्तं बुद्धिचेचजाविति। कुतः। गुहां प्रविष्टाविति विशे-षणात्। यदि प्ररीरं गुहा यदि वा हृदयमुभयथापि बुद्धि-चेचजी गृहां प्रविष्टाव्पएचेते। न च सति सक्षवे सर्वगतस्य ब्रह्मणा विशिष्टदेशलं युक्तं कल्पियतुं। 'सुक्ततस्य लोके' दति च कर्मगाचरानितक्रमं दर्भयति। परमात्मा तु न सुक्रतस्य दुष्कृतस्य वा गाचरे वर्त्तते। "न कर्मणा वर्द्धते ना कनीयान्" द्रित शुते:। इायातपाविति च चेतनाचेतनयार्निर्देश उपपद्यते कायातंपवत् परसारसा विजवणवात्। तसाद्विद्धिचेत्रज्ञावि-हो चो याता मित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। विज्ञानात्मपरमात्माना विहो चो-यातां। कस्मात्। त्रात्मानी हि ती उभावपि चेतनी समानख-भावा, मञ्जात्रवणे च ममानखभावेखेव लाको प्रतीतिर्दृश्यते,त्रस्य

मिया च ॥ बुद्धीति ॥ रधांसि कास्ठानि पचनी वाखातेन कारकालं बचं प्रकृतिस्तु मुख्येवेति भावः। मुख्यपातारी प्रसिद्धपित्यो प्राच्छावियान चा च ॥ न चेति ॥ ब्रह्मच चपरस्य सिव्धित्त स्यप्परा-दिनियवस्तुपरतविद्धापि पिवत्परस्य सिव्धित गृहापरा द् बृद्धि-जीवपरतेति दृशानेन पूर्वपच्चयित ॥ किं ताविदिति ॥ ग्रे। चर्षे पालं। रक्सिन् जातिमिति क्रृप्ते सजातीयमेव दितीयं याद्यं। चिक्तमा च प्रचे बाघवान् न विजातीयं जातिया स्थानस्य निर्माते वाचं, च च च का का कारकालेन सजातीया बृद्धिये जीवस्य दितीयति वाचं, च वेतनलस्य जीवस्य भावस्य कारकालारन्तरङ्गलात्। तथा च बोके दितीयस्थान्तरङ्गजातिमन्तदर्शनाः जीवस्य दितीयस्थान स्वति स्वा

गार्दितीयाऽन्वेष्टय दति खुत्ते गारेव दितीयाऽन्विखते नायः पुरुषा वा, तदि इ ऋतपानेन खिङ्गेन निश्चिते विज्ञानातानि दि-तीयान्वेषणायां ममानखभावश्चेतनः परमात्मेव प्रतीयते।ननूत्रं गुहाहितलदर्भनान् न पर्मात्मा प्रत्येतच्य इति। \* अत्र वदा-मः। गुहाहितलन्तु अतिसःतिष्वसकत् परमात्मन एव दृश्यते। "गुहाहितं गक्करेष्ठं पुराणं", "या वेद निहितं गुहायां परमे योमन्", "त्रातानमनिच्छ गुरां प्रविष्टं" द्राचासु। सर्व-गतस्थापि ब्रह्मण उपलब्धार्था देशविशेषापदेशा न विरुद्धात इत्येतदणुक्तमेव। सुक्ततलोकवित्तिलनु क्विलवदेकसिन्निप व-र्त्तमानम्भयोरविरुद्धं। द्वायातपावित्ययविरुद्धं। द्वायातप-वत् परसारविलचणलात् संसारिलासंसारिलयाः । ऋविद्या-क्षतलात् संसारितस्य पारमार्थिकलाचासंसारितस्य, तसादि-ज्ञानात्मपरमात्माना गृहां प्रविष्टा ग्रह्मेते। कुतस्र विज्ञाना-त्मपरमात्मानी गृह्येते।

### विशेषणाच ॥ १२॥

विशेषणञ्च विज्ञानात्मपरमात्मनोरेव समावति "त्रात्मानं

र्घमाह ॥ सङ्घात्रवणे चेति॥ गुहायां वृद्धी स्थितं ग्रहरे खनेकानर्थ-सङ्गले देहे स्थितं पुराणमनादिपुरुषं विदिला हर्षशोकी जहाति प्रमुखे थोमन्, हार्दाकाणे या गुहा वृद्धिः तस्यां निहितं ब्रह्म यो वेद सीऽ त्रुते सर्व्वान् वामानियन्वयः, खन्विक्वविचार्ये वर्षः। विशे-षणं गन्त्रान्तथलादिकं विद्ममाह ॥ विशेषणाचेति ॥ सः जीवीऽध्वनः

<sup>\*</sup> गुचाचितलदर्भनादेव परमाला प्रत्येतच इति वदामः। इति लि॰ ८) पु॰पा॰

रिं विद्धि गरीरं रथमेव च" इत्यादिना परेण ग्रन्थेन रिथर्थादि रूपकक ल्पनया विज्ञानात्मानं रिथनं संसारमाज-योर्गन्तारं कल्पयति। "से। ऽध्वनः पार्माप्नीति" "तदिष्णेः पर्मं पदं " इति परमात्मानं गन्त यं क ल्पयति । तथा "तं दुई भें गूढ-मनुप्रविष्टं गुहाहितं गङ्करेष्ठं पुराणं। ऋधात्मयागाधिगमेन देवं मला धीरो हर्षशोकी जहाति" इति पूर्वसिन्निप यन्थे मन्तृमन्तयलेनैतावेव विशेषिता। प्रकरणच्चेदं परमात्मनः। ब्रह्मविदे वदनीति च वक्तविशेषापादानं परमातापरिगद्दे घटते, तस्मादि इ जीवपरमात्मानाव चेयातां। एष एव न्याया ''दा सुपर्णा मयुजा मखाया'' इत्येवमादिव्यपि। तचापि ह्यध्यात्माधिकारान् न प्राक्तता सुपर्णावुच्येते "तयारन्यः पि-णलं खादित्ति" दति श्रदनलिङ्गादिज्ञानात्मा भवति। 'श्रन-ऋत्रन्योऽभिचाकशीति' द्त्यनशनचेतनलाभ्यां पर्मात्मा। अन-नारे च मन्त्रे तावेव द्रष्ट्रद्रष्टव्यभावेन विशिनष्टि "समाने वचे पुरुषा निमग्ने। ज्ञाया भाचित मुद्यमानः जुष्टं यदा

 पश्चत्यसीशमस्य महिमानिमित वीतशेकः" इति। त्रपर त्राह दा सुपर्णेति। नेथस्गस्याधिकरणस्य सिद्धान्तं भजते पैङ्गि-रहस्य ब्राह्मणेनान्यथायाय्यात्वात्। तयोरन्यः पिप्पसं स्वाद-त्तीति सत्तं। त्रनत्रन्तन्योऽभिचाकशोतीत्यनत्रन्नन्योऽभिपश्चिति ज्ञस्तावेती सत्त्वचेत्रज्ञाविति, सत्त्वश्रव्दो जीवः चेत्रज्ञश्रव्दः प-रमात्मेति यदुच्येत, तन्न। सत्त्वचेत्रज्ञश्रव्द्योरन्तःकरणशारी-रपरतया प्रमिद्धलात् तत्त्वेव च व्यास्थातलात्। "तदेतत् सत्तं येन स्वप्नं पश्चत्यय चे।ऽयं शारीर उपदृष्टा स चेत्रज्ञस्तावेतीः सत्त्वचेत्रज्ञीः" दति। नाप्यस्थाधिकरणस्य पूर्वपदं भजते। न ह्यत्र शारीरः चेत्रज्ञः कर्वलभोक्तृलादिसंगारधर्मीणोपेताः विवच्यते। कथं तिर्ह सर्वसंग्रारधर्मापेता ब्रह्मस्वभावस्वैतन्य-

मेकं रचक्के दनये। ग्यं प्ररोरमाश्रित्य स्थिता वित्य र्थः। गुष्टां प्रविधाविति यावत्। रतावात्माने।। तिल्ल द्रप्रनादित्या है॥ तथे। रच्य द्रति॥
विशेषणाचेत्या ह ॥ चनन्तरे चेति॥ चनी ग्रया खर्मेश्वरत्वाप्रतीत्या देष्ट
निमयः पुरुषे। जीवः प्रोचित्। निमयपदार्थमा ह ॥ मृद्यमान द्रति॥
नवे। इसितिभान्त द्रत्यशः। जुरुं ध्यागादिना सेवितं यदा ध्यानपरिपाकदणायामी ग्रमचं विणि रुष्ट्रपाद्भितं ग्रोधित चिन्माचं प्रत्येकत्वेन प्रयः।
त तदा । सपर्योतिवाकां जीवेश्वरपरिमित कता चिन्तितं। च्युना कतां
चिन्तामुद्द्वाटयित ॥ चपर द्रति॥ चन्यया बुद्धिविक्चणलं पदक्चपरलनेत्यर्थः॥ सन्तं बुद्धिरित सङ्कते॥ सन्तप्य द्रति। बुद्धिजीवो चेत् पूर्व्यप्
चार्थः स्यादित्यत खा ह ॥ नापीति॥ पूर्व्यपचार्थस्तदा स्याद् ययच
बुद्धिभन्नः संसारी प्रतिपाद्यते, न ह्यच संसारी । विवन्नते। किन्तु
ग्रोधितस्त्वमर्था ब्रह्मेत्वर्थः। स्रुतिस्मृतिभ्यां चायमर्था युत्त द्रति ग्रोधः।
तावता मन्त्रवाख्यामाचेण। स्वमेव जीवस्य ब्रह्मत्वोक्तावेव। न हि

माचखरूपः "त्रनन्नन्योऽभिषण्यति ज्ञः" इति वचनात्। ''तत्तमिं भें', ''चे चज्ञञ्चापि मां विद्धि'' दलादि श्रुतिस्पृति-भ्यञ्च। तावता च विद्योपमंद्यारदर्भनमेवावकल्यते "तावेती मल-चे बज्ञी'', "न इ वा एवं विदि किञ्चन रज श्राध्वं मते" दत्यादि। कथं पुनरिसान् पर्चे "तयारन्यः पिप्पलं खादित्त" दति सत्तं दत्यचेतने सचे भाकृलवचनमिति। उच्यते। नेयं अतिरचेत-नख सत्तर भोजुलं वच्चामीति प्रवत्ता। किं तर्हि। चेतनख चेत्रज्ञसाभाकृलं ब्रह्मसभावतां वच्छामीति। तद्धं सुखादि-विकियावित सचे भानुलमधारापयति। ददं हि कर्वलं भाकृतं सत्तवेचज्ञयारितरेतरसभावाविवेकछतं कल्यते, पर-मार्थतस्तु नान्यतरसापि सभावति, श्रचेतनलात् सत्तस्य, श्रवि-क्रियलाच चेत्रज्ञ्स, श्रविद्याप्रत्युपस्यापित नस्सभावलाच सलस्य सुतरां न समावति। तथा च श्रुतिः "यत्र वान्यदिव स्थात् तवान्याऽन्यत् पर्यत्" द्रत्यादिना खन्नदृष्टचन्यादिखवचार्व-दविद्याविषय एव कर्त्ववादियावहारं दर्भयति। "यत्र लस्य मर्वमात्मैवास्त् तत् केन कं पश्चेत्" इत्यादिना च विवेकिनः कर्त्रलादिखवद्यारं वारयति।

जीवा बुद्धिभिन्न इति विवेत्तमात्रेणापसं हारा युक्तः। भेदज्ञानस्य मान्तिलादेणस्याचेति भावः। खविद्या विदुषि तिमिष स्वकार्यः नाधं-सते न सम्पादयति, ज्ञानाप्तिना सस्या एव दम्धलादित्यर्थः। खवि-द्या नाग्रच्छतीति वार्र्यः। जीवस्य ब्रह्म लपरिमदं वाक्यमिति पच्चे प्रद्वते॥ कथमिति॥ बुद्धेभें क्षृत्वे।क्षावतात्पर्यात्। नाच युक्तिचिन्तया मनः खेदनीयमित्या ह॥ उचत इति॥ तद्ये ब्रह्मत्वे।धनार्थं भोक्तिल-

### ऋन्तर उपपत्तेः॥ १३॥

"य एषे। जिलि पुरुषे। दृश्यते एष त्रात्मेति होवा तैतदम्तमभयमेतद् ब्रह्म"द्रित, "तद्यद्यपस्मिन् पर्पर्वेदिकं वा सिञ्चति
वर्त्मनी एव गच्छिति"द्रत्यादि श्रूयते। तत्र संग्रयः। किमयं प्रतिविम्नात्मा उच्चिष्ठिकरणे। निर्दिश्यते, त्रथ विज्ञानात्मा, उत देवतात्मेन्द्रियस्माधिष्ठाता अथवेश्वर दति। किं तावत् प्राप्तं, क्रायात्मा
पुरुषप्रतिरूप दति। कुतः। तस्य दृश्यमानलप्रसिद्धेः "य एषे।
जिल्णि पुरुषे। दृश्यते" दति च प्रसिद्धवदुपदेशात्। विज्ञानातमने। वा श्रयं निर्देश दित युक्तं। स हि चनुषा रूपं पश्यन् चनुषि

मुपाधिमक्तके निचिपती वर्षः। वस्तुते। जीवस्थाभी ताले भी तालधीः। कथिमित्यत चाच ॥ इदं चीति ॥ चित्तादात्येन कल्पिता बुद्धिः सुखा-दिरूपेण परिणमते बुद्धविवेनाचिदात्मनः सुखादिरूपवृत्तियक्तचैत-न्यवत्तं भात्तत्वं भातीत्वर्थः। भात्तत्वमावियनं न वस्तुत इत्यच मान-माइ ॥ तथा चेति ॥ यत्राविद्यानां ने चैतन्यं भिन्नमिव भवति तदा द्रयुतादिकं न वस्तुनि चात इत्यर्थः। तस्मादतं पिवन्ताविति वाक्यमेव गुरुधिकरणविषय इति स्थितं। खन्तर उपपत्तेः। उपकेशिणलविद्या-वाक्यमुदाइरित ॥ य इति ॥ तदिच्छानमसङ्गलेन ब्रह्मणाऽन्रूपं यते। इसिन् चिप्तं वर्तनी पच्चाणी एव गच्चती वर्षः। दर्भनस्य लीकि-कलगास्त्रीयलाभ्यां संग्रयमाइ ॥ तत्रेति ॥ पूर्ळें पिवन्ताविति प्रथम-श्रुतचेतनलानुसारेण चरमश्रुता गुहाप्रवेशादया नीताः,तददिहापि दृश्यत इति चाच् घलानुसारेगाम्तलादया थानाचे निल्पतलेनानया इति द्यानीन पूर्वपच्यति॥ इत्यात्मेति॥ पूर्वपचे प्रतिविम्बा-पाक्तिः सिद्धान्ते ब्रह्मोपाक्तिरिति फलं॥ प्रसिद्धवदिति॥ चात्त् घले-नेव्यर्थः। सम्भावनामात्रेण पत्तान्तरमात्त् ॥ विज्ञानात्मन इत्यादि-ना। मने। ब्रह्मेतिवत्, एतद्रह्मेति इति वाकास्येति पदिशरस्त्रतान् न खार्थपरलमिति पूर्वपद्यः। मनी ब्रह्मेत्यपासीतेत्वच इतिपदस्य प्रत्य-

मिनिहिता भवति, त्रात्मगब्द यासिन् पर्चे त्रुलो भवति। त्रा-दित्यपुरुषा वा चनुषाऽनुगाइकः प्रतीयते "रिकाभिरेषाऽसिन् प्रतिष्ठितः''द्ति अते:। श्रम्टतलादीनाञ्च देवतात्मन्यपि कथञ्चित् समावात्, नेयरः, स्थानविभेषनिर्देशादित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। परमेयर एवाच्छाभ्यन्तरः पुरुष इहोपदिष्ट इति। कस्नात्। उपपत्तेः। उपपद्यते हि परमेथरे गुणजातिम हापदि खमानं। त्रात्मलं ता-वन्यख्या वृत्या परमेश्वर उपपद्यते "म श्रात्मा", "तत्वमि" इति अते:। ऋस्तलाभयले च तिसान्तमकत् अयोते। तथा परेमेयरान्रूपमेतदिचिखानं। यथा हि परमेयरः मर्बदो-षैरि जिप्तीऽपहतपामादि अवणात् तथा चिस्यानं मर्जनेपरहित-म्पदिष्टं "तद्यद्यषिम् पर्पिर्वीदकं वा सिञ्चति वर्त्भनी एव गच्छति" दति श्रुते:। संयदामादिगुणापदेशस्य तिसान्नवक-ल्पत एतं संयदाम द्रायाचत्रते। "एतं हि सर्वाणि वामान्य-भिसंयन्ति। एष उ एव वामनीरेष हि मर्वाणि वामानि नयति। एष उ एव भामनोरेष हि मर्ब्वेषु लोकेषु भाति" इति च। त्रत उपपत्तरन्तरः परमेश्वरः॥

यपरतात्। रह च ब्रह्मेख्वाचेखन्वयेन इतिपदस्थोक्तिसम्बन्धिने।ऽर्थ-परतादेषम्यमिति सिद्धान्तर्यति ॥ परमेश्वर एवति ॥ बद्धप्रमाणसं-वादक्तात्पर्थान् प्राह्मक इति न्यायान् प्रहोताभ्यामात्मब्रह्मश्रुतिभ्यां दृष्य-त्विष्कं बाध्यमित्याह्म ॥ संयद्धामेति ॥ वामानि कर्म्मफलान्येनमेतमित्त-पुरुषमिनक्त्य संयन्ति उत्पद्धन्ते सर्व्यफ्लोदयहेतुरित्यर्थः । बाकानां फलदाताप्ययमेवेत्याह्म वामनीरिति ॥ नयति फलानि बोकान् प्रापय-तीत्यर्थः । भामानि भामानि नयत्ययमित्याह्म भामनीरिति ॥ सर्व्वार्थ-प्रकाशक इत्यर्थः । स्थाननामरूपाणां ध्यानार्थं श्रुवन्तरेऽप्युपदेशादिन्त-

### स्थानादिव्यपदेशाच ।। १४॥

कथं पुनराकाणवत् मर्व्यगतस्य ब्रह्मणोऽच्याच्यासम्पपद्यते दित । अवेरिषाऽनवक्षृतिः यद्येतदेवैकं स्थानमस्य निर्दिष्टं भवेत्। सन्ति हि अन्यान्यपि पृथियादीनि स्थानान्यस्य निर्दिष्टानि "यः पृथियां तिष्ठन्"दत्यादिना। तेषु हि चतुरपि निर्दिष्टं यश्चतुषि तिष्ठिनिति। स्थानादियपदेणादित्यादिग्रह-णेनैतद्द्र्भयति। न केवलं स्थानमेवैकमनुचितं ब्रह्मणो निर्दिन् ग्यते, किं तिर्दि नामरूपमित्येवं जातीयकमप्यनामरूपस्य ब्रह्मणोऽनुचितं निर्दिश्यमानं दृश्यते, तस्योदिति नाम हिरस्यम्युन् पित्यादि निर्गुणमपि सत् ब्रह्म नामरूपगतेर्गुणेः सगुणमुपास-नार्थं तत्र तत्रेपदिश्यते दृत्येतद्युक्तमेव। सर्व्यगतस्यापि ब्रह्मण जपलक्ष्यथं स्थानविशेषा न विरुद्धते गालगाम दव विष्णोरि-त्येतद्युक्तमेव।

### सुखविशिष्टाभिधानादेव च॥ १५॥

श्रिप च, नैवाच विवदितयं, किं ब्रह्मास्मिन् वाक्येऽभिधी-यते न वेति। सुखविश्विष्टाभिधानादेव ब्रह्मतं सिद्धं। सुखवि-शिष्टं हि ब्रह्म यदाक्ये।पक्रमे प्रकान्तं "प्राणा ब्रह्म" "कं ब्रह्म खं ब्रह्म" दति तदेवेहाभिहितं, प्रकृतपरिग्रहस्य न्याय्यलात्,

स्थानते। किर्च न देष इति स्चयोजना। चनवक्षृप्तिः चक्षुप्रकल्पना तदा भवेयचेव निर्देष्टं भवेदित्वन्वयः। नन्तनु चितवाज्जल्योक्तिर-समाधानित्वाण्यञ्च युक्तिमा ह ॥ निर्मुणमपीति॥ प्रकरणादिप ब्रह्म-या स्वित्वा ह ॥ सुखिविण्योति॥ ध्यानार्थं भेदकल्पनया सुखगुणविण्यः

"त्राचार्यं सु ते गितं वका" दित च गितमा वाभिधानप्रतिज्ञानात्। कथं पुनर्वाक्यापक्रमे सुखिविष्रिष्टं ब्रह्म विज्ञायत दित। उच्यते। "प्राणा ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म"दत्येतदग्नीनां वचनं श्रुली-पकाश्चल उवाच। "विज्ञानाम्य इंयत् प्राणा ब्रह्म कञ्च खञ्च तु न विज्ञानामि" दिति। तचे दं प्रतिवचनं। "यदाव कं तदेव खं यदेव खं तदेव कं"दित। तच खंश्रब्दो भृताकाश्चे निरू हो लोके। यदि तस्य विश्वषणलेन कंश्रब्दः सुखवाची ने। पादोयेत, तथा सित केवले भृताकाशे ब्रह्मश्चर्या नामादिष्यिव प्रतीकाभिप्रायेण प्रयुक्त दित प्रतीतः स्थात्। तथा कंश्रब्द्य विषयेन्द्रियसम्पर्कन्विते सामये सुखे प्रसिद्धलात्। यदि तस्य खंश्रब्दे। विशेषणलेन ने। पादीयेत लीकिकं सुखं ब्रह्मित्र प्रतीतः स्थात्। दत्रेत- एविशेषिता तु कंखंश्रब्दी सुखात्मकं ब्रह्म गमयतः। तच दि-

रस ब्रह्मणः प्रकातस्य य रष इति सर्वनाम्नाभिधानादन्तरः परमात्मा स्यादिति स्वार्थः। ननु प्रकरणात् प्रवनेन दृश्यत्वि क्षिने। प्रकासको कायात्मा सर्वनामार्थ इत्यत चाह ॥ चाचार्यस्विति ॥ उपकोसको नाम किष्वत् ब्रह्मचारी जावाकस्याचार्यस्याप्नीन् दादण वत्यरान् परिचचार। तमनुपदिश्य देणान्तराते जावाक गार्हपत्याद्यिभिद्यया प्राणा ब्रह्मेत्यात्मविद्यामुपदिश्याक्षां ॥ चाचार्यस्विति ॥ तवात्मविद्याम् प्राणा ब्रह्मेत्यात्मविद्यामुपदिश्योक्षां ॥ चाचार्यस्विति ॥ तवात्मविद्याम् वात्ताप्ते मार्गमर्चिरादिकं विद्यतीत्यर्थः। प्रवादाचार्यणागत्य य एघाऽव्याणात्मव्याचिरादिकाग्रतिरुक्ता। तथा चाप्तिभरकतात्मविद्यावाकस्य गतिवाकोनेकवाक्यता वाचा, सा च सर्व्वनाम्ना प्रकतात्मग्रहे निर्व्वहतीत्येकवाक्यतानिर्वाहकं प्रकर्णं वाक्यभेदकाञ्चिद्गाद्वति भावः। व्रति वाचरे॥ उच्यत इति ॥ प्राणव्य स्वात्मा दहन्ताद्वति यत् तज्ञानामि कं विषयसुष्ठं खन्न भूताकाणं ब्रह्मतेन चातुं न णकोमी-त्यर्थः। खं कथम्भूतं यत् कं तदेव खिमिति सुखेन विग्रेषितस्य खस्य भूत-

तीये ब्रह्मशब्देऽनुपादीयमाने कं खं ब्रह्मोत्येवेाच्यमाने कंशब्दस्य विशेषणलेनेवेापयुक्तलात् सुखस्य गुणस्याध्येयलं स्थात्, तन्मा भू-दित्युभयोः कंखंशब्दयोः ब्रह्मशब्दिशरस्वं कं ब्रह्म खं ब्रह्मीत । दृष्टं हि सुखस्यापि गुणस्य गुणिवद्योयलं । तदेवं वाक्योपक्रमे सुखविश्रिष्टं ब्रह्मोपदिष्टं। प्रत्येकच्च गाईपत्यादयोऽग्नयः स्वं स्वं महिमानमुपदिश्व"एषा मे।स्य ते श्रस्मदिद्याऽऽत्मविद्या च"दत्यु-पमंहरनाः पूर्वंच ब्रह्मनिर्दिष्टमिति ज्ञापयन्ति । "श्राचार्यस्त ते गतिं वक्ता" दति च गतिमाचाभिधानप्रतिज्ञानमर्थान्तर-विवचां वार्यति। "यथा पुष्करपणांशे श्रापा न स्थियन्ते, एवमेवं विदि पापं कर्म न श्लियते" दति चाचिस्थानं पुरुषं

लिनिरासः। तथा कं कथम्भृतं यत् खं तदेव किमिति विभृत्वेन विशेषि-तस्य कस्य जन्यविनरास रति यतिरेकमुखेना इ॥ तत्र खिमवादिना॥ चात्मविद्येतिश्र्तिविरोधात् प्रतीकथानमात्रानिष्टमिति भावः। सा-मय इति। चामयो दोषः। साधनपारतन्यानि खलादिः तत्सचित इत्यर्थः। प्रत्येनग्रहणे दे। धम्ह्या दयोर्ग्रहणे पालितमा ह ॥ इतरेतरेति॥ विशेषितार्थकावित्यर्थः। गन्वेवं ब्रह्मैवात्र ध्येयं चेट् ब्रह्मपदान्तरं कि-मर्थिमियत चाइ ॥ तत्रेति ॥ विशेष गत्नेन खस्य भूतत्वयावर्त्तक वेने-त्यर्थः। ब्रह्मणब्दः भिरोययोक्तत्त्विमिति विग्रहः। अधीयत्वे की देष-क्तत्राचः ॥ इष्टं चीति ॥ मार्गोक्त्या सग्यविद्यालावगमादिति भावः। चात्मविद्यापरेनोपसं हारादपि प्रक्षतं ब्रह्मेळा ह। प्रत्येक चेति। एपि-यिस्त्रमादित्य इति मम चतस्त्तनवे। विभूतिरिति गार्र्षपत्य उप-दिदेश। आपो दिशो नज्जनाणि चन्त्रमा इति अन्वाहार्थे वचनं उवाच। प्राण चाकाणो दीर्विद्युदिति खमहिमानमाहवनीया जगादेति भावः। इयमसाक्रमग्रीनां विद्या प्रत्येकमृक्षा चातमविद्या तु पूर्वम-साभिर्मि विला पाणा ब्रह्मे बुक्के वर्षः। उचतामित्रिभिर्वह्मकायात्मा गुरुणाचितां वसुभेदादिति तचाइ॥ आचार्यास्विति॥ एकवाकाता विजानतः पापेनानुपघातं त्रुवन्निच्छानस्य पुरुषस्य ब्रह्मलं दर्श-यति। तसात् प्रकृतस्थेव ब्रह्मणेऽचिस्थानतां संयदामादिगुण-ताञ्च उक्षा श्रिचिरादिकां तदिदे। गतिं वच्छामीति उपक्रमे "य एषाऽचिणि पुरुषा दृश्यत एष श्रात्मेति होवाच" दति॥

### **अुतोपनिषत्कगत्यभिधानाच ॥ १६ ॥**

द्तञ्चाचिस्वानः पुरुषः परमेश्वरो यसात् श्रुतोपनिषत्कस्य श्रुतरहस्यस्य विज्ञानस्य ब्रह्मविदो या गतिर्देवयानास्या प्र-सिद्धा श्रुती ''त्रयोक्तरेण तपमा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्यया-त्मानमन्त्रियादित्यमभिजायन्ते, एतदै प्राणानामायतनमेतद-स्तमभयमेतत् परायणमेतसान्न पुनरावर्त्तन्ते" दति श्रुती। स्रताविष।

निस्यादक्तुमेरेऽपि नार्थमेर इत्यर्थः। स्रुता स्रन्छिता उपनिषद्रहस्यं समुग्रवद्वीपासनं येन तस्य या गितः स्रुती स्रृती च प्रसिद्धा तस्या स्रवाधिमान्त विद्वाधिमान्त विद्वाधिमान्त विद्वाधिमान्त । स्रवित स्रवाधिमान्त । स्रिक्ष विद्वाधिमान्त । स्रिक्ष विद्वाधिमान्त । स्रिक्ष विद्वाधिमान्त । स्रिक्ष प्रधान विद्ययोग्तरं देवयानमाग्नं प्राप्यते नीत्तरेष प्रधा । स्रार्विद्यदारा सगुम्ब स्थानं ग्रस्थित रतदे वस्र प्रधानां यिष्ट समिष्ट स्पाणामायतनं विद्वाधानं ग्रस्थित रतदे वस्त प्रधानां यिष्ट समिष्ट स्पाणामायतनं विद्वाधानं । स्रतः नार्थ्यवस्य प्राप्य तत् स्रव्ध प्रवित्व विद्वाधानं । स्रवः नार्थ्यवस्य प्राप्य तत् स्रव्ध प्रवित्व विद्वाधानं । स्रवः नार्थ्यवस्य प्राप्य तत् स्रवः । स्रिक्ष क्रियोग्तरेव व्योतिर्देवता रवम स्राद्या देवता रव स्रुती उक्ताः ॥ स्रिक्ष प्रवादित्वेवता रवम स्राद्य प्रवादयः प्रयं प्रवसंस्तारादिकं कुर्वित्त यदि च न कुर्वित उभयधाप्यपात्तिमहिम्रा सर्विरादिदेवान् क्रमेण ग्रस्थित । स्रविष्ठ मिन्नं तते। देवते। स्रवः स्रवः स्रवः तते। स्रविष्ठ मिन्नं तते। देवते। स्रवः विष्ठ विष्य विष्ठ विष्ठ स्रवः स्रवः स्रवः तते। स्रवः तते। देवते। निर्वः तते। वायुं वायोरादिवं ततस्रवः

"श्रिमिर्ज्यातिर हः ग्रुक्तः षण्मासा उत्तरायणं। तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदे। जनाः"॥

दति। मैवेहाचिपुरुषविदे। अभिधीयमाना दृश्यते। "त्रय यदु चैवास्मिन् श्रयं कुर्वन्ति यदु च नार्चिषमेवाभिसस्मवन्ति" दत्यु-पक्षम्य "त्रादित्याचन्द्रमसं चन्द्रमसे। विद्युतं तत् पुरुषे। अमानवः स एतान् ब्रह्म गमयत्येष देवपथा ब्रह्मपथ एतेन प्रतिपद्य-माना दमं मानवमावन्तं नावर्त्तन्ते" दति। तदि ह ब्रह्मविदिष-यया प्रसिद्धया गत्याऽचिस्थानस्य ब्रह्मवं निश्चीयते॥

#### श्रनविश्वतेरसम्भवाच नेतरः॥ १७॥

यत् पुनक्तं "कायात्मा विज्ञानात्मा देवतात्मा वा स्याद-चिस्थानः" दित । श्रवीच्यते, न कायात्मादिरितर दह ग्रहण-महीत । कस्मात् । श्रववस्थितेः । न तावत् कायात्मनश्चन्ति नित्यमवस्थानं सभावति । यदैव हि कश्चित् पुरुषश्चनुरामीदिति तदा चनुषि पुरुषच्काया दृश्यतेऽपगते तस्मिन्न दृश्यते, "य एषाऽचिणि पुरुषः"दित च श्रुतिः सन्धानात् स्त्रे चनुषि दृश्य-मानं पुरुषमुपास्थलेनोपदिश्वति । न चोपासनकाले स कायाकरं कश्चित् पुरुषं चनुःसमीपे सन्धिष्योपास्त दित युक्तं कल्पयितं । "श्रस्वैव श्वरीरस्य नाशमन्वेष नश्यति" दित श्रुतिश्वरायात्मने।ऽ

चन्द्रादियुतं गत्वा तच विद्युक्षीके स्थितानुपासकान् मानवः पुरुषे। वस्त्रीकाराग्य कार्यब्रह्मकोकं प्रापयति । रघे। दिचरादिभिर्देवैर्वि- भिरो देवपयो गन्तयोन ब्रह्मणा योगाद्रह्मपयस्य । रतेन कार्यं ब्रह्म- प्रतिपयमाना उपासका इमं मानवं मनोः स्वर्गं स्वावक्तं जन्ममरणा-

नवस्थितलं दर्भयति । श्रमस्भवाच । तस्मिन्नस्तलादीनां गुणा-नां न छायात्मनि प्रतीतिः। तथा विज्ञानात्मने।ऽपि साधा-रणे क्रत्निशरीरेन्द्रियसम्बन्धे सति चचुय्येवावस्थितलं वक्तुं न शकां। ब्रह्मणसु मर्ववापिनाऽपि दृष्ट उपलब्धर्था हृद्यादि-देशविशेषसम्बन्धः। समानस्य विज्ञानात्मन्ययस्तलादीनां गुणा-नामसमावः। यद्यपि विज्ञानात्मा पर्मातानोऽनन्य एव तथा-प्यविद्याकामकर्माकृतं तिस्मनार्यावमधारोपितं भयचेत्रात्रमत-लाभयलेने।पपद्येते। संयदामलाद्यश्चैतिसात्रनैश्वर्यादन्पपना एव। देवतातानसु "रिक्सिभरेषोऽसान् प्रतिष्ठितः" इति अतेः यद्यपि चनुष्यवस्थानं स्थात् तथायात्मत्वं तावन समावति प-रागूपलात्। श्रम्हतलाद्याऽपि न समावन्ति उत्पत्तिप्रलयश-वणात्। श्रमर्लमपि देवानां चिरकालावस्थानापेचं। ऐश्वर्थमपि परमेयरायत्तं न खाभाविकं, "भीषास्नादातः पवते भीषादेति सूर्यः भीषासादग्निश्चेन्द्रश्च मृत्युधावित पञ्चमः" इति मन्त्र-

रित्युतं नावर्तन्ते नामक्ति वर्षः। चनुरासीदितीति उपमक्ति त्राय्धः। चनवस्थितस्थेपास्थलं सदा न सिद्धार्ताति भावः। किञ्चाव्यवधानात् स्वाचित्य उपासः। न च तस्य स्वचनुषा दर्णनं सम्भवतीव्याच् ॥ य एष इति ॥ चन्नु तर्हि परेण दृश्यमानस्थेपाक्तिरिव्यत्
च्याच् ॥ व एषे इति ॥ चन्नु तर्हि परेण दृश्यमानस्थेपाक्तिरिव्यत्
च्याच् ॥ व एषेति ॥ कत्यनाग्रीरवादिव्यर्थः। युक्तिसिद्धानवस्थितत्वे स्नुतिमाच् ॥ चस्थेति ॥ क्यावाकरस्य विम्वस्य नाश्मनदर्णनमनुस्त्येष क्यायात्मा नश्चतीव्यर्थः। जीवं निरस्यति ॥ तथेति ॥ जात्यन्यस्यायाच्यक्तिव्यविश्रेषेण जीवस्याभिव्यक्ते चनुरेव स्थानिव्ययुक्तमित्यर्थः॥ दृष्ट इति ॥
स्रुताविति श्रेषः। ननु ''चन्नोः स्र्य्योऽजायत स्र्य्योऽक्तमेति'' इति व।क्यं
चमरा देवा इति प्रसिद्धिवाधितमित्याश्रद्धाः ॥ चमरत्मपोति ॥

वर्णात्। तस्मात् परमेश्वर् एवायमिस्यानः प्रत्येतयः। श्रिसिंश्व पत्ते दृष्यत दति प्रसिद्धवदुपादानं ग्रास्तापेसं विद्विषयं प्र-रोचनार्थिमिति व्याख्येयं॥

# अन्तर्यास्यिधदैवादिषु तद्दर्मव्यपदेशात्॥ १८॥

"य दम च लोकं पर च लोकं सर्वाणि च सतान्यन्तरे। य-मयित" दखुपकम्य श्रूयते "यः पृथियां तिष्ठन् पृथिया श्रन्त-रे। उयं पृथिवी न वेद यस पृथिवी ग्ररीरं यः पृथिवीमन्तरे। यमयत्येष त श्रात्मान्तर्यां म्यस्तः" दखादि। श्रव "श्रिधदैवतम-धिलोकमिथवेदमधियज्ञमधिस्तमधात्मच कश्चिदन्तरवस्त्रिते। यमयितान्तर्यामि"दित श्रूयते। स किमधिदेवाद्यभिमानी देव-तात्मा कश्चित्, किंवा प्राप्ताणिमाद्यैश्वर्यः कश्चिदोगी, किंवा पर-मात्मा, किंवाऽर्यान्तरं किच्चिदित्यपूर्व्यस्ञ्जादर्शनात् संग्रयः। किं

भीषा भगेनासादिश्वरादायुश्चलित। यमिश्चेन्नश्च ससकार्थं वुरुतः। उतापेन्या पश्चेते मृत्यः समाप्तायुषां निकटे धावतीत्यर्थः। ईश्वर्यचे दश्यत इत्ययुत्तं तनाह ॥ यसिन्निति ॥ दर्शनमनुभवः। तस्य शास्त्रे श्रुतस्य शास्त्रमेव करणं कल्यं सिन्धानात्। तथा च शास्त्रकर्यक्ते। विद्वरनुभव उपासना स्तृत्यर्थ उत्यत इत्यर्थः। तसादुपको स-कविद्यावाक्यमुपास्ये ब्रह्मिण समन्वितमिति सिद्धं, श्रुन्तर्थास्यिदेन् वादिषु तद्धम्यपदेशात्। यहदारस्यकवाक्यमुदाहरित ॥ य इति ॥ यन्तर्यामित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्राह्मित्

तावनः प्रतिभाति मञ्जाया त्रप्रसिद्धलात् मञ्जिनायप्रसिद्धे-नार्थान्तरेण केनचित् भवितव्यमिति, श्रय वा नानिक्षितक्प-मर्थान्तरं शक्यमसीत्यस्प्रगन्तुं। श्रन्तर्थामिग्रब्द्यान्तर्थमण्या-गेन प्रवृत्तो नात्यन्तमप्रसिद्धः। तस्मात् पृथियाद्यभिमानी क-श्चिद्वाऽन्तर्यामी सात्। तथा च श्रूयते "पृथियेव यसायतन-मग्निलीको मनी ज्यातिः" दत्यादि। स च कार्थकरणवत्वात् पृथिवादीननासिष्ठन् यमयतीति युत्तं देवात्मना यमिष्टलं। योगिनो वा कस्वित् सिद्धस्य सर्वानुप्रवेशेन यमयिहलं स्वात्। न तु \*परमात्मा प्रतीयेत श्रकार्यं करणवन्तादित्येवं प्राप्त इदमु-चाते। योऽन्तर्याम्यधिदैवादिषु श्रूयते स परमात्मैव स्वान् नान्य इति। कुतः। तद्धर्मायपदेशात्। तस्य हि पर्माताना धर्मा दह निर्दिश्यमाना दृश्यनो। पृथियादि तावद्धिदैवादिभेदभिन्नं ममसं विकारजातमन्तिसिष्ठन् यमयतीति परमात्मना यमयि-हलं धर्मा उपपद्यते, मर्व्वविकारकार्णले सति मर्व्वशक्त्यपात्ते:।

देशो द्रष्टान्त उक्तस्तस्य द्रष्टान्तवाक्यसेश्वरपरत्नम चाचिष्य समाधीयत स्वाचेपसङ्गितः, चतः पूर्व्यपने नास्य पनवन्तं। चवान्तरपनन्तु पूर्व्यपने चनित्रोपास्तिः सिद्धान्ते प्रव्यम् ब्रह्मचानिति मन्तयं। स्वयमेवा-क्षिं वदन् पन्तान्तरमा ॥ चय वेति ॥ चिनिस्वतार्थे पन्ताभावेगा-पनस्य वेदार्यत्वायोगादिति भावः। तथा च श्रूयते यस्य देवस्यायतनं स्रीरं ने नित्ति ने नित्ति ने नित्ति स्वाच्यातिः सर्व्याप्यकामाद्रनाद्रनिति ने नित्ति स्वाच्यादने ने देवपन्ते । यक्त स्वयक्ते स्वाचिति ॥ च्यामन्ति सिद्धसाधनकन्य नागी-रवान् निवसिद्ध स्वान्तर्थामीति सिद्धान्तयि ॥ स्वं प्राप्त स्ति ॥

<sup>\*</sup> नाच इति स्।

"एष त त्रात्मान्तर्थाम्यस्तः" इति चात्मलास्तत्वे मुखे पर्मात्मन उपपद्येते। "यं पृथिवी न वेद" इति च पृथिवीदेवताया
त्र्यविज्ञेयमन्तर्थामिणं ब्रुवन् देवतात्मने। उन्यमन्तर्थामिणं दर्भयति, पृथिवीदेवता ह्यहमस्मि पृथिवीत्यात्मानं विजानीयात्।
तथा "त्रदृष्टे। अतुतः" इत्यादिव्यपदेशे। रूपादिविहीनलात्
पर्मात्मन उपपद्यत इति। यत्तु कार्यकरणहीनस्य पर्मात्मने।
यमियद्यलं ने। पपद्यत इति, नेष दे। षः, यान्नियच्छिति तत् कार्यकरणैरेव तस्य कार्यकरणवन्ते। पत्तः। तस्यापन्ये। नियन्तेत्यनवस्थादे। षश्च न सभवित भेदाभावात्। भेदे हि मत्यनवस्थादे। षो। पर्मात्मेवान्तर्थामी॥

### न च सार्त्तमतइर्माभिनापात्॥ १८॥

स्वादेतददृष्टलादया धर्माः माङ्कास्तिक स्थितस्य प्रधान-स्वाप्युपपद्यन्ते रूपादि हीनतया तस्य तैर स्थुपगमात्। "त्रप्रत-र्कामविज्ञेयं प्रसप्तिमव मर्जनः" दति हि सारन्ति। तस्यापि निय-

देवतानिरासे चेलन्तरमाच ॥ यं पृथिवीति ॥ ईश्वरो न नियन्ता स्वाप्तरीरलात् घटविद्युतं निरस्यति ॥ नेष देष इति ॥ नियमाति-रिक्तप्ररीरश्र्न्यलं वा चेतुः प्ररीरासम्बन्धिलं वा । स्वाये सदेचित्य-नारि जीवे व्यभिचारः दितीयक्त्वसिद्धः । ईश्वरस्य साविद्योपार्जित-सर्व्यसम्बन्धिलादित्याच ॥ याद्रियक्त्वतीति ॥ सप्ररीरो नियन्तेति लोक-दृष्टिमनुस्त्येतदुक्तं । वस्तुतस्तु चेतनसाद्रिधात् तस्य व्यापारो नियमनं तक्क्षित्मक्तं नियन्तृलं । तचाचिन्त्यमायाप्रकेसिदात्मनः प्ररीरं वि-नैवापपद्मं । कार्यकरणसङ्घातात्मको देचे याह्यः तेन लिङ्गदेचस्य व्यादितः । नन् देचनियन्तुर्जीवस्यान्यो नियन्ता चेत् तस्याप्यन्यः, स्वत स्वाच ॥ इत्यनवस्थेति ॥ निरङ्गप्षं सर्व्यनियन्तृत्वं ईश्वरस्य श्रुतं । तस्या- न्तृतं मर्वविकारकारणलाद्पपद्यते। तस्नात् प्रधानमन्तर्थामि-ग्रब्दं खात्,ई चतेर्नाग्रब्दमित्यच निराक्तमपि मत् प्रधानमि हा-दृष्टलादिव्यपदेशसभावेन पुनराशङ्खाते। तत उत्तरम्चते। न च सात्ते प्रधानमन्तर्थामिणब्दं भवितुमईति। कसात्। त्रत-द्धर्माभिनापात्। यद्यषदृष्टलादिव्यपदेशः प्रधानस्य मभावति तथापि न द्रष्ट्रवादियपदेश: मभावति प्रधानसाचेतनवेन तैर्भ्यूपगमात्। "त्रदृष्टी द्रदा त्रश्रुतः श्रीता त्रमती मन्ता त्रविज्ञाता विज्ञाता" दति हि वाक्यशेष दृह भवति। त्रात्म-लमपि न प्रधानस्थापपद्यते। यदि प्रधानमात्मलद्रष्टुलाद्यसमा-वानान्तर्याम्यभुपगम्यते गारीरस्तर्द्यन्तर्थामी भवतु । गारीरो हि चेतनबाद् द्रष्टा श्रोता मन्ता विज्ञाता च भवत्यात्मा च प्रेत्यकात्, त्रम्टत्य धर्माधर्माफलोपभागोपपत्तेः । त्रदृष्टवाद-यश्च धर्माः शारीरे सुप्रमिद्धाः दर्भनादि क्रियायाः कर्त्तरि प्रवृत्तिविरोधात्। "न दृष्टेर्द्र्षारं पर्यात्" द्त्यादि श्रुतिभ्यसः। तस्य च कार्यकारणमङ्घातमन्तर्यमियतुं शीलं भोकृवात्। त-साच्चारीरोऽनार्थामीति त्रत उत्तरं पठति।

नियन्त्रनामाने श्रुतिबाध इति नानवस्थेत्यर्थः। यदा ईश्वराङ्के दक्तव्यनया जीवस्य नियन्तृत्वेतिः। सत्यभेदाभावान् नानवस्थेत्यर्थः। प्रधानं मह्दादिक्रमेण क्षयं प्रवर्त्तत इति तर्कस्याविषय इत्याह् ॥ च-प्रतक्यिमित ॥ रूपादि हीनत्वादिव ह्ययं सत्वंतो दिन्तु प्रसुप्तमिव ति-स्ति जडत्वादित्यर्थः। घतत्, चप्रधानं चेतनं तस्य धर्म्भाणामिभधानादिति हेत्वर्थः। उत्ररस्त्र निरस्याभङ्कामाह ॥ यदि प्रधानमित्या-दिना ॥ चम्दतस्रिति ॥ विनाणिना देहान्तरभागान्पपत्तेरित्यर्थः। यथा देवदत्तकर्षकामनित्रयायाः ग्रामः कर्मन देवदत्तक्त्यात्रकान्ववाद्याः ग्रामः कर्मन देवदत्तक्त्यात्रकार्वक्त

# शारीरश्वाभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते ॥ २०॥

नेति पूर्वस्वादनुवर्त्तते भारीर्य नान्तर्थामी स्थात्।
यद्यपि द्रष्टृलाद्यो धर्मास्तस्य ममावन्ति तथापि घटाकाभवद्पाधिपरिच्छिन्नलान् न स कार्त्स्येन पृथियादिस्वन्तरवस्थातुं
नियन्तुच भ्रकोति। अपि च। उभयेऽपि हि भाखिनः काखामाध्यन्दिनाचान्तर्यामिणो भेदेनैनं भारीरं पृथियादिवद्धिष्ठानलेन नियम्यलेन चाधीयते। "या विज्ञाने तिष्ठन्" इति
काखाः। "य श्रात्मनि तिष्ठन्" इति माध्यन्दिनाः। य श्रात्मनि
तिष्ठनित्यस्मिन्तावत् पाठे भवत्यात्मभ्रव्दः भारीरस्य वाचकः। यो
विज्ञाने तिष्ठनित्यस्मिन्ति पाठे विज्ञानभव्देन भारीर् उच्यते,
विज्ञानमयो हि भारीर् इति। तस्माच्छारीरादन्य ईश्वरेाऽन्तर्थामीति सिद्धं। कथं पुनरेकस्मिन्देहे दे द्रष्टारावुपपद्येते।
यश्चायमीश्वरोऽन्तर्थामो यञ्चायमितरः भारीरः। का पुनरि-

दर्शनादिकियाया चनात्मा विषयः न लात्मा क्रियायाः कर्ट विषयलायाः गादित्या ह ॥ कर्त्तरीति ॥ क्रियायां गुणः कर्त्ता प्रधानं कर्मा तज्ञैकस्यां क्रियायां मेकस्य गुणलप्रधानलयोर्विरोधान् न कर्त्तः कर्मालमित्यर्थः । दर्थर्द्रयारमात्मानं तया दृश्यया दृष्णा न विषयीकुर्या दृत्यादिश्रुते- स्वाद्यलाद्धिमाः शारीरस्येत्या ह ॥ नेति ॥ चिपशब्दस्य चित हेतुमृक्ता कर्योक्तां हेतुमा ह ॥ चिप चे भयेऽपोति ॥ भेदेनेति सूज्ञात् नात्त्विक भेदे भान्तिं निरसितुं शङ्कते ॥ कथमिति ॥ नन्यज्ञैको भोक्ता जीवः दृश्यर- स्वभोक्ति न विरोध द्रति शङ्कते ॥ का पुनरिति ॥ तयोभेदः श्रुति- विरद्ध द्रति पूर्ववाद्या ह ॥ नान्य द्रति ॥ स यव श्रुत्यर्थमा ह ॥ चने विरद्ध द्रति पूर्ववाद्या । निर्धेष्ठति ॥ वियन्तन्तरेत्यादिना ॥ न केव- लमप्रसक्तप्रतिष्ठेषः, किन्त्वविष्रेष्ठेण द्रयुन्तरनिष्ठेष्ठश्रुतेरन्तर्याम्यन्तर-

हानुपपत्ति:। "नान्याऽताऽस्ति द्रष्टा" दत्यादि श्रतिवचनं विर-द्धेत। श्रव हि प्रकृताद न्तर्यामिणेऽन्यं द्रष्टारं श्रोतारं मन्तारं विज्ञातारं चात्मानं प्रतिषेधति । नियन्त्रन्तर्प्रतिषेधार्थमेतद्व-निमिति चेत्, न, नियन्त्रन्तराप्रसङ्गात्, श्रविशेषश्रवणाच । श्रचा-चते। श्रविद्याप्रत्यृपस्यापितकार्यकर्णोपाधिनिमित्तोऽयं गा-रीरान्तर्थामिणोर्भेदयपदेशा न पारमार्थिकः । एको इ प्रत्यगात्मा भवति न देश प्रत्यगात्मानी मस्यवतः। एकस्यैव तु भेदव्यवहार उपाधिकतः, यथा घटाकाशो महाकाश इति। ततस्र ज्ञावज्ञेयादिभेदशुतयः प्रत्यचादीनि च प्रमाणानि मंगारानुभवा विधिप्रतिषेधणास्त्र चेति मर्जमेतदुपपद्यते । तथा च श्रुतिः "यच हि दैतमिव भवति तदितर इतरं पश्यिति" द्रत्यविद्याविषये मर्क्यवहारं दर्भयति। "यच लख मर्क्मात्मैवा-भूत्तत् केन कं पायेत्" दति विद्याविषये मर्व्ययवहारं वार्यति।

निषेधार्थले बाधस्रेत्या ॥ स्वाविष्ये वि ॥ तस्मात् सूत्रे य स्वात्मिनि तिष्ठ द्विति स्रुती च द्रष्टु भेदो त्विर्युता । नान्य इति वाक्य प्रेषे भेदनिरासादिति प्राप्त भेद उपाधिक ल्यितः स्रुतिसूत्राभ्यामनूयत इति
समाधत्ते ॥ स्र्योच्यत इति ॥ भेदः सत्यः किं न स्यादत स्राह्म ॥ एको
हीति ॥ गौरवेण द्वयोर इंधीगो चरलासम्भवादेक एव तद्गोचरः
तदगो चरस्य घटवदनात्मला द्वात्मभेदः सत्य इत्यर्थः ॥ ततस्रेति ॥ कल्यित भेदाङ्गीकाराद्भेदापेचां सत्यें युज्यत इत्यर्थः ॥ ततस्रेति ॥ कल्यित भेदाङ्गीकाराद्भेदापेचां सत्यें युज्यत इत्यर्थः ॥ ततस्रोति ॥ कल्यात भेदाङ्गीकाराद्भेदापेचां सत्यें युज्यत इत्यर्थः ॥ ततस्रोति ॥ कल्यात भेदाङ्गीकाराद्भेदापेचां सत्यें युज्यत इत्यर्थः ॥ तस्रादन्तर्यामि
ब्राह्मणं द्वेये ब्रह्मण्या समन्विति सिद्धं । स्र्याविद्या ल्यापरिवद्योल्यानन्तरं यया निर्मुणं चायते परा सोच्यते तामेव विषयो ल्या निर्द्दप्रित ॥ यत्तदिति ॥ स्रदेश्यं स्रदृष्यं चानेन्द्रियेः स्र्याह्यं कर्मेन्द्रियेस्थ ।
गोतं वंशः । वर्णा ब्रास्मणलादि जातिः। चन्तुःश्रोवस्य चन्द्राःश्रोतं ।

# ऋद्यात्वादिगुणको धर्माक्तेः॥ २१॥

''त्रय परा यया तदत्तरमधिगम्यते" "यत्तद्द्रे ग्यमग्रा ह्यम-गाचमवर्णमचनुः श्रोचं तदपाणिपादं नित्यं विभुं मर्व्यगतं सुस्रस्रां तद्ययं यद् ऋतयोनिं परिपण्यन्ति धीराः" इति श्रृयते। तच संग्रयः । किमयमद्रेग्यलादिगुणको भृतयोनिः प्रधानं स्थात्, उत भारीरः, त्रा हो स्थित् पर मेश्वर दति। तत्र प्रधान-मचेतनं अत्योनिरिति युक्तं, ऋचेतनानामेव तच दृष्टानाले-नापादानात् "यथार्णनाभि: सञ्चते यद्यते च यया पृथिया-मे। षधयः समावन्ति यथा सतः पुरुषात् के गले। मानि तथाऽ-चरात् समावती इ विश्वं 'दित । ननूर्णनाभिः पुरुष श्वेतनाविह दृष्टान्तवेनोपात्ती, नेति ब्रूमः, न हि केवलस्य चेतनस्य तच सूचयोनिलं केशलोमयोनिलञ्चासि। चेतनाधिष्ठितं ह्यचेतन-मूर्णनाभिग्ररीरं स्वस्य यानिः पुरुषग्ररीरच केणलामामिति प्रसिद्धं। ऋषि च। पूर्ववादृष्टलाद्यभिलापसमावेऽपि द्रष्टृला-द्यभिलापासमावान् न प्रधानसभ्यपगतं।

पाणिपादण्रन्यमपाणिपादं ज्ञानकर्मेन्द्रियविकलिमत्यर्थः। विभं प्रभं सुस्त्यां दुर्ज्ञियलान् नित्याच्यपदाभ्यां नाणापन्ययोनिराणः। भूतानां योनिं प्रकृतिं यत् पण्यन्ति धीराः पण्डिताक्तदत्तरं तिद्वयापरेत्वन्वयः॥ च्यद्यत्वादिगुणानां ब्रह्मप्रधानसाधारणलात् संग्रयः। पूर्ववद् द्रष्टु-लादीनां चेतनधर्माणामचाश्रुतेः। चक्त प्रधानमिति प्रत्युदाहरणेन पूर्वपत्त्वयि॥ तचेति॥ पूर्वपत्ते प्रधानाद्यपाक्तिः सिद्धान्ते निर्मुणः धीरिति पालं। ऊर्णनाभिर्लूताकीटः तन्तृन् खदेहात् स्वति उपसं-हरित चेत्रर्थः। सता जीवतः। ननु पूर्वं निरक्तं प्रधानं कथमुत्थायते

इइ लदृ खलाद्या धर्माः प्रधाने मस्विन्त, न चात्र विरुद्ध-माना धर्मः कञ्चिद्भिलभ्यते । नन् "चः मर्व्वज्ञः सर्व्ववित्" दत्ययं वाक्य शेषे। उत्तेतने प्रधाने न समावति। कथं प्रधानं भूतयानिः प्रतिज्ञायत द्ति। श्रवोच्यते। "यया तद्चरमधिगस्यते यत्त-दहेग्यं" दत्यचरभव्देनादृश्यलादिगुणकं भूतयेानि श्रावियला पुनः श्राविध्यति "श्रचरात् परतः परः" इति। तव यः परे।ऽ चरात् युतः स सर्वेज्ञः सर्वविच सक्तविखित प्रधानमेव लच-रणब्दनिर्दिष्टं भूतयोनिः। यदा तु योनिणब्दो निमित्तवाची तदा शारीरे।ऽपि भूतवीनिः सात्, धर्माधर्माभ्यां भूतजात-खोपमर्जनादिति। एवं प्राप्तेऽभिधीयते, योऽयमदृश्यवादि-गुणको भृतयोनिः स पर्मेयर एव सान्नान्य इति। कथ-मेतद्वगस्यते। धर्मातोः। पर्मेयरस्य हि धर्मा द्हीच्यमानी ष्टुग्यते "यः मर्व्वज्ञः मर्व्ववित्" इति । न हि प्रधानस्याचेतनस्य गारीरस वापाधिपरिच्छिन्न दृष्टेः सर्वेज्ञलं सर्वेविचं वा सस-वित । नन्वचरशब्दनिर्दिष्टाद् भूतयोनेः परस्वैवैतत् मर्व्यज्ञलं

तचा ह ॥ खिपि चेति ॥ खच प्रधाने विषद्धामाने। (सम्मावितो वाक्य प्रेषः खुत इति सङ्कते ॥ ननु य इति ॥ पच्चम्याच्यर सुत्या स्तप्रकृतेः प्रत्य-भिचानत् प्रथमान्तपर प्रब्दे ति ॥ पच्चम्याच्यर सर्वे चतादिक-मित्या ह ॥ खचाचत इति ॥ सन्दिग्धे तु वाक्य प्रधादिति न्यायेन सिद्धान्तयति ॥ एवं प्राप्त इति ॥ चेतनाचेतनत्वेन सन्दिग्धे सृतयोनी यः सर्वे च इति वाक्य प्रेषादिति प्रद्वति ग्रंथ इत्ययुक्तं वाक्य प्रेषे सृतयोनीः प्रत्यभिचापकाभावादिति प्रद्वते ॥ नन्विति ॥ जनिकर्तः प्रक्रतिरिति स्रचेष प्रक्रतेरपादानसञ्ज्ञायां पद्मनी समरणादच्चरात् सम्भवतीति

मर्व्यवित्वञ्च न भूतयोनिविषयमित्युतं। ऋते। चैवं सम्भ-वित ''यत्कारणमचरात् सम्भवती इ विश्वं' द्रति प्रदृत्तं भूत-योनिमि इ जायमानप्रकृतिलेन निर्दिश्यानन्तर्मि जायमान-प्रकृतिलेनेव सर्वज्ञं निर्दिश्यति।

"यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः।

तसादेतद्वस्ता नाम रूपमत्रञ्च जायते''॥ दति॥
तसात्रिहें श्रमास्थेन प्रत्यभिज्ञायमानलात् प्रक्षतस्थैवाचरस्थ
भूतयोनेः मर्ब्वज्ञलं मर्ब्यवित्त्वञ्च धर्म उच्यत दति गम्यते। ''त्रच-रात् परतः परः'' दत्यचापि न प्रक्रतात् भूतयोनेरचरात् परः कश्चिदमिधीयते। कथमेतद्वगम्यते। ''येनाचरं पुरुषं वेद मत्यं प्रोवाच तां तत्त्वते। ब्रह्मविद्यां' दित प्रक्षतस्थैवाचरस्य भूतयोने-

रदृष्णलादिगुणकस्य वक्तव्यलेन प्रतिज्ञातलात्। कथं तर्ज्ञच-रात् परतः पर दति व्यपदिष्यत द्रत्युत्तरस्रवे वच्छामः। ऋषि

प्रकृतिलेगोत्ताचरस्य भूतयोगेर्वाक्यभे तसादिति प्रकृतिलि क्षिने प्रवासिक्यानमक्तिति समाधने । चित्राचत इति । एतत् कार्यं ब्रह्मस्चानमकं गामक्पं स्पूर्णं तते। द्वां वीद्यादिवर्यः । यदुत्तं पच्यन्ताचरश्रुत्या भृतयोगेः प्रवासिक्यानादचेतनत्विमिति तचाह ॥ चचरात् पर इति ॥ गायमचर्राव्ये भृतयोगिं पराम्यति परविद्याध्मस्यलेगोत्तस्याच्यस्य भूतयोगिरचरं पुरुषं वेदेव्यचरश्रुत्या वेदालिक्षवत्या पूर्वमेव ब्रह्मलेग पराम्पादित्याह ॥ येगेति ॥ येग चानेगचरं भृतयोगिं सर्वचं पुरुषं वेद तां ब्रह्मविद्यां योग्यिष्याय प्रब्र्यादित्यप्रक्रम्यापाणे च्यानाः श्रुक्षः चचरात् परतः पर इति उचमानः परो भृतयोगिरिति गम्यत रत्याह ॥ कथमिति ॥ परविद्यति समाख्याऽपि तदिष्यस्य

चात्र दे विद्ये वेदितये उत्ते परा चैवापरा च दति। तत्रापराम्हावेदादिलचणां विद्यामुक्षा व्रवीति "श्रय परा यया तद्चरमधिगम्यते" दत्यादि। तत्र परस्याविद्याया विषयलेनाचरं श्रुतं।
यदि पुनः परमेश्वरादन्यद दृश्यलादि गुणकमचरं परिकल्येत
नेयं परा विद्या स्थात्। परापरिवभागा द्ययं विद्ययोरभ्युदयनिःश्रेयमफलतया परिकल्यते। न च प्रधानविद्या निःश्रेयमफला केनिचद स्थुपगम्यते। तिस्वश्च विद्याः प्रतिज्ञायेरन् तत्पचेऽचराद् भूतयोनेः परस्य परमात्मनः प्रतिपाद्यमानलात्। दे
एव तु विद्ये वेदितये दृष्ट निर्दिष्टे "किस्मन्न भगवे। विज्ञाते
मर्व्यात्मकं ब्रह्मणि विवच्यमाणेऽवकल्यते, नाचेतनमाचैकायने
प्रधाने भीग्ययतिरित्ते वा भोक्तरि। श्रिप च "म ब्रह्मविद्यां

ब्रह्मलिमिता ह ॥ चिप चेति ॥ ननु प्रधानिविद्याऽपि कारणिविषयलात् परेत्यत चाह ॥ परापरिविभागो हीति ॥ चिनित्यणे कारणिवित्यारं । चन्नु प्रधानिविद्यारं मृत्यार्थने ब्रह्मविद्यां प्रे। वाचेति वाच्यप्रधातेरित्यरं । चन्नु प्रधानिवद्याऽपि मृत्तिपाललेन परेत्यत चाह ॥ न चेति ॥ ननु यः सर्वेच स्त्यरे परिवद्याविषय उच्यते, खंडेग्र्यवाक्येन तु प्रधानिवद्योच्यत द्रत्यत चाह ॥ तिचच्चेति ॥ दत्वच भृतयोनिर्व्ह्मलिमित्या ह ॥ किस्मितित ॥ चचेतनमानस्येकायनमृपादानं तज्जानात् कार्यचानेऽपि तदकार्याः ग्रामात्मनां चानं न भवति। एवं जीवे चाते तदकार्यम्य भाग्यस्य चानं न भवतीत्यर्थः। ब्रह्मविद्याण्यदाच भृतयोनिर्वह्मत्याह ॥ चिप चिति ॥ स ब्रह्मविद्यां सर्व्वदिद्यानां प्रतिष्ठां समाप्तिभूमं ब्रह्मविद्यामुवाच । ब्रह्मित्या सर्व्वदिद्यानां विद्यापालानां चान्तभावाद् ब्रह्मविद्या सर्व्वदिद्यापरप्रकर्णे किमर्यमृत्तेत्यत चाह ॥

मर्विविद्याप्रतिष्ठामथर्वाय जोष्ठाय पुचाय प्राइ" दति । ब्रह्म-विद्यां प्राधान्येने।पन्नस्य परापरविभागेन परां विद्यामचरा-धिगमनीन्दर्भयंसस्या ब्रह्मविद्यालं दर्भवति। सा च ब्रह्मवि-द्यासमाख्या तद्धिगम्यस्याचरस्यात्रज्ञाले वाधिता स्यात्। श्रवरा च्यावेदादिल वणा कर्माविचा ब्रह्मविचापक्रम उपन्यस्ते ब्रह्म-विद्याप्रशंसाये, ''स्वा ह्येते श्रवृढा यज्ञक्षा श्रष्टादशोक्तम-वरं चेषु कर्मा एतत् श्रेचा चेऽभिनन्दिन मूढा जरां सत्युं ते पुनरेवापि यन्ति" इत्येवमादिनिन्दावचनात्। निन्दिला चा-परां विद्यां तता विरक्तस्य परविद्याधिकारं दर्भयति "परीच्य लोकान् कर्माचिताम् ब्राह्मणोऽपि निर्वेदमायानास्यकतः स-तेन तदिज्ञानार्थं म गुरुमेवाभिगच्छेत् मसित्याणिः श्रीनियं ब्रह्मनिष्टं" इति । यत्तू कमचेतनानां ष्टिययादीनां दृष्टान्त-लेने।पादानाद् दार्ष्टान्तिकेनाणचेतनेनेव भूतयानिना भवित-यमिति, तदय्तां। न हि दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोरत्यनाखा-

ष्यपरेति॥ अवन्ते गच्चन्तीति अवा विनाशिनः। ष्यद्वा नित्यपणसम्मादनाशिकाः घेाडशिर्विजः पत्नी यजमानस्वेवयादशः। यज्ञेन नाम-निमित्तेन निरुप्यन्त इति यज्ञरूपाः। तथा हि च्यतुषु याजयन्ति यज्ञं कारयन्तीवृत्विजः, यज्ञत इति यज्ञमानः, पत्युने यज्ञसंवे। इति स्त्रेण पतिशब्दस्य नकारान्तादेशे यज्ञसम्बन्धे विहित इति पत्नो, एवम्विजादिनामप्रवृत्तिनिमित्तं यज्ञ इति यज्ञरूपा येव्ववरमनित्यपालकं कर्मश्रुयत्तां, एतदेव कर्म श्रेयो नान्यदात्मज्ञानिनित ये मूढा-स्त्रुप्यन्ति ते पुनः पुनर्जन्ममरणमाप्नवन्तीव्यर्थः। तदिज्ञानार्थं ब्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नवन्तीव्यर्थः। तदिज्ञानार्थं ब्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नवन्तीव्यर्थः। तदिज्ञानार्थं ब्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नवन्तीव्यर्थः। विद्वानार्थं ब्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नवन्तीव्यर्थः। विद्वानार्थं व्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नवन्तीव्यर्थः। विद्वानार्थं व्रह्मज्ञाः नार्थं गुरुम्निमरण्याप्नम्निकस्याप्यन्त्रीत्वेदस्य गुरुष्कं

म्येन भवितयमिति नियमोऽस्ति। श्रिप च स्टूबाः पृथिया-दयो दृष्टान्तवेनोपात्ता इति न स्टूब एव दार्ष्टान्तिको भूत-योनिरम्दुपगम्यते, तसाददृश्यवादिगुणको भूतयोनिः परमे-श्वर एव।

# विश्रेषणभेदव्यपदेशाभ्याच्च नेतरी ॥ २२॥

दतस्य परमेश्वर एव भूतयो निः, नेतरी प्रारीरः प्रधानं वा।
कस्मात्। विशेषणभेद स्यपदे प्राभ्यां। विश्विष्यि चि प्रकृतं भूतयो निं
प्रारीरादिलचणलेन "दिवा स्त्रभूर्तः पुरुषः य वास्त्राभ्यन्तरो चि
श्रजोऽप्राणा स्त्रमनाः ग्रुभः" दित । न स्त्रेति स्त्रस्थाय णमविद्याप्रस्थापतना मरूपपरिच्छेदाभिमानिनः तद्धर्मां स्र् स्त्रात्मिन कल्पयतः प्रारीरस्थापपद्यते । तस्मात् याचादापनिष-दः पुरुष दहास्यते । तथा प्रधानादिष प्रकृतं भूतयो नि भेदेन स्वपदिप्रति "श्रचरात् परतः परः"दित । श्रचरमस्याक्षतं नाम-

वारयति॥ श्रोचियमिति॥ कार्यमुपादानाभित्तमित्रंशे द्रयानः। सर्वसान्ये तवाप्यनिष्टापत्तेरित्याद्य॥ स्रापि च स्युला इति॥ विशेषमात्र नीवा भेदोक्तेर्न प्रधानमिति हेतुद्रयं विभन्य याच्ये॥विश्वित्रिष्ट हीन्यादिना॥ दिशो द्योतनात्मकः खयं न्योतिरमूर्तः पूर्णः पुरुषः पुरुषः पुरुषः पुरा प्रयः प्रत्यात्मा वाद्यं स्यूलमाभ्यन्तरं सकारणं सूद्यां ताभां सहाधिष्ठानत्वेन तिष्ठति स वाद्याभ्यन्तरः, हि तथा श्रुतिषु प्रसिद्ध इत्यर्थः। स्विद्याद्यतं नामरूपात्मकं प्ररीरं तेन परिक्हेदे।उत्यत्वं। तस्य प्रारीरस्य धर्मान् जाडामूर्त्तत्वादीनित्यर्थः। नन्यद्यर्थव्देन प्रधानीक्तावण्यः द्रतं प्रधानस्य प्रतिज्ञातं बाध्येत। तचाद्य॥ स्र्वरमयाद्यतिमित्॥

रूपवीजशिकार्षं भूतस्यामी यराश्रयं तस्वैवापाधिभूतं सर्वसा-दिकारात् परे। चाऽविकारः तस्मात् परतः पर इति भेदेन चपदेशात् परमात्मानिम इ विविचतं दर्शयति। नाच प्रधानं नाम किच्चित् स्वतन्त्रं तत्त्वमभ्युपगम्यं तस्माद्भेदयपदेश उच्यते। किं तर्षि। चदि प्रधानमपि कल्प्यमानं श्रुत्यविरोधेनात्याकता-

अशिति याप्राति खविकारजातिमत्य चरं। खवाकतमक्षतं सनादीति यावत्। नामरूपयोवीं जं ईश्वरः तस्य शक्तिरूपं परतन्त्रलादुपादा-नमपि शितिरिख्तां। भूतानां सूचाः संस्तारा यत्र तद्भतसूचां। र्रश्वरिचनात्र चाश्रयो यस्य तत्त्रया। तस्यैव चिन्नात्रस्य जीवेश्वर-भेरोपाधिभूतं यत्तु ईश्वर चाश्रयो विषयो यस्येति नानाजीववादिनां व्याखानं तद्भाघ्ये विचर्भूतं। रतसिन् खल्वचरे चानाम चातच प्रा-तस्रोयोतप्रोतभावेनायास्तरस्य चिदात्रयत्रत्रुतेः, चात्रयपदलच्याया निर्मुललात्। न हि मूलप्रक्रतेभेदे किश्चिन्सानमस्ति। न च"इन्द्री माया-भिः"रति श्रुतिमानं।"चाजामेकां"रत्यादानेकश्रुतिवलेन लाघवतर्कस-चायेन तस्याः श्रुतेर्ने क्रिमेरेन मायाभेरानुवादिलात्। तद्तां सरे-श्वराचार्थीः ''खतत्त्वविद्याभेदी। इन मनाग्रापि न विद्यत'' इति । साङ्घ-योगाचार्याः पुरागेतिचासकात्तीरस मृलप्रक्तवैकां वदन्ति। नन्ववि-दीको बन्धमृतियवस्था नयं। न च यवस्था नास्तीति वाचं श्रवणे प्रद-चादिबाधापातादिति चेत्। उचते। ये ह्यविद्यानानात्विक्क्नि तैरिप परिणामिलेन सांप्रतमविद्याया चङ्गीतार्यं, तथा चानधातातः सीय-सङ्घातात्मना परियाता विद्यांभ्रोपचितजीवभेदाद्यवस्था सिद्धति। यस्य ज्ञानमन्तः कर्यो जायते तस्यान्तः कर्यापरियान्यज्ञानां भनाभेष मुक्तिरिति। रवञ्च श्रोतुः खरूपानन्दप्राप्तिः श्रवणादौ प्रवक्तिविंददन्-भवा जीवन्म्तिशास्त्रचेति सर्व्यमवाधितं भवति। न चैवं नानाजी-वपचादविश्रेषः मूलप्रक्षतिनानालाभावादित्यलं परत्वे हेतुः॥ चवि-कार इति ॥ ननु स्त्रचलता श्रुती प्राधान्याङ्गेदयपदेश उल्लास्तत्र कथ-मचानाङ्गेदीतिकार्यायते तत्रा इ॥ नात्रेति॥ कार्यात्मना प्रधीयत

दिणब्दवाचं भूतस्रक्षां परिकल्खेत कल्खतां तसाङ्गेदचपदे-णात् परमेयरे। भूतयोनिरित्येतदि प्रतिपाद्यते। कुतस्र प-रमेयरे। भूतयोनिः।

## रूपोपन्यासाच ॥ २३॥

स्रिप च "स्र चरात् परतः परः" दत्यस्वान नारं "एतस्या ज्ञायते प्राणः "दित प्राणप्रस्तीनां पृथिवीपर्यन्तानां तन्वानां स्वर्गमुक्ता तस्येव भूतयोनेः सर्व्यविकारात्मकं रूपमुपन्यस्थमानं प्रयान्
मः। "स्रिप्तमूर्द्वा चचुषो चन्द्रस्र्यो दिशः स्रोचे वाम्विष्टतास्य
वेदाः वायुः प्राणे इदयं विश्वमस्य पद्मां पृथिवी स्त्रेष सर्वभूतानारात्मा"दित। तच परमेश्वरस्थैवोचितं सर्व्यविकारकार्णलान्न
शारीरस्य तनुमहिस्ता नापि प्रधानस्यायं रूपोपन्यामः सम्भवित सर्व्यभूतान्तरात्मलासम्भवात्, तस्मात् परमेश्वर एव भूतयोनिर्नेतराविति गम्यते। कद्यं पुनर्भतयोनेर्यं रूपोपन्याम
दिति गम्यते। प्रकरणात्। "एष" दित च प्रकृतानुकर्षणाद् भूतयोनि हि प्रकृत्य "एतस्माज्ञायते प्राण एष सर्वभूतान्तरात्मा"
दित्यादि वचनं भूतयोनिविषयमेव भवति। यथोपाध्यायं प्रकृत्य
"एतस्माद्धीस्त्र एष वेदवेदाङ्गपार्गः" दित वचनं उपाध्याय-

रति प्रधानमज्ञानमेव। तते। उन्यस्याप्रामाणिक लादि त्यर्थः। चते। उना-ज्ञानमेव भूतयोनिदिति पूर्वं पत्तं कला निरस्यते। तिव्वरासेनार्थात् साङ्खक ल्पितप्रधाननिरास रति मन्तयं। रुत्तिक्षन्मतेनारी सूचं या-चरे। चिषादिना॥ "प्राणा मनः सर्वे न्वियाणि च खंवायुर्गे। ति-

विषयं भवति तदत्। कथं पुनरद्रेश्यवादिगुणकस्य भूतयानेर्विय-इवद्रूपं सक्सवति । सर्वातालविवचयेर मुचाते न तु विग्रहवच्वि-वचयेत्यदेषः।''त्रहमन्नमहसन्नमहसन्नादः''द्त्यादिवत्। त्रन्ये पुनर्भन्यन्ते नायं भूतये। ने रूपे। पन्यामः जायमान वेने। पन्यामात् "एतसाज्जायते प्राणा मनः मर्वेन्द्रियाणि च। खं वायुर्क्याति-रापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी"द्ति हि पूर्वव प्राणादिपृथि-यनं तत्त्वजातं जायमानलेन निर्दि चत्। उत्तर चापि च"तस्मा-दिशः मिसधा यस सूर्यं ' इत्यैवमादि, त्रतश्र 'मर्वा श्रीषधया रमाञ्चेत्येवमन्तं जायमानलेनैव निर्दे च्यति। इ हैव कथमकसा-दन्तराले भूतवाने रूपमुपन्यखेत। मर्व्यात्मलमपि सृष्टिं परिसमा-षोपदे च्याति "पुरुष एवेदं विश्वं कर्मा" द्रत्यादिना। श्रुतिस्रत्यो स चैलाकाशारीरख प्रजापतेर्जन्मनिर्दिग्यमानमुपलभामहे "हि-रखगर्भः समवर्त्तताये भूतख जातः पतिरेक श्रासीत्, स दधार ष्टियीं द्यामुतेमां कसी देवाय इविषा विधेमः" दति समवर्त्तते-त्यजायत दत्यर्थः। तया ''स वै गरीरी प्रथमः स वै पुरुष उच्यते,

रापः एथिवी" इति श्रुतिः। "खिमर्यु लोकः, खसो वाव लोको गोतमापिः" इति श्रुतेः। विख्ताः वेदाः वागित्यन्वयः। पञ्जां पादावित्यर्थः। यस्प्रेदं रूपं स एव सर्व्वप्राणिनामन्तरात्मेव्यर्थः। तनुमि इत खल्प- श्रुत्तेरित्यर्थः। यथा कित् व्रह्मवित् खस्य सर्व्वात्मत्वप्रवटनार्थम- इमझिनित साम गायित न त्वझत्वादिकमात्मने। विवच्चति। खण्ज- त्वात्, तथे हापीत्या ह ॥ खहमझिनित ॥ वित्तद्वाख्यां दृषयित ॥ खन्ये पुनरिति ॥ एव सर्व्वभूतान्तरात्मा स्वात्मा एतसाङ्कृतयो ने जायत इति श्रुत्यन्वयेन हिरस्यार्भस्याच जायमानत्वेनापन्यासादित्यर्थः।

श्रादिकक्तां स भूतानां ब्रह्माये समवर्क्तत''॥ इति। विकारपुरुषस्थापि सर्वभूतान्तरात्मालं सस्मवति, प्राणा-त्मना सर्वभूतानामध्यात्ममवस्थानात्। श्रास्मन् पचे "पुरुष एवेदं विश्वं कर्मा' इत्यादिसर्वक्षेपापनासः परमेश्वरप्रतिपत्ति-हेतुरिति व्याखोयं।

वैश्वानरः साधारणग्रव्हविग्रेषात् ॥ ५४ ॥
"को न श्रात्मा किं ब्रह्मेति श्रात्मानमेवेमं वैश्वानरं सस्प्रत्य-

निरदिचदवोचदित्यर्थः। अमिर्युनोको यस्य समिद्रूपः सूर्यः सोऽपि युनाकामिक्तसादजायतेलार्थः। "तस्यादित्य एव समित्"इति श्रवना-रात्। खता मधोऽपि खष्टिरेव वाचा न रूपमिति भावः। यदुक्तमिन-र्भुर्ज्जेयच भूतयोनेः सर्वात्मलं विविच्चितमिति तन्नेया ह ॥ सर्व्वात्मलम-पीति॥ नन् इरिखार्भस्य जन्मान्यवानुतं नयमव वत्तर्यं तवाह॥ श्रु-तीति॥ अग्रे समवर्त्तत जातः सन् भृतग्रामस्यैतः पतिरीश्वरप्रसादाद-भवत् स स्त्रजाता द्यामिमां एथिवीश्व स्थूलं सर्वमधारयत् नण्वस्य प्रजापतिसञ्ज्ञाले सर्व्वनामलाभावेन सा इत्ययागादेकारलापेनेकसी देवाय प्राणात्मने इविघा विधेम परिचरेमेति थाखोयं। "कतमः स रको देव इति प्राणः " इति श्रुतेः। यदा यसादयं जातस्तसा रकसी देवाये त्यर्थः। ''रको देवः सर्व्यभृतेषु गुरुः''इति श्रृवन्तरात्। ननु तस्य भृतान्तरात्मत्वं कथं। तचा इ॥ विकारेति॥ पूर्वक त्ये प्रक्रियास-नानमंसमुचयानुष्ठानादस्मिन् नल्पे सर्व्वपाणियिष्ठि निङ्गानां यापनं सर्वेषाणानार्गतं ज्ञानकर्मेन्त्रियप्राणात्मकसमिष्टि जिङ्गण्यीरं जायते तद्रपस्य सूत्रात्मनः सर्वभूतान्तरात्मलं युक्तमिवर्थः। खपचे सूत्रा-र्घमा इ॥ अस्मिन् पदा रति ॥ कर्म सफलं सर्वश्रीतसार्तादिकं तपञ्च पुरुष रवेति सर्वान्तरलरूपापन्यासाच भृतयोनी च्रेये वाक्यं समन्वि-तिमत्यर्थः ॥ वैश्वानरः ॥ कान्दोग्यमुदाहरति ॥ को न रति ॥ पाचीन-शालसत्ययचेन्द्रयम्जननवृडिला मिलिला मीमांसाध्वनः की न खात्मा

ध्वेषितमेव ने। ब्रूहीति 'दित चे। पक्तम्य युस्तर्थवायाकाभवारिष्टथिवीनां स्तेजस्वादिगुणयोगमेकैको पासननिन्द्या च वैयानरं
प्रत्येषां मूर्ड्यादिभावमुपिद ग्यानायते "यस्वेतमेवं प्रादेशमाचमिभिविमानमात्मानं वैयानरमुपास्ते स सर्वेषु ले। केषु सर्वेषु
भृतेषु सर्वेयात्मस्वन्नमत्ति तस्य ह वा एतस्यात्मनो वैयानरस्य
मूर्द्धेव स्तेजा यस्त्रिवियास्त्र प्राणः पृथावर्त्मात्मा सन्देहे। बद्धले।

किं ब्रह्मेति। स्रात्मेव ब्रह्मेति ज्ञापनार्थं पददयं। ते पञ्चापि निस्वया-र्थमृद्दालकमाजग्मः। सोऽपि सम्यक् न वेदेति तेनोद्दालकेन सह घड-प्यत्रपतिं नैनेयं राजानमाग्रत्योचः आतमानमिति अधिषि सारसि तमेव नी ब्रहीति। राजा तु तेषां भान्तिनिरासार्थं तान् प्रत्येकमए-च्छत्। कं लमात्मानमुप।स्स इति। तेच प्राचीन प्रालादयः क्रमेण तं प्रत्येकमृचः। दिवसेवाहं वैश्वानरं वेद्मि। चादित्यसेवाहं वेद्मि। वाद-मेव। च्याकाणमेव। च्या एव। एथिवीमेवा इंवेद्मीति। तता राजा युद्धर्थादीनां घसां यथाक्रमेण सुतेजस्विवयरूपत्वप्रधावकातमत्वबज्ञ-नलर्यिलप्रितिष्ठालगुगान् विधाय भवन्ता यदि मामएद्वा यस्र्या-दिषु भगवता वैश्वानरस्याङ्गेखेव प्रत्येकं वैश्वानरत्वदृष्टया भवेंयुक्तदा क्रमेया मूर्डपातान्धलपायात्क्रमणदे इविग्रीर्घलव स्तिभेदपाद शेषा भव-तां स्युरिति प्रत्येकोषासनं निन्दिला सतेजस्यगुगको युलोकोऽस्या-ताना वैश्वानरम्य मूर्जा विश्वरूपलगुणकः सूर्या यस्य चत्रिसेवं युद्धयादीनां मूर्जादिभावम्पदिश्य समस्तवैश्वानरथानविधिराम्ना-यते॥ यस्वेतिमिति ॥ चाभिमुखेनापरी चतया विश्वं विमिमीते जाना-तीयभिविमानः। तं सर्वेद्धं स तदुपासकः सर्वेत्र भेग्यं भुङ्क इत्यर्थः। लोका भूरादया भृतानि प्ररीराखात्मानी जीवा इति भेदः। सुछु-तेजः कान्तिर्यस्य द्युलेकिस्य स सुतेजाः विश्वानि रूपाणि व्यस्य सूर्यः ख। "एव खला एव नीलः" इति खुतेः। एथक् नानाविधं वर्त्धामनं चात्मा सभावी यस्य वायोः स नानागतित्वगृगकोऽस्य प्राणः बज्जलतं यापिलं तदुण चाकाशोऽस्य सन्देची देचमध्यं रियलं धनलं तदुणा

विसारेव रियः पृथियोव पादाव्र एव वेदि लें। मानि वर्हि ईदयं गाईपत्था मनाऽनाहार्थ्यपचन त्रास्यमाहवनीये" द्त्यादि। श्रव मंग्रय:। किं वैयानर्ग्रब्देन जाठरोऽग्निर्पदिग्यत उत भूताग्निर्य तदभिमानिनो देवता ऋय वा शारीर ऋ हो खित् परमेश्वर दति। किं पुनर्त्र मंग्रयकारणं। वैश्वानर दति जा-ठरभूताग्निदेवतानां साधारणग्रब्दप्रयोगादात्मेति च गारी-रपरमेश्वरयोः। तत्र कस्थापादानं न्यायं कस्य वा हानमिति भवति संग्रयः। किन्तावत् प्राप्तं जाठरे।ऽग्निरिति। कुतः। तत्र हि विशेषेण कचित् प्रयोगा दृश्यते "त्रयमित्रवैश्वानरा योऽय-मन्तः पुरुषे येनेदमन्नं पचाते यदिदमद्यते'' द्रायादी। ऋग्नि-माचं वा खात् सामान्येनापि प्रयोगदर्भनात् "विश्वसा श्रविधं भुंवनाय देवा वैयानरं केतुमहामक्षवन्"द्रत्यादै। श्रियारीरा वा देवता स्थात् तस्थामपि प्रयोगदर्भनात् 'वैयानरस्य सुमती

चापे। यस्य विक्तिभू त्रस्थानं प्रतिष्ठालगुणा प्रिथवी तस्य पादें। तस्य होमाधारतं सम्पादयित ॥ उर एवे त्यादिना ॥ पूर्वमुपक्रमस्यादयात ॥ उर एवे त्यादिना ॥ पूर्वमुपक्रमस्यादयात ॥ दिसाधारणधम्मस्य वाक्यप्रेषस्य कं ज्ञादिलि द्वेन व्रह्मान्य व्याप्यप्रक्रमस्य साधारणविश्वानरणव्यस्य वाक्यप्रेषस्य हो माधारत्व लिङ्गन जाठर निष्ठलमिति दशान्ते गूर्वपच्यित ॥ किं तावदित्यादिना ॥ पूर्वे प्रत्ये ज्ञाठर व्रह्माणे। ध्यानं पत्तं । यदयते तदद्वं येन पच्यते सोऽयं पृष्ठे प्रारीरेऽ त्रास्तीत्य धः । पच्चान्तरमा ॥ च्यायमा वेति ॥ विश्वस्मे भवनाय वेश्वानरम्यमहां केतुं चिक्रं सूर्ये देवा च्याप्यन् कृतवन्तः । सूर्योदये दिनयव हारादित्य धः । स्यादेश्वानर स्त्यनुषङ्गः । हि यस्तात् कं सुखपदे । भवनानां राजा वेश्वानरे । समते व्यं सुखा श्रीरस्थित । तस्तात् तस्य वेश्वानरस्य समते। वयं

खाम राजा हि कं भुवनानामभित्री:" इत्येवमाद्यायाः श्रुते-र्देवतायामैयर्यायुपेतायां सम्भवात्। त्रयात्मग्रव्दसामानाधिक-रखात् उपक्रमे च "की न त्रात्मा किं तद् ब्रह्म" दित केवलात्म-ग्रब्दप्रयोगादात्मग्रब्दवग्रेन वैयानरग्रब्दः परिणेय इत्युच्यते। तयापि गारीर त्रात्मा स्थात् तस्य भानु लेन वैत्रानरमनिक-र्षात्, प्रादेशमा चिमिति च विशेषणस्य तिस्तिन् उपाधिपरिच्छिने समावात्। तसान्नेयरो वैयानर इत्येवं प्राप्तं। तत इदम् चते वेश्वानरः परमात्मा भवितुमईति। कुतः। साधारणग्रब्द-विशेषात्। साधारणशब्दयोर्विशेषः साधारणशब्दविशेषः। य-चयोतावुभावयात्मवैयानर्ग्रव्दी साधार्णग्रव्दी, वैयानर्ग्रव्द्स चयाणां साधारण:, त्रात्मग्रब्द इयो:, तथापि विशेषा दृ-याते येन परमे यरपरलं तयार स्पापमयते "तस्य इ वा एतस्या-त्मनी वैयानरस मूर्द्धेव सुतेजा:"द्रायादि। अव हि परमेयर

स्थाम तस्यास्मिद्विया स्थममितभैवित्यर्थः। पद्मचयेऽप्यक् चिं वदन् कल्पान्तरमा च्यायेयादिना॥ स्थातमा वैश्वानर इति श्रुतेरियर्थः। केवललं वैश्वानर प्रव्यस्त्रस्त्रां। स्व जाठरो विश्वानर इति मुखः पूर्वपद्मः प्रायापि हो चहामाधारल लिङ्गात्। तस्य दे ह्यापिलादातमलं। श्रुत्या युमूर्डलादिक स्पन्या रहत्ताद्भात्वमिति ध्येयं। सिद्धान्त्यति॥ तत इदमिति॥ साधारणश्रुत्यारपक्षमस्ययो विशेषात् प्रयमश्रुतमृख्य-चैलोक्यप्ररीर लिङ्गात्। सर्व्वात्मकेश्वरपरत्वं युक्तं न चरमश्रुतकाल्प-तहोमाधारल जिङ्गेन जाठरपरत्वमित्यर्थः। नन् निर्विशेषम्य कुते। विशेष इत्यत स्थाह॥ स्व चीति॥ स्ववस्थान्तरातः चैलोक्यात्मना स्थित इत्यर्थः। जाठरस्यापि ध्यानार्थं विशेषक स्पनिति चेत्। न। स्थलल स्पनार्तः। ईश्वरस्य तु उपादान लादिश्वः सबेव ध्यानार्थं

एव युमूई लादि विशिष्टोऽवस्थान्तरगतः प्रत्यगात्मलेनोपन्यस्त श्राधानायेति गम्यते कारणलात्। कारणस्य हि मर्काभिः कार्यगताभिरवस्थाभिरवस्थावन्ताद् युलोकाद्यवयवलमुपपद्यते। "स मर्केषु लोकेषु मर्केषु भ्रतेषु मर्केष्यात्मस्त्रमिन्तः" दति च मर्केलोकाद्याश्रयं फलं श्रूयमाणं परमकारणपरिग्रहे मम्भवति। "एवं हास्य मर्के पामानः प्रदूयन्ते" दति च तदिदः मर्क्यपप-प्रदाहश्रवणं। "को न श्रात्मा किं तद् ब्रह्मा" दति चात्मब्रह्म-सङ्गाभ्यामुपक्रम दत्येवमन्तानि ब्रह्मालङ्गानि परमेश्वर्मेव ग-मयन्ति। तस्मात् परमेश्वर एव वैश्वानरः॥

## सार्यमाणमनुमानं सादिति॥ २५॥

दत्र परमेयर एव वैयानरः, यसात् परमेयरसैवाग्निरास्यं द्यामूर्द्वितीदृशं वैलाक्यात्मकं रूपं सार्यते "यसाग्निरास्यं द्यामूर्द्वा खं नाभियरणा चितिः सर्ययुच्चिषः श्रावे
तसी लोकात्मने नमः" दति तत् सार्यमाणं रूपं मूलस्तां
श्रुतिमनुमापयदस्य वैयानर्शब्दस्य परमेश्वर्परलेनानुमानं
लिङ्गं गमकं स्थादित्यर्थः। दतिशब्दा देलर्था यसादिदं गमकं
तसादिष वैयानरः परमात्मैवेत्यर्थः। यद्यपि स्तिरियं तसी

उचितामिका ह ॥ कारणतादिति ॥ लिङ्गान्तराणा ह ॥ स सर्वे विवा दिना ॥ यथा ग्रे विचित्रमिषीकातू लंद हाते एवं हास्य विद्व इत्यर्थः । नन्तसदारोपेणापि स्तृतिस्मावात्र मूलश्रुत्यपेचेत्यः पञ्चाह ॥ यदिप स्तृतिरिति ॥ तथापीतिपदमर्थतः पठिति ॥ स्तृतित्वमपीति ॥ द्युमूर्ज्ञताः

लोकाताने मन इति स्तुतिलमपि नासित मूलभूरे वेदवाको सम्यगीदृशेन रूपेण सम्भवति।

"द्यां मूर्द्धानं यस्य विप्रा वदिना खं वै नाभि चन्द्रस्वर्थी च नेचे। दिशः श्रोचे विद्धि पादी चितिञ्च भाऽचिन्यात्मा मर्बभूतप्रणेता"॥ दत्येवं जातीयका च स्पृतिरिहोदाहर्त्तवा॥

श्रव्हादिभ्योऽन्तःप्रतिष्ठानान्नीत चेन्न तथा दृष्ट्युपदेशाद्स-भावात् पुरुषमपि चैनमधोयते ॥ २६ ॥

श्रवाह न परमेश्वरो वैश्वानरो भवितुमईति। कुतः। गब्दादि-भोऽनः प्रतिष्ठानात्। चग्रब्दस्वावदैश्वानरग्रब्दो न परमेश्वरे मम्म-वति, श्रशान्तरे रूढलात्। तथाऽग्निग्रब्दः "म एषाऽग्निवैश्वानरः" इति। श्रादिग्रब्दाद् इदयगाईपत्याद्यग्निवेताप्रकल्पनं। तद्यद्भक्तं प्रथममागच्छेत् तद्धोमीयमित्यादिना च प्राणाङ्कत्यधिकरणता-मङ्गीर्त्तनं। एतेभ्याे हेतुभ्याे जाठरो वैश्वानरः प्रत्येतव्यः। तथा-नः प्रतिष्ठानमपि श्रूयते "पुरुषेऽनः प्रतिष्ठितं वेद" दति तच्च जाठरे

दिरूपेण स्तृतिनेरमाचेण कर्नुमश्चा विना श्रृतिमिळ्यं। सता रूपेण स्तृतिसम्भवाद्यासदारोप इति भावः। श्रव्दादीनां गतिं वत्तुमृत्तसिद्धा-न्तमान्तिप्य समाधत्ते॥ श्रव्दादिश्य इति॥ स रहोऽभिनेश्वानर इत्य-प्रिरहस्ये वैश्वानरविद्यायां श्रृतोऽभिश्रव्द ईश्वरे न सम्भवतीत्यन्वयः। स्त्रच्यादिश्व्दार्थमाह ॥ चादिश्व्दादिति॥ भत्तमद्रं होभोयं होम-साधनं तेन प्राणाभिहोचं कार्यमिळ्यंः। वाजसनेयिनामिश्रहृष्ये स-प्रमुवं वैश्वानरविद्यामुत्ता "स यो हैतमिं वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषे

मस्मवति यद णुक्तं "मूर्ङ्घेव स्रतेजाः" दत्या देविं शेषात् कारणात् परमात्मा वैश्वानर इत्यत्र त्रूमः। कुताऽन्वेषनिर्णया यदुम-यथापि विशेषप्रतिभाने मति परमेश्वरविषय एव विशेष श्राश्र-यणीया न जाठरविषय इति। श्रथ वा भूताग्नेरन्तर्वे इञ्चाव-तिष्ठमानसीष निर्देशो भविष्यति। तस्यापि हि चुलोकादिस-मन्धा मन्त्रवर्णादवगम्यते "या भानुना प्रियवीं द्यामुतेमामा-ततान्ततान रोदसीमन्तरिचं "द्रायादै। श्रथ वा तच्चरीराया देवताया ऐयर्ययोगाद् युनोका यवयवलं समावति। तसान परमेश्वरो वैश्वानर इति। अत्रोच्यते। न तथा दृष्ठ्यपदेशा-दिति। न ग्रब्दादिभाः कार्णेभाः परमेश्वरस्य प्रत्याख्यानं युक्तं। कुतः। तथा जाटरापरित्यागेन दृष्णुपदेशात्। परमेश्वरदृ-ष्टिर्चि जाटरे वैयानर द्वेषिदिखते "मने ब्रह्मेत्युपासीत" दत्यादिवत्। श्रथ वा जाठरवैयानरोपाधिः परमेयर दह द्रष्टव्यलेने।पिद खते "मनामयः प्राणशरीरे। भारूपः"द्वादि-

उन्नःप्रतिष्ठितं वेद स सर्ववाद्यमितं "इ. खुतं दे हान्तरस्थलं जाठरे सभवित प्रसिद्धेरित्या हु॥त येति॥ स्व स स स्व सादिपदे ने वान्तः प्रतिष्ठा नस्य
प्र से सम्भवित एयम् तिः। साधारण जिङ्गल द्योत नार्थात् प्रव्दादिव जादिदमपि जाठरं गमयतीत्य स्व स्व यद्यपि युमूर्द्धलादिविष्ठेष ई स्वरपच्च पाती हो माधारलादि जाठर पच्च पातीति प्रतिभानं समं तथापि
पारमे स्वरे विष्ठेषे जाठरे न सम्भवतीत ब जवानित्यत स्वाह ॥
स्वय वेति॥ स्व युमूर्द्धलादिनिर्देश इत्यर्थः। इमां एथिवीं द्यामिष
ते स्व द्यावाएथियौ रोदसी तयो मध्यमन्तरि स्व यो भृतादि भीन्रूपेणाततान व्याप्तवान् स ध्यात्य इत्यर्थः। जडमा स्य न ध्येयलमित्यत स्वाह ॥ स्वय वेति॥ परमे स्वरद्धो पास्य जाठरा स्विप्रती क-

वत्। यदि चेइ परमेश्वरा न विवच्छेत, केवल एव जाठराड मिर्विवच्छेत, ततो मूर्डेव सतेजा दत्यादेविशेषस्थासस्भव एव स्थात्। यथा तु देवताभूताग्नियपात्रयेणाययं विशेष उपपा-द्यितुं न शकाते, तथात्तरसूत्रे वच्छामः। यदि च केवल एव जाठरे। विवच्छेत पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितलं केवलं तस्य स्थान् न तु पुरुषलं, पुरुषमपि चैनमधीयते वाजमनेयिनः 'स एषे। आर्थे-यानरी यत् पुरुषः स यो हैतमेवमित्रं वैयानरं पुरुषं पुरुषविधं प्रवेऽनाःप्रतिष्ठितं वेद'' इति। परमेश्वरस्य तु सर्वातमलात् पुरुषलं पुरुषेऽन्तःप्रतिष्ठितलञ्चाभयमुपपद्यते। ये तु पुरुषवि-धमपि चैनमधीयते इति स्वचावयवं पठन्ति तेषामेषाऽर्थः। केवलजाठरपरिग्रहे पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितलं केवलं स्थात्, न तु पुरुषविधलं। पुरुषविधमपि चैनमधीयते वाजसनेयिनः "पुरु-षविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेद" इति । पुरुषविधलच्च प्रकर-णात्। यद्धिदैवतं युमूर्द्ध्वादिष्टिश्चिवीप्रतिष्ठितलानां, यचा-थात्मं प्रसिद्धं मूर्द्धवादि चुवुकप्रतिष्ठितवानं, तत् परिग्टचाते॥

## त्रुत एव न देवता भूतच्च ॥ ५७ ॥

यत् पुनक्तं स्ताग्नेरपि मन्त्रवर्णे युलोकादिसम्बन्धदर्भनान्

वाचकाभ्यामि सवैश्वानर एव्दाभ्यां युमूर्ज त्वादिमानी श्वरो जच्च इत्युक्ता कल्पान्तरमा इ॥ अय वा जाठर इति ॥ अस्मिन् पद्ये प्राधान्येने-श्वरापास्यता पूर्वत्र गुग्यतेति भेदः। उपाधिवाचिभ्यां पदाभ्यामुप-चिता जन्य इत्यर्थः। जन्मणावीजमसम्भवं व्याचर्छे॥ यदि चेति॥ पुरुष् मपीत्यादिसू त्रभेषं व्याचर्छे॥ यदि च केवल इति॥ ईश्वरप्रती-

मूईँव सुतेजा दत्याद्यवयवकत्यनं तसैव भविष्यतीति तच्छरी-राया देवताया वा ऐयर्थ्योगादिति तत् परिहर्त्तव्यमचेा-च्यते। त्रत एवेक्तेभ्रे हेतुभ्ये न देवता वैद्यानरः, तथा भूता-ग्रिरिप न वैद्यानरः। न हि भ्रताग्रेरीप्ण्यप्रकाशमाचात्मकस्य द्यमूई लादिकत्यने।पपद्यते विकारस्य विकारान्तरात्मवासम्भ-वात्। तथा देवतायाः सत्यप्यैद्ययंयोगे न द्यमूई लादिकत्यना सभावति, त्रकारणवात् परमेयराधीनैयर्थ्यवाच। त्रात्मशब्दा-सभावत्य सर्वेष्वेषु पचेषु स्थित एव॥

## साचादप्यविरोधं जैमिनिः॥ २८॥

पूर्वं जाठराग्निप्रतोको जाठराग्युपाधिको वा परमेश्वर ज्यास द्यानानाः प्रतिष्ठितलाद्यनुरोधेन, ददानीन्तु विनैव

कलोपाधिलश्रन्य इत्यर्था विवच्यते तदेति ग्रेषः। यदः पुरुषः पूर्णः, स एषाऽपिवेश्वानरण्ड्तिजाठरोपाधिक इति श्रुत्यर्थः। यो वेद स सर्व्य भुङ्ग इत्यर्थः। पुरुषतं पूर्णतमचेतनस्य जाठरस्य नेत्युक्षा पाठान्तरे पुरुषविधलं देवाकारलं तस्य नेत्याव ॥ ये तिति ॥ ननु जाठरस्यापि देव्यापित्वात् ति धलं स्थादित्यत चाव ॥ पुरुषविधल्य प्रकारित ॥ न देव्यापित्वं पुरुषविधलं किन्तु विराइदेव्याकार तमधिदेवं पुरुषविधलमध्यासञ्चोपासकमूर्द्वादि नुवृक्षान्तेय्वज्ञेषु सम्पन्नत्वाश्चरं पुरुषविधलमध्यासञ्चोपासकमूर्द्वादि नुवृक्षान्तेय्वज्ञेषु सम्पन्नत्वाश्चरं पुरुषविधलमित्यर्थः। ईश्वरस्याज्ञेषु सम्पत्तर्वच्यते ॥ स्वं जाठरं निरस्य पच्चदयं निरस्यति ॥ चत रवेति ॥ स्वं याचरे ॥ यत् पुनरित्यादिना॥ युमूर्द्वतादि, सर्वजाकाः, फलभाक्षां, सर्वपाप्पपदावः, इति चात्मत्रस्य प्रकानोक्षा वेतवः। तानेव स्नारयित ॥ न वि भूतामेरित्यादिना ॥ यो भानुनेति मन्त्रयेश्वरदृष्णा मित्तमित इति भावः। पूर्वमित्रविश्वानरण्व्याविश्वरत्वावावावित्यक्षां, चधुना प्रतीकोपा-धिपरित्यागेन विराटपुरुषाकारस्य भगवते। वैश्वानरस्थाध्यातममूर्द्वा-

प्रतीकोषाधिक न्यनाभ्यां माचादिष परमेश्वरोषामनपरिग्रहे न कश्चिदिरोध दित जैमिनिराचार्यो मन्यते। ननु जाठरा-ग्यपरिग्रहेऽन्तः प्रतिष्ठितलवचनं प्रव्दादीनि च कारणानि विरुद्धोरिनिति। श्रवोच्यते। श्रन्तः प्रतिष्ठितलवचनं तावन्न विरुद्धोते। न ही ह पुरुषविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति जा-ठराग्यभिप्रायेणेदमुच्यते तस्याप्रक्षतलाद मंग्रव्दितलाच। कथं ति यत् प्रकृतं मूर्द्धादिषु चुनुकान्तेषु पुरुषावयवेषु पुरुषविधलं कन्यितं तदभिप्रायेणेदमुच्यते पुरुषविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति, यथा दृचे प्राखां प्रतिष्ठितां पश्यतीति तदत्। श्रय वा यः प्रकृतः परमात्माऽध्यात्ममधिदैवतच्च पुरुषविधलोपाधिः, तस्य यत् केवलं माचिरूपं तदभिप्रायेणेदमुच्यते पुरुषविधलोपाधिः, तस्य यत् केवलं माचिरूपं तदभिप्रायेणेदमुच्यते पुरुषविधलोपाधिः, तस्य यत् केवलं माचिरूपं तदभिप्रायेणेदमुच्यते पुरुषविधलेपपिधः, तस्य यत् केवलं माचिरूपं तदभिप्रायेणेदमुच्यते पुरुषविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति। निञ्चितं च पूर्व्यापराकोचनवभेन परमात्मपरिग्रहे तदिषय एव वैश्वानरभव्दः केनचिद्योगेन

दिचुवृका द्रेषु सम्पाद्योपास्य लाङ्गीकारेऽपि न प्रव्यादिविरोधः प्रव्योग्या स्थान्य सम्भवादिला ह ॥ सालादपीति ॥ सालात्य स्थार्थमा ह ॥ विनैवेति ॥ जाठरा सिसम्बन्धं विनेश्वरस्थापास्य लेऽपि प्रव्याद्य विरोधं जैमिनिर्मन्यत र्ल्ययः । इदम्तस्थालमुद्रस्थालरूपं नाचते किन्तु नखादि प्रिखान्तावयवसम्दायान्त्राक्षप्ररीरे मूर्डा दिचुवृकान्ताङ्गानि रुक्ते प्राखावत् प्रतिस्ठितानि तानि, तेषु सम्पन्नो वैश्वानरः पुरुषेऽन्तः प्रतिस्ठित रुख्यते । चयो यया प्राखास्यस्य पित्राची रुक्तान्तस्थालं तथा वैश्वानरस्य पुरुषान्तः स्थल-मिलाह्य ॥ न हो ह पुरुषविधिमत्यादिना ॥ च्यान्यादिशब्दस्थिष्य-वाचिलाच्चाठरा प्रसंग्र व्याव्यविधिमत्यादिना ॥ च्यान्यादिशब्दस्थिष्य-वाचिलाच्चाठरा प्रसंग्र व्याव्यवेष्य सम्पाद्यान्य पुरुषविध्य सम्पाद्य स्वाव्य पुरुषविध्य सम्पाद्य स्वाव्य विष्य सम्पाद्य पुरुषविध्य सम्पाद्य स्वाव्य विषय वित्य ॥ प्रविषय विषय वित्य ॥ प्रविषय विद्य सम्पाद्य वित्य सम्पाद्य स्वाव्य विद्य ॥ प्रविषय विद्य सम्पाद्य वित्य ॥ प्रविषय विद्य सम्पाद्य वित्य सम्पाद्य सम्पाद्य

वर्त्तिस्थते, विश्वश्वायं नर्श्वेति, विश्वेषां वाऽयं नरः, विश्वे वा नरा श्रस्थेति विश्वानरः परमात्मा सर्व्वात्मलान्, विश्वानर एव वैश्वानरसद्धितोऽनन्यार्था राचमवायमादिवत्। श्रिष्मश्रब्दोऽप्ययणीलादियोगाश्रयणेन परमात्मविषय एव भविष्यति। गार्चपत्यादिकल्पनं प्राणाज्ञत्यधिकरणलञ्च परमात्मनोऽपि सर्व्वात्मलादुपपद्यते। कथं पुनः परमेश्वरपरिग्रहे प्रादेशमाचश्रुतिरूपपद्यते, दिति तां व्याख्यातुमारभ्यते॥

## त्रभिव्यक्तेरित्यासरयाः ॥ २८ ॥

त्रितमाचसापि परमेश्वरस्य प्रादेशमाचलमियाकिनि-मित्तं स्थात्। त्रभियञ्चते किल प्रादेशमाचपरिमाणः परमेश्वर उपामकानां कते। प्रदेशविशेषेषु इदयादिषु उपलिधस्थानेषु विशेषेणाभियञ्चते। त्रतः परमेश्वरेऽपि प्रादेशमाचश्रुतिर-भियकेरपपद्यत द्रत्यास्मरस्य त्राचार्यो मन्यते॥

पुरुषविधलं पूर्ववत्। चन्तस्थलं माध्यस्यां साद्यिलमित्यर्थः। एवमन्तस्थलमोश्वरे व्याखाय प्रव्दादीनि व्याचरे॥ निद्यिते चिति॥ विश्वद्यायं नरो जीवद्य सर्व्वातमलात्। विश्वेषां विकाराणां वा नरः
कर्ता। विश्वे सर्व्वं नरा जीवा चस्यातमलेन नियम्यलेन वा सन्तीति
विश्वानरः, रच्च एव राच्यस इतिवत् खार्थे तद्धितप्रव्ययः। नरे
संज्ञायामिति पूर्व्वपदस्य दीर्घता। चित्रधातोर्ग्वयर्थस्य निप्रव्ययान्तस्य
रूपमित्रिरिति। चङ्गयति रामयत्यय्यं कर्म्मणः पानं प्रापयतीति चित्ररम्प्रांस्तिः। चिभित्रोऽर्गातीति वा चिन्नः, वश्वानरोपासकस्यातिषिभोजनात् पूर्व्वं पाणाभिद्योतं विद्याङ्गलेन विद्यतं, तदर्थमित्रचेतादिकल्पनं प्रधानाविरोधेन नेतव्यमितित्याद्य॥ गार्चपविति॥ मात्रां परि-

# त्रनुस्मृतेर्वादरिः॥ ३०॥

प्रादेशमाच इत्युचिते। यथा प्रस्थिमता यवाः प्रस्था इत्युचिने तदत्। यद्यपि च यवेषु स्वगतमेव परिमाणं प्रस्थमम्बन्धाद्य-च्यते । यद्यपि च यवेषु स्वगतमेव परिमाणं प्रस्थमम्बन्धाद्य-च्यते न चेह परमेश्वरगतं किञ्चित् परिमाणमिस्त यद् ह्द-यमबन्धाद्यच्येत तथापि प्रयुक्तायाः प्रादेशमाचश्रुतेः, मम्भ-वित यथा कथञ्चिदनुस्तरणमालम्बनिमत्युच्यते। प्रादेशमाचन्तेन वाऽयमप्रादेशमाचोऽनुस्तरणीयः प्रादेशमाचश्रुत्यर्थवत्तायै। एवमनुस्तिनिमित्ता परमेश्वरे प्रादेशमाचश्रुतिरिति वाद-रिराचार्थां मन्यते॥

# सम्पत्तिरित जैमिनिस्तथा हि दर्भयति ॥ ३१॥

सम्पत्तिनिमित्ता वा स्थात् प्रादेशमात्रश्रुतिः । कुतः। तथा हि समानप्रकरणं वाजसनेयित्राह्मणं द्युप्रस्तीन् प्रथिवीपर्य-

माणमितकान्तेऽतिमात्रः तस्य विभोरित्यर्थः। उपासकानां छतेऽन्ग्रहाय प्रादेशमात्रोऽभियञ्यते प्रादेशेषु वा मीयतेऽभियञ्यत इति
प्रादेशमात्रः। मतान्तरमाह ॥ चनुसृतिरिति ॥ प्रादेशेन मनसा मितः प्रादेशमात्र इत्यर्थः ॥ यथा कथिह्यदिति ॥ मनस्यं प्रादेशमात्रलं
सृतिहारा सम्यंमाणे किल्पतं श्रुतेरालम्बनित्यर्थः ॥ स्त्रस्यार्थान्तरमाह ॥ प्रादेशेति ॥ मम्मित श्रुत्यक्तां प्रादेशमात्रश्रुतेर्गतिमाह ॥
सम्पत्तेरिति ॥ ब्राह्मणं पठित ॥ प्रादेशमात्रमिवेति ॥ चपरिक्तिमपीश्वरं प्रादेशमात्रलेन सम्पत्ता किल्पतं सम्यग्विदितवन्तो देवाक्तमेवेयरमिभ्रत्यक्तेन सम्पन्नाः प्राप्तवन्तो ह वै पूर्वकाले ततो वो यथाभ्यं
तथा युप्रस्तीनवयवान् वन्त्यामि । यथा प्रादेशमात्रं प्रादेशपरिमाण-

न्तान् चैलेक्यात्मने वैश्वानरस्थावयवानध्यात्ममूर्द्धप्रस्तिषु चिवुकपर्यन्तेषु देहावयवेषु सम्पादयत् प्रादेशमाचमम्पत्तिं परमेश्वरस्थ दर्शयति। "प्रादेशमाचिमव ह वै देवाः सुविदित्ता श्रभिमम्पन्नाः तथा तु व एतान् वच्छामि यथा प्रादेश-माचमेवाभिमम्पादियथामीति स होवाच मूर्द्धानमुपदिशन्नुवाच, एष वो स्रतेषा वैश्वानरः, दति। चतुषी उपदिशन्नुवाच, एष वे सुरोजा वैश्वानरः, दति। नासिके उपदिशन्नुवाच, एष वे वक्षले वैश्वानरः, दति। मुख्यमाकाशमुपदिशन्नुवाच, एष वे वक्षले वैश्वानरः, दति। मुख्यमाकाशमुपदिशन्नुवाच, एष वे वक्षले वैश्वानरः, दति। मुख्या श्रप उपदिशन्नुवाच, एष वे पिवैश्वानरः, दति। चुवुकमुपदि-शन्नुवाच, एष वे प्रतिष्ठा वैश्वानरः, दति। चुवुकमित्यधरमुख-फलकमुच्यते। यद्यपि वाजसनेयके द्यारतिष्ठात्वगुणा समाम्ना-

मनिति मय मूर्डी यधाता देषु वैश्वानरं सम्पाद्यि यामीति प्राचीन प्रालादीन् प्रति राजा प्रतिचाय खनीयमूर्डी निप्राद्य न् नरेण दर्पयमुवाच। एष वे मे मूर्डी भूरादी हो त्रानतीय उपरि तिस्ति विश्वावितस्वाद्या युने को विश्वानरः ॥ तस्य मूर्डिति यावत् ॥ च्यथात्म मूर्डि। भेदेनाधिदैव मूर्डी सम्पाद्य थ्येय इत्यर्थः । एव च्चुरादि षू चनीयं ॥ खनीयच्चुषी दर्णयन् एष वे सुतेजाः सूर्यो विश्वानरस्य च्चुरित्युवाच ।
नासिनापदेन तिन्नसः प्राणे लच्चते तिस्मिनाध्यात्मिनप्राणेऽधिदैवपागास्य वायोर्दिसमा ॥ नासिन इति ॥ च्या सर्व्य विश्वानरप्रव्यत्तदक्रपरः । मुख्यं मुख्यं तिस्मन्नधिदैवं बज्जाना प्रदिष्टः मुखस्य लालारूपा स्प्या रिप्राव्दिततदीयवित्तस्थादि स्रहिष्टः चुवने प्रतिस्ठा पादरूपा एथिवी दर्यथा। नन् गुणवैषम्ये न विद्यवार्भेदादि पर इस्थ
स्रवनुसारेण क्रान्दो ग्यस्प्रादेशमाच स्रुतिः कथं व्याखेये व्याप्रद्या इ॥

यते, त्रादित्यस स्तेजस्तगुणः, कान्दोग्ये पुनर्धाः स्तेजस्तगुणा ममासायते, त्रादित्यस्र विश्वरूपलगुणः, तथापि नैतावता
विशेषेण किस्तिद्धीयते प्रादेशमात्र स्रुतेर विशेषात् सर्वभाखाप्रत्ययवत्तात्र । सम्पत्तिनिमित्तां प्रादेशमात्र सृतिं युक्ततरां
जैमिनिराचार्थाः मन्यते॥

## त्रामनित चैनमिसान्॥ ३२॥

त्रामनित चैनं परमेश्वरमिसन् मूई चुवुकान्तराले जा-वालाः। "य एषे। उनने। उद्यक्त त्रात्मा से। उविमुक्ते प्रतिष्ठित इति से। उविमुक्तः किसान् प्रतिष्ठित इति वरणायां नाश्चाञ्च मध्ये प्रतिष्ठित इति कतमा वरणा कतमा नाशीति। तत्र चेमामेव वरणां नामिकाञ्चिति निरुच्य सर्व्वाणीन्द्रियक्ततानि पापानि वार्यित सा वरणा सर्व्वाणीन्द्रियक्ततानि पापानि नाशयित चेति सा नाशीति वरणा नाशीति" निरुच्य पुनर्ष्यामनित्त।

ययपीत्यादिना॥ रतावतात्यवेषम्येन वज्जतरप्रत्यभिच्चासिद्धं विद्येक्यं न चीयते प्राखाभेदेऽपि सर्व्यपाखास प्रतीयमानं वैश्वानराद्यपासनं रकमिति न्यायस्य वच्चमायत्वाच । चित्रकात्वगुण्कान्दोग्य उपसंचत्रंथः। विश्वरूपत्वगुण्च वाजिभिग्रीच्यः। तथा च द्युद्ध्ययोः सतेजलं सममतिस्वातिवश्वरूपत्वयोर्थवस्था। यदा प्राखाभेदेन गुण्यवस्थाऽक्तु न विद्याभेद इति भावः। प्रादेशत्वस्य सम्पत्तिप्रयुक्तत्वे श्रुत्यन्तरं सम्पादयति॥ चामनन्तीति॥ य रघोऽनन्तोऽपरिच्छितः चत्रोऽयक्तो दुर्विचेयक्तं कथं जानीयामित्यचेः प्रश्ने याच्चवत्वच्योत्तरं। स ईश्वरो च्यविमुक्ते कामादिभिवद्धे। जीवा भेदकत्यनया प्रतिस्वित उपास्यः पुनरिचप्रशः स इत्यत्तरं वरणायामिति। रवं प्रश्नोत्तरे च्यग्नेऽपि चेये।

"कतमचास्य स्थानं भवतीति सुवीर्घाणस्य च यः मन्धिः। म एष द्युलीकस्य परस्य च मन्धिर्भवति" देति। तस्मादुपपन्ना पर-मेश्वरे प्रादेशमाचश्रुतिः। श्रिभिविमानश्रुतिः प्रत्यगात्मताभि-प्राया। प्रत्यगात्मत्या सर्व्यैः प्राणिभिर्भिविमीयत दत्यभिवि-मानः। श्रिभगती वाऽयं प्रत्यगात्मलात्। विमानस्य मानवियो-गादित्यभिविमानोऽभिविमिमीते वा सर्व्यं जगत्कार्णलादि-त्यभिविमानः, तस्मात् परमेश्वरो वैश्वानर् दति सिद्धं॥ दति श्रीमच्छारीरकमीमांसाभाये शक्करभगवत्यू त्र्यपादक्रतीः प्रथ-माध्यायस्य दितीयपादः॥

तत्र च श्रुता इमामेव मृसहितां नासिकां निरुचेति भाष्ययाजना। सर्व्वानिन्त्रियद्यतान् दोषान् वार्यतीति वरणा मृः। सर्व्वान् दोषान् नाण्यतीति नाणा नाण्यिति निर्व्वचनं श्रृतं। नासामुवाजीवहारेश्व-रस्थानवध्यानात् पापवारकत्विति मन्त्र्यं। तयोर्भध्येऽपि विण्रिष्य जीवस्य स्थानं एक्ति कतमदिति मृवोरित्यृत्तरं। प्राणस्थेति पाठेऽपि द्याणस्थेत्यरं। स एष सिन्धर्युं नाकस्य स्वर्गस्य परस्य च ब्रह्मने निस्त्रिते ध्येय इत्याह ॥ स एष इति ॥ द्याभिनृष्येनाहं ब्रह्मेति विनिम्नीयते ज्ञायते इत्यभिविमानः प्रत्यग्रात्मा। द्यभगत्वासौ विमानः सर्वस्व एपते सत्यानन्त्यात् मानमत्र परिमाणं। द्यभगतिमिनीतेति निर्मामाते। तस्यादेश्वानरवाक्यमुपास्थे ब्रह्माण समन्वतमिति सिद्धं ॥ इति श्रीमत्यरमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीगोविन्दानन्दभगवत्यादक्रते। श्रीमक्शरीमसंसाव्याख्यायां भाष्यरत्वप्रभायां प्रमुषाध्यायस्य दितीयः पादः॥

## नमः परमात्मने । द्युभ्वाद्यायतनं खण्रव्दात् ॥ १ ॥

ददं श्रूयते ''यस्मिन् द्याः पृथिवी चान्नरिचमातं मनः सद प्राणेश्च मर्वेस्तमेवैकं जानय, श्रात्मानमन्या वाचा विमुञ्चया-मृतस्वैष मेतुः'' दति। श्रत्र यदेतद् युप्रसृतीनामातत्ववचना-दायतनं किञ्चिदवगम्यते तत् किं परं ब्रह्म स्वादाद्दास्विद्या-न्तर्मिति सन्दिद्यते। तचार्यान्तरं किमणायतनं स्वादिति प्राप्तं। कस्मात्। श्रमृतस्वैष मेतुरिति श्रवणात्। पार्वान् दि लोके मेतुः प्रस्थातः। न च परस्य ब्रह्मणः पार्वन्तं श्रक्य-

> नमः परमात्मने । युद्यातभूमपदमच्चरमीच्याये श्रीराममन्पद्दि भान्तमधीणितारं। इन्द्रादिवेद्यमखिलस्य च शासितारं न्यातिर्नभः पदमनिन्द्रमजं भजेऽदं॥

एवं रू ियुक्तपदवज्रलानां प्रायेण सिविश्वेषवाक्यानां समन्वया दिन्तीयपादे दिश्तिः। चधुना यागिकपदवज्जलानां निर्विश्वेषप्रधानानां वाक्यानां समन्वयं वक्तुं ढतीयपाद चारभ्यते ॥ च्यते। द्वाधिकरणानां समन्वयं वक्तुं ढतीयपाद चारभ्यते ॥ च्यते। द्वाध्यप्रधायपादसङ्गतयस्त्रच पूर्व्वमुपक्रमस्थसाधारणायवनत्तस्य वाक्यशेषस्थसेतुत्रुत्या वस्तुतः परिस्किते प्रधानादी व्यवस्थिति दृष्टान्त लच्चणाधिकरणसङ्गतिः। पूर्व्वपच्चे प्रधानाद्यपास्तिः। सिद्धान्ते निर्विश्वेषस्थिरित पर्लं ॥ मुख्कवाक्यमुदाहरति ॥ इदमिति ॥ यसिन् सोषत्रस्थिति पर्लं ॥ मुख्कवाक्यमुदाहरति ॥ इदमिति ॥ यसिन् लोकचयात्मा विराट् प्राणेः सर्वे सह मनः स्वचात्मकं चकाराद्याद्यक्तं कारणं चेतं कल्पितं तदपवादेन तमेवाधिष्ठानात्मानं प्रवामिन्नं

मभ्यपगन्तुमनन्तमपारिमिति अवणात्। अर्थान्तरे चायतने परिग्रह्ममाणे स्वतिप्रसिद्धं प्रधानं परिग्रहीतयं, तस्व हि कारणलादायतनलोपपन्तेः। अतिप्रसिद्धो वा वायुः स्वात् "वायुवीव गीतम तत्स्वचं वायुना वे गीतम स्वचेणायञ्च लोकः परञ्च
लोकः मर्व्वाणि च स्तानि मन्दृश्चानि भवन्ति" दति। वायोरिप विधरणलअवणात्। प्रारीरो वा स्वात्, तस्वापि भेाकृलाद्भाग्यं प्रपञ्चं प्रत्यायतनले।पपन्तेरित्येवं प्राप्त ददमाह,
युभायायतनिमिति। द्याञ्च सञ्च द्युभुवा द्युभुवावादी यस्व
तदिदं द्युभादि। यदेतस्मिन् वाक्ये द्याः प्रधियवन्तरिचं मनः
प्राणा दत्येवमात्मकं जगदे।तत्वेन निर्दिष्टं तस्वायतनं परं
बच्च भवितु मर्चति। कुतः। स्वग्रव्दादात्मग्रब्दादित्यर्थः। "आत्मग्रव्दो होह भवित तमेवैकं जान्य आत्मानं" दित। आत्म-

जानय अवणादिना खन्या खनात्मवाची विमुख्य विशेषेण निःशेषं त्यज्य एष वाग्विमोक्तपूर्वकात्मसाचात्कारोऽस्तस्य मोद्यासारा-पारदुर्वारसंसारवारिधेः परपारस्य सेतुरिव सेतुः प्रापक इति मा-त्वत् अतिमुंमुचूनुपदिशति। तत्रायतनत्वस्य साधारणधर्मस्य दर्श-नात् संशयमाद्य । तत् किमिति ॥ खम्तस्य ब्रह्मणः सेतुरिति षथा ब्रह्मणोभिन्नत्वेन सेतोः अतत्वादेषशब्दपराम्यः युम्वायायतनमब-द्याव सेतुरिव सेतुरियाद्य ॥ खम्तस्येति ॥ भेदअवणात् सेतुरिति अवणाचिव्यशः। तत्र भेदअवणं व्याखातं सेतुअवणं खयं विद्यणोति ॥ पारवानिति ॥ खनन्तं कानतः। खपारं देशतः, जनविधारकमुख्य-सेतीर्ग्रहणासम्भवात् गौणसेतुग्रद्ये कर्त्त्ये मुख्यसेत्वविनाभूतपारव-च्याणवानेव किष्वद् ग्राह्यः। न तु मुख्यस्यानियतविधारणगुणवानी-श्वर इति भावः। यथा लोके मण्यः सूत्रेण ग्रियता रवं हे गौतम समिष्टिनिङ्गात्मकवायुना स्त्रूलानि सर्व्याण सन्दृब्यानि ग्रियतानि ग्रव्हश्च परमात्मपरिग्रहे सम्यगवकत्यते नार्थान्तरपरिग्रहे।
किचि स्वग्रव्हेनैव ब्रह्मण श्रायतनलं श्रूयते ''सन्यूलाः सेग्सेमाः
सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सन्प्रतिष्ठाः' दति। स्वग्रव्हेनैव चेह
पुरस्तादुपरिष्टाच ब्रह्म सङ्गीर्नाते ''पुरुष एवेदं विश्वं कर्म्म तपे।
ब्रह्म पराम्टतं' दति, ''ब्रह्मैवेदमस्टतं पुरस्तात् पश्चाद् ब्रह्म
दिचिणतश्चान्तरेण''दति च। तच लायतनायतनवद्भावश्रवणात्
''सव्वं ब्रह्म''दति च सामानाधिकरण्णात्। यथाऽनेकात्मको दृचः
ग्राखास्क्रस्थो मूलञ्चेत्येवं नानारसे विचिच श्रात्मेत्याग्रङ्का
सम्भवति। तां निवर्त्तयितुं स्वावधारणमाह ''तमेवैकं जानथ
श्रात्मानं'' दति। एतदुक्तं भवति न कार्य्यप्रच्चविग्रिष्टा विचिच
श्रात्मा विज्ञेयः। किं तर्षि। श्रविद्याक्ततं कार्य्यप्रच्चं ''विद्यया
प्रविज्ञापयन्तस्मेवैकमायतनभ्रतमात्मानं जानीयैकर्सं' दिति।

भवनीति श्रवर्थः । स्रात्मभ्रत्यात् पत्त्वयमण्युक्तिमियत श्राह् ॥ भारीरो वित । सिवतीयलेन सेतुभ्रव्योपपत्तेस्वयर्थः । नन्यात्मभ्रव्योवे सम्भवतीयत श्राह ॥ स्रात्मभ्रव्यक्ति ॥ उपाधिपरिक्तिस्य जीवस्य सर्ववक्तुभ्रव्यक्तं मुखं नाक्तीवर्थः । उपक्रमस्यसाधारणायतन-लस्य ग्रीयसेतुलिक्षात् प्रथमश्रुतात्मश्रुत्वा ब्रह्मत्विन्थय इति भावः । स्थ्रस्यादिवस्यार्थान्तरमाह ॥ क्षिचिति ॥ प्रजानामृत्यत्ती सदेव मूलं स्थितावायतनं वयप्रतिस्रेति ब्रह्मवाचिसत्यदेन स्वान्देगये ब्रह्मण स्थान्यत्वत्रश्रुतेरचापि तथेव्ययः । अर्थान्तरमाह ॥ स्थ्रस्येनैवेति ॥ यसिन् यौरिति वाक्यात् पूर्वेत्त्तरवाक्ययोः पुरुष इति पूर्ववाक्यं, ब्रह्मवित्यत्तान्मस्थेऽपि ब्रह्म ग्राह्मित्यर्थः ॥ पुरुष इति पूर्ववाक्यं, ब्रह्मवित्यत्तान्तरवाक्यं, सर्वामु दिम् सर्वान्तरवाक्यस्य सविभ्रष्ठब्रह्मपरत्वमाभ्रङ्म वाक्यं याच्यसे ॥ तत्रेत्याः । उत्तरेशोत्तरस्थां दिभ्रि उदाहृतवाक्यस्य सविभ्रष्ठब्रह्मपरत्वमाभ्रङ्म वाक्यं याच्यसे ॥ तत्रेत्याः । सामानाधिकरस्यादिचित्र स्रात्मिति सम्बन्धः । यसिन् सर्वन्ति ॥ स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्नि । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्यान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्ति । स्रात्मान्य

यथा यसिन्नासे देवदत्तः तदानये तुक्त श्रामनमेवानयित न देवदत्तं तददायतन स्तस्ये वैकरमस्यात्मने विज्ञेयल मुपदि स्थते विकारानृताभिमम्बन्धस्य चापवादः श्रूयते "स्त्योः म स्त्युम्माप्नोति यद इनाने वपस्यित् दिता मर्चे ब्रह्मीत तु मामानाधिक रण्यं प्रपञ्चविलापनार्थं नाने करमताप्रतिपाद नार्थं "म यथा मैन्धव घने । उनल्ते । उवा हाः कत्ने । रमघन एवेवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरे । उवा हाः कत्ने । रमघन एवेवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरे । उवा हाः कत्ने । रमघन एवेवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरे । उवा हाः कत्नः प्रज्ञानघन एवं दत्ये करमताश्रवणात् । तस्मा ह्युभा द्यायतने परं ब्रह्म। यत् तृक्तं मेतुश्रुतेः मेते स्व पारवन्त्योपपत्ते ब्रह्मणे । विधरणत्मा चमच मेतुश्रुताः विव द्यते न पारवन्त्यादि । न हि स्ट्राम्मयो लोके मेतु दृष्ट दत्य चापि स्ट्राम्मय एव मेतुरस्प्रगम्यते । मेतु प्रव्दार्थाऽपि विध-

मातन्तमेवैकमिलोवकारिक प्रव्याभां निर्विष्णेषं च्रेयमिलाका हे लन्तरमाइ॥ विकारान्तिति॥ विकारे चन्ते कल्पिते चिभासन्धाऽभिमाने।
यस्य तस्यानर्थभाक्षेन निन्दाश्रुतेच कूटस्यसत्यं च्रेयमिलार्थः। कथं तर्षि
सामानाधिकरस्यं तचाइ॥ सत्यं ब्रह्मित॥ यचीरः सस्यासुरितिवद्
यत् सत्यं तद्वद्वीति सत्यं।हेश्रेन ब्रह्मतिवधानाद् बाधनार्थं, न तु यद्वस्म
तस्यं तद्वद्वीति सर्वे।हेश्रेन ब्रह्मतिवधानाद् बाधनार्थं, न तु यद्वस्म
तस्यं तिनानारसत्वार्थमिलार्थः। तच नियामकमाइ॥ स यघित॥
लवस्यिति नानारसत्वार्थमिलार्थः। तच नियामकमाइ॥ स यघित॥
लवस्यिति नानारसत्वार्थमिलार्थः। तचिषामकमाह॥ स यघित॥
स्वमरे मैचेयि चिदेकरस चाक्षेत्रवर्थः। यद्यपि पारवन्तसावयवलादिकं
मुख्यसेल्यभिचारि तथापि सेतोर्जनादिवन्धनरूपं यदिधार्यं तदेव
व्यभिचारिलेऽपि सेतुपदार्थक्तदेश्चादुग्यलेन ग्राह्यं न तु पदार्थविहभूतं पारवन्तादिकमिलाइ॥ यचोच्यत इति॥ दयलात्वग्रहेऽतिप्रसङ्गमाइ॥ न होति॥ यच श्रुते। परेगिति श्रेषः। विधारणस्य प्रन्दा-

रणलमात्रमेव न पारवत्तादि षिञी बन्धनकर्माणः मेतुशब्द-युत्पत्तेः । त्रपर त्राह तमेवैकं जानय त्रात्मानमिति । यदेतत् मङ्गीर्त्तितमात्मज्ञानं यचैतदन्या वाचा विमुच्चयेति वाग्नि-मोचनं तदचास्तलमाधनलादस्ततस्यैष मेतुरिति मेतुश्रुत्या मङ्गीर्त्यते न तु सुभाद्यायतनं । तच यदुकं मेतुश्रुतेर्व्रच्चणा ऽर्थान्तरेण सुभाद्यायतनेन भवितव्यमित्येतदस्तनं॥

## मुक्तोपस्य व्यपदेशात्॥ १॥

दत्र परमेव ब्रह्म युभायायतनं यसानुकोषस्यताऽस्य यपदिस्थमाना दृश्यते। मुक्तैरपस्यं मुक्तोषस्यं। देशदिख-नात्मस्वश्मसीत्यात्मबुद्धिरविद्या, ततस्तत्पूजनादी रागस्तत्प-रिभवादी च देषः, तदुच्छेददर्भनाद्भयं मोश्येत्येवमयमनन्त-भेदोऽनर्यव्रातः सन्ततः सर्वेषां नः प्रत्यचः, तदिपर्ययेणाविद्या रागदेषादिदेषमुक्तैरपस्यं गम्यमेतदिति युभाद्यायतनं प्रकृत्य यपदेशो भवति। कयं।

र्थालं स्फ्रास्यति ॥ घित्र इति ॥ सिनोति बधातीति सेतुपदार्थेकदेशो विधारणिमत्वर्थः। तथा चास्तपदस्य भावप्रधानत्वादस्तत्वस्य सेतु-विधारकं ब्रह्मास्यैवास्तत्वं नान्यस्येवर्थः। यदा युक्तायाधारो ब्रह्म न सेतुग्रव्दार्थः किन्त्वयवहितं ज्ञानमित्याह ॥ खपर इति ॥ पालितमाह ॥ तत्र यदुक्तमिति ॥ ज्ञाने सेता ग्रहीते सतीवर्थः। मृक्तिग्रत्ययं प्रवाक्तेन प्राप्यं यद् ब्रह्म तस्याचाक्तेरिति स्वार्थः। मृक्तिप्रतियोगिनं बन्धं दर्भयति ॥ देहादिष्विति ॥ तदिपर्यययेगिति उक्तपञ्चक्रेगात्मकबन्धनि-स्त्याऽत्मना स्थितमित्यर्थः। यथा नदी गङ्गाद्या नामरूपे विहाय समुद्रात्मना तिस्रन्ति तथा ब्रह्मात्मविदिप संसारं विहाय परात्

"भिद्यते हृदयग्रन्थि श्कित्यन्ते सर्वसंग्रयाः। चीयन्ते चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे"॥

द्रत्युक्ता त्रवीति "तथा विदान्तामरूपादिमुक्तः परात् परं पुरुषमुपैति दियं" दति त्रह्मणय मुक्तोपस्यवं प्रसिद्धं शास्त्रे।

"यदा मर्चे प्रमुच्चन्ते कामा चेऽस्य हृदि स्थिताः, श्रथ मर्च्योऽस्टता भवत्यच ब्रह्म समश्रुते"॥

दत्येवमादी। प्रधानादीनान्तु न कि चिनुकोषस्यवं प्रसिद्ध-मिला। त्रपि च "तमेवैकं जानय त्रात्मानमन्या वाचे। विमुच्च-य"दित वाग्विमोकंपूर्वकं विज्ञेयत्निम्ह सुखाद्यायतनस्रोच्यते। तच त्रुत्यन्तरे ब्रह्मणे। दृष्टं।

> ''तमेव धीरेा विज्ञाय प्रज्ञां कुर्व्वीत ब्राह्मणः। नानुध्यायाद्वह्नं ऋव्दान् वाचेा विग्नवनं द्वितत्'॥ दति।

कारणादयतात् परं पूर्णं खयं च्यातिरानन्दं प्रव्यक्षेन प्राप्य तिष्ठ-तीवाह ॥ तथा विदानिति ॥ इदं प्रधानादेः किं न स्यादत चाह ॥ ब्रह्मण्यति ॥ चस्य मुमुचीः ह्रदीति परेनात्मधर्म्मलं कामानां निर्क्तं यदा कामनियत्तिरथ तदाऽस्तो भवति मरणहेलभावाद्य केवल-मनर्धनियत्तिः किन्तव दे हे तिष्ठदेव ब्रह्मानन्दमञ्जत इत्यर्थः। लिङ्गा-न्तरमाह ॥ चिप चेति ॥ धीरो विवेको तमेवात्मानं विद्याय विश्वद्धं लच्यपदार्थं चाला वाक्यार्थचानं कुर्यात्। चानार्थिनो चानप्रतिबन्ध-कक्रम्मकार्यादे वेमुख्यमाह ॥ नेति ॥ बङ्गनिष्यक्षा खल्यान् वेदान्तण-ब्दानङ्गीकरोति।

<sup>&#</sup>x27;'चयेेे। स्थानानि वर्णानामुरः कग्छः ग्रिरक्तथा। जिज्ञामूलच दन्ताच नासिकोछै। च तालु च''॥ इति।

# तस्मादिप दुभादायतनं परं ब्रह्म॥ **नानुमानम**तच्छब्दात्॥ ३॥

यथा ब्रह्मणः प्रदिपादको \* वैभेषिको हेत्रको नैवमर्थानारस्य वैभेषिको हेतः प्रतिपादकोऽसीत्याह। नानुमानं माह्यस्यितिपरिकन्पितं प्रधानिमह द्युभाद्यायतनलेन प्रतिपत्त्रद्यं।
कस्मात्। श्रतच्छव्दात्। तस्याचेतनस्य प्रधानस्य प्रतिपादकः भव्दसाच्छव्दो न तच्छव्दोऽतच्छव्दः। न ह्यचाचेतनस्य प्रधानस्य
प्रतिपादकः कश्चिच्छव्दोऽस्ति येनाचेतनं प्रधानं कारणलेनायतनलेन वाऽवगम्यते। तदिपरीतस्य चेतनस्य प्रतिपादकभव्दो
ऽचास्ति "यः मर्व्यज्ञः मर्व्यवित्" दत्यादिः। श्रत एव न वायुरपीह द्युभाद्यायतनलेनाश्रीयते॥

#### प्राणसच ॥ ४ ॥

यद्यपि प्राणस्ता विज्ञानात्मन त्रात्मलं चेतनलञ्च सम्भ-

रतानि वागिन्तियस्थानलाद् वाक्यम् व्देनोस्यन्ते तेषां भोषणमा-समनात्मम्ब्दोस्चारणपणं तद्धानान्मनसे। ग्लानिमास्मित्यर्थः॥ वैभे धित इति॥ स्रमाधारण स्रात्मम्बद्धादिरित्यर्थः। स्रतः स्वस्या-र्थान्तरमास्॥ तिष्ठपरीतस्थिति॥ स्रतः रवातस्क्रस्यादेव प्राणभ्वेति स्रते स्त्रारः पूर्वस्त्रस्थनजोऽनुषद्धार्थः। सर्वस्रपदसमानाधिकरण स्रात्मम्बदे। न जीववासीत्यतस्व्यस्तादित्यर्थः। ननु नानुमान-प्राणभृतावतस्क्रस्यदित्येकमेव स्त्रसं किमधं न स्रतं, उत्तरस्त्रस्यस्ति। हेतारेकत्वादित्यत स्राह्ण एपिति॥ योगः स्त्रमं, उत्तरस्त्रस्य हेत्नां जीवमासिन्योऽपि स्रवेधार्थं प्राणभृचेति प्रथक् स्त्रकरण-मित्यर्थः। तानेव हेत्नाकाङ्कादारा त्यास्ये॥ कुतस्य नेत्यादिना॥

<sup>\*</sup> चमाधारणेति मु॰ पा॰।

वित तथाऽषुपाधिपरिच्छिन्नज्ञानस्य सर्वज्ञलाद्यसम्भवे सत्य-सादेवातच्छव्दात् प्राणस्दिपि न द्युभाद्यायतनलेनाश्रयितयः। न चापाधिपरिच्छिन्नस्याविभाः प्राणस्ता द्युभाद्यायतनल-मिप सम्यक् समावति। प्रथायोगकरणमुत्तरार्थे। कुतस्य न प्राणस्द् द्युभाद्यायतनलेनाश्रयितयः॥

## भेदव्यपदेशात्॥ ५॥

भेद व्यपदेश श्चे ह भवति ''तमेवैकं जान घ श्वातमानं'' इति ज्ञेयज्ञात्मावेन। तत्र प्राणस्त् तावत् मुमुचुलाज्ज्ञाता परि-शेषादातमशब्दवाच्यं ब्रह्म ज्ञेयं द्युभाद्यायतनमिति गम्यते। कुतश्च न प्राणस्ट् द्युभाद्यायतनलेना श्रयितव्यः॥

### प्रकरणात्॥ ६॥

प्रकरणचेदं परमात्मनः "किस्तिनु भगवे। विज्ञाते सर्व्यमिदं विज्ञातं भवितः"द्रत्येकविज्ञानेन सर्व्यविज्ञानापेचणात्। परमा-त्मिनि हि सर्वात्मके विज्ञाते सर्व्यमिदं विज्ञातं स्थात्, न केवले प्राणस्ति। कुतस्य न प्राणस्ट् युभाद्यायतवेनाश्रयितयः॥

## स्थित्यद्नाभ्याच्च॥ ७॥

युभाचायतनच प्रकत्य 'दा सुपर्णा सयुजा सखायां' दत्यच

यद्यपि विश्रद्धः प्रत्यमात्मेवाच च्रेयः तथापि जीवलाकारेण चातुर्चेया-द्भेदान च्रेयरूपलिमत्यर्थः। स्वच्च जीवलिङ्गविण्यत्वेन जीवस्य युम्पादिवाक्यार्थत्वं निरस्य तेन श्रद्धरूपेणेति मन्त्रयं। ननु स्थिलेश्वर-स्थादनाच्जीवस्य दासुवर्णेत्यचे तिवाविष ईश्वर स्थायतनवाक्येन किमध

स्थित्यदने निर्दिश्वेते, "तयारन्यः पिष्पसं स्वादत्ति" इति कर्म-फलासनं, ''श्रन श्रन्याऽभिचाकशीति'' द्रत्यीदासीन्येनावस्थानं, ताभ्याञ्च स्थित्यदनाभ्यामीयरचेत्रज्ञी तत्र गृह्यते। यदि चेयरो य्याद्यायतनलेन विविचतस्य प्रकृतस्ययरस्य चेत्रज्ञात् पृथाव-चनमवकन्यते, श्रन्यथा ह्यप्रक्षतवचनमाकस्मिकमसम्बद्धं स्थात्। ननु तवापि चेचज्ञस्थेश्वरात् पृथायचनमाकस्मिकमेव प्रमञ्चेत न तस्याविविचितलात्। चेत्रज्ञी हि कहेलेन भीकृलेन च प्र-तिशरीरं बुद्धापाधिकसम्बन्धा लाकत एव प्रसिद्धा नामा श्रुत्या तात्पर्येण विवच्छते। ईश्वरसु लोकते। प्रसिद्धलात् श्रुत्या ता-त्पर्धेण विविच्यित इति न तस्याकस्मिकवचनं युक्तं। "गृहां प्रविष्टावात्मानी हि"द्वाचाषेतद्र्षितं। दा सुपर्णेत्यसाम्ची-यर्चेचज्ञावुचेते द्ति। यदाऽपि पैक्लापनिषत्कतेन याखाने-नासाम्हि सत्तचेत्रज्ञाव्चेते तदाऽपि न विरोधः कञ्चित्। कथं प्राणसदि इ घटादिच्छिद्रवत् मचा युपाधिममानिलेन प्रति-

याद्य रखत चाह ॥ यदि चेश्वर रित ॥ चन चेश्वरः शुद्धिनमानो याद्यः। न सर्व्यचलादिविधिष्टः तस्यानाप्रतिपाद्यलात्। तथा चाप-तिपाद्यार्थस्यानस्मान् वचनासम्भवात्। चाद्यवाकोन ग्रहणं कार्य-मित्यभिसन्धः। तमचालाऽऽष्रङ्गते ॥ ननु तवापीति ॥ ब्रह्मस्कर्पप-तिपादनार्थमकस्मादप्रक्षतस्यापि कोकप्रसिद्धस्य जीवस्थानुवादस-म्भव रित परिहरति ॥ नेति ॥ ननु दासुपर्णेत्यत्र बृद्धिजीवयोषतोः कथिमदं स्वनित्यत चाह ॥ गृहामिति ॥ स्थ्यिदनाध्यामीश्वरची-नयोरनुवादेनैकां दिश्वतं र्व्यथः। नन्वन जीवेशी नानुवादी पेडि-व्यास्थाविरोधादतः स्वासङ्गतिरित्यत चाह । यदापीति ॥ तदापीति

ग्रारीरं गृह्यमाणा दुम्बाद्यायतनं न भवतीति प्रतिपिद्यते। यस् मर्व्यग्रीरेषूपाधिभिर्विनापलच्यते पर एव म भवति। यथा घटादिच्छिद्राणि घटादिभिरूपाधिभिर्विनापलच्यमाणानि महाकाग्र एव भवन्ति तदत् प्राणभृतः परस्मादन्यलानुपपत्तेः प्रतिषेधा नापपद्यते, तस्मात् मचाद्यभिमानिन एव दुभ्वाद्या-यतनलप्रतिषेधः, तस्मात् परमेव ब्रह्म दुभ्वाद्यायतनं। तदेतत् ''त्रदृश्यलादिगुणको धर्मोक्तः'' दत्यनेनैव मिद्धं, तस्यैव हि भ्रतयोनिवाक्यस्य मध्य ददं पठितं ''यस्मिन् द्यौः पृथिवी चा न्तरिचं'' दति। प्रपञ्चार्यन्तु पुनरूपन्यस्तं।

## भ्रमा सम्प्रसादादध्युपदेशात्॥ ८॥

द्दं समामनिन्त ''स्रमा लेव जिज्ञासितयः'' दति,''स्रमानं भगवे। जिज्ञासे''दति,''यच नान्यत् पग्यति नान्यक्तृणेति नान्य-दिजानाति स स्रमा,त्रय यचान्यत् पग्यत्यन्यक्तृणेत्यन्यदिजाना-

स्त्रसासङ्गितिनं स्तित्यर्थः । चरनवाकोन बृद्धिमनूय स्थितिवाकोन बृद्धारिविक्च गासुद्ध प्रताम स्वाधि चे स्रिविक्च गासुद्ध प्रताम स्वाधि चे स्रिविक्च गासु में निष्य स्वाधि चे स्वाधि क्षि स्वाधि ना । नन्य वानुप चितो जीव उत्तो न परं ब्रह्मोयत चा ह ॥ यस्विति ॥ पीनक्त्रं प्रञ्जते ॥ तरेतिदिति ॥ युभादिवाकास्य ब्रह्मपरत्निम्त्रर्थः । समाधत्ते ॥ प्रत्याचीनित ॥ सेतुण्ड्यास्थानेन भृतयोनेः प्रत्यात्मात्मस्पुटीकरण-मित्यर्थः । तस्मान्मुण्डकोपनिषद्, ब्रह्मीण समन्वितेति सिद्धं ॥ भूमा ॥ क्षान्दायमुदा हरति ॥ इदमिति ॥ नाल्ये सुखमक्ति भूमैव सुखं तस्मानित्र प्रस्ति स्वाधि स्ति नारदं प्रति सनत्नुमारेशोत्तो सित नारदे । द्वि सनत्नुमारेशोत्तो सित नारदे । द्वि सनत्नुमारेशोत्तो सित नारदे । द्वि ॥ भूमानिनिति ॥ भूमो लह्य गादितीयत्व

ति तद ल्यं 'दि त्यादि। तत्र मंग्रयः किं प्राणे। भूमा खादा हो खित् परमात्मेति। कुतः मंग्रयः। भूमेति तावद् बद्धलमिभधीयते। "बहोर्लीपो भू च बहोः "(पा॰ ६।४।९५ ८) द्वि भूमग्रब्द ख भा-वप्रत्ययान्ततासारणात्। किमात्मकं पुनस्तद्धलमिति विशेषा-काङ्कायां "प्राणे। वा त्राग्राया भूयान् "द्वि मिलिधानात् प्राणे। भूमेति प्रतिभाति। तथा श्रुतं "ह्येव मे भगवह ग्रेभ्यस्तर्ति ग्रोक-मात्मवित्" द्वि, "मेऽइं भगवः ग्रोचामि तं मा भगवान् ग्रोकस्य पारं तारयतु "दि प्रकरणेत्यानात् परमात्मा भूमा दत्यपि प्रतिभाति। तत्र कस्योपादानं न्याय्यं कस्य वा हानमिति भवति मं-ग्रयः। किन्तावत् प्राप्तं प्राणे। भूमेति। कस्मात्। भूयः प्रश्नप्रतिवच-

माह ॥ यचेति ॥ भूमलच्यां परिक्ति व लाक्षात्या स्तुटयित ॥ वयेति ॥ स्व संग्रयवोजं प्रत्रपूर्विकमाह ॥ कुत हत्यादिना ॥ वहें। भाव हति विग्रहे एथादिश्य हमनिजिति हमनिज्य ये क्रते वहें। जांगा भू च वहें। परस्थेमनिज्य यस्यादेरिकारस्य लापः स्थात् वहें। स्थाने भूरित्यादेश्य स्थादित्य की भूमिति शब्दो निष्पन्नः, तस्य भावार्यकेमनिज्य यान्तात्वाह्र इत्वं वास्यं। तत् किं धिर्मिकिमित्याः काङ्वायां सित्वि हितप्रकरणस्यः प्राणे। धर्मी भाति। वाक्षोपक्रमस्य यान्ताऽपि स्वप्रतिपादनापेचो धर्मित्वेन भातीति सित्तिहितयविहतप्रकरणस्यः प्राणे। धर्मित्वेन भातीति सित्तिहितयविहतप्रकरणस्यः प्र्यंमात्मग्रब्दाद् दुभाद्यायतनं ब्रह्मोत्यक्तं, तरित श्रीकमात्मविदित्यत्र ब्रह्मस्यायात्मग्रब्दप्रदेशायादित्याचेपसङ्गत्या पूर्वपच्यित ॥ प्राणे। भूमेति ॥ धर्मधिम्मेणेरभेदात् सामानाधिकरणं दर्ययं। पूर्वीत्तरपच्योः प्राणे।पाक्तः, ब्रह्मज्ञानञ्च पलं कमेण मन्त्यं। स्वायाये भूयः प्रत्योत्तरभेदाद्यभेदे। द्रयते। भूमा तु प्राणात् परं भूयः प्रत्यं विनेवोक्ति जिङ्गेन प्राणादिभन्न हत्या ॥ कम्सादित्यादिना॥ प्राणाद् भूयः इति न द्रयत हति पूर्वेण सम्बन्धः।

नपरम्परादर्भनात्। यथा हि "श्रस्ति भगवे। नास्नो भ्रयः" दति, ''वामाव नाम्ना स्यमी''दति, तथा ''श्रस्ति भगवा वाचा स्यः'' इति, "मने। वाव वाचे। भ्रयः" इति च नामादिभ्या ह्याप्राणात् भ्रयः प्रस्नप्रतिवचनप्रवाद्यः प्रवृत्तः, नैवं प्राणात् परं भ्रयः प्रस्नप्र-तिवचनं दृश्यते। "श्रस्ति भगवः प्राणाङ्ख्यः" इति, "श्रदे। वाव प्राणाङ्म्यः" इति, "प्राणमेव तु नामादिभ्य त्राणान्तेभ्या स्यांसं प्राणा वाव त्रामाया भ्रयान्'' इत्यादिना सप्रपञ्चमुका प्राण-दर्भिनञ्चातिवादि लं ''त्रतिवाद्यमि''द्ति, ''त्रतिवाद्यस्मीति वूया-न्नापमुवीत'' दत्यभ्यनुज्ञाय, "एष तु वा त्रतिवद्ति यः सत्येना-तिवदति" इति प्राणवतमितवादिलमनुक्रयापरित्यचीव प्राणं सत्यादिपरमप्या भ्रमानं समवतार्यन्, "प्राणमेव भ्रमानं मन्य-ते"द्ति गम्यते। कथं पुनः प्राणे भूमेति व्याख्यायमाने यव ना-न्यत् पायतीत्येतद् भूमो जचणपरं वचनं वाखियमिति। उचाते। सुषुष्प्रवस्थायां प्राणग्रस्तेषु करणेषु दर्भनादि यव चारनि वित्त-

नन्वेष तु वा चितिवदतीति तुम्ब्देन प्राणप्रकरणविच्छेदान्न प्राणे।
भूमेत्यत चाह ॥ प्राणमेवेति ॥ नामाद्यामान्तानुपास्थानतीत्य प्राणं श्रेष्ठं वदतीत्यतिवादी प्राणवित् तं प्रति चितिवादमीति केनचित् प्रश्ने कते चास्मीति बूयात्, नाहमतिवादीत्यपञ्चवं न कुर्यादित्यक्तं प्राणविदं, एष इति पराम्थः सत्यवचनध्यानमनन्त्रद्वादिधम्भेपरम्परां विधाय भूमोपदेमाद्व प्रकरणविच्छेदः। तुम्ब्दो नामाद्यपासकस्थाति-वादित्वनिरासार्थ इत्यर्थः। भूमे। जन्यणवचनं सुखलमस्तत्वच्च प्राणे प्रश्नपूर्वंकं योजयित ॥ कथं पुनरित्यादिना ॥ प्राणयन्तेषु प्राणे जीनेषु न म्हणोति सुषुप्तपुरुष इति भीषः। "गाईपत्यो ह वा एषे। प्राने व्या-

दर्भनात् सभावति प्राणस्यापि यत्र नान्यत् पत्रातीत्येत सचणं। तथा च श्रुतिः "न ग्रुणेति न पश्वति" द्वादिना मर्व्वतरण-वापारप्रत्यसमयरूपां सुषुप्रवस्थामुक्ता "प्राणाग्नय एवैतस्मिन् पुरे जाग्रति "इति तस्यामेवावस्थायां पञ्च हत्तेः प्राणस्य जागरणं बुवती प्राणप्रधानां सुषुष्ट्रवस्थां दर्भयति। यचैतङ्क्षः सुखलं श्रुतं "यो वै भूमा तत् सुखं" इति तदणविरुद्धं, "श्रुवैष देवः खप्तान पण्यत्यय यदेतिसिंच्हणीरे सुखं भवति" इति सुषुष्टाव-खायामेव सुख अवणात्। यच "या वै भूमा तद सतं" दति, तदपि प्राणस्याविरुद्धं, "प्राणा वा ऋमृतं" द्रित श्रुतेः । कथं पुनः प्राणं भूमानं मन्यमानस्य "तर्ति शोकमात्मवित्"द्रत्यात्मविवि-दिषया प्रकरणस्थात्यानं उपपद्यते,प्राण एवे हात्मा विविचत द्ति ब्रमः। तथा हि "प्राणा इ पिता प्राणा माता प्राणा भाता प्राणः खमा प्राण त्राचार्यः प्राणे। ब्राह्मणः ''द्रित प्राणमेव मर्व्वातमानं करोति। "यथा वा अरा नाभी समर्पिता एवमस्मिन् प्राणे सब्धे ममर्पितं ' दति च मर्वातमवार नाभिनिदर्भनाभ्याञ्च मभवति वैपुन्ह्यात्मिका भूमरूपता प्राणस्य । तस्मात् प्राणे। भूमेत्येवं प्राप्तं। तत ददमुच्यते। परमात्मैवेद भूमा भवितुमईति, न प्राणः।

ने (उन्चाइ। क्ष्यं पचनः खाइवनीयः प्रायः । इति श्रुतेः, प्राया खम्य इद्य प्रे प्रारोरे जाग्रति स्थापारा एव तिष्ठन्ती वर्षः । देवे। जीवः, खय तदा खम्रदर्भनकाले सुखश्रवणात् प्रायस्य सुखलमिवरद्धमिवन्ययः । खात्मपदेने। पन्नमिवरोधं परिइरति ॥ प्राय एवेति ॥ प्रायस्थातमलं क्षयमिवाण् क्ष्य श्रुतलादिवा ह ॥ तथा हीति ॥ सर्वं समर्पितमिति च सर्वं। धिरानं प्रायं सीकरोति श्रुतिरियन्वयः । खत खात्मत्वं प्रा-

कस्मात्। सम्प्रसादादध्यपदेशात्। सम्प्रसाद इति सुषुप्तं स्थानमु-चाते मम्यक्प्रमोदत्यसिनिति निर्वचनात्। वहदार खके च ख-प्रजागरित खाना भां मह पाठात्, तसाञ्च सम्प्रसादाव खायां प्राणी जागर्नीति प्राणीऽच सम्प्रसादीऽभिष्रेयते प्राणादृर्द्धं भूस उपदिश्वमानलादित्यर्थः। प्राण एव चेङ्गमा स्थात् स एव त-सादूर्डम्पदि खेतेत्य सिष्टमेतत् खात्। न हि नामैव नामो भूय इति नाम ऊर्द्धम्पदिष्टं। किं तर्दि। नामोऽन्यद्धान्तरम्प-दिष्टं वागाखं वाम्वाव नाम्ना भूयमीति, तथा वागादिभ्याऽषा-प्राणाद्यान्तरमेव तच तचार्द्धमुपदिष्ठं, तदत् प्राणादूर्द्धमुपदि-श्वमाना भूमा प्राणाद शान्तरभूता भवितुमईति। नन्विह नास्ति प्रश्नः, श्रक्ति भगवः प्राणाद् भ्रय इति। नापि प्रतिवचनमस्ति प्राणाददी वाव भ्रयोऽसीति। कथं प्राणादिधभूमोपदि खते द्रव्याचे प्राणविषयमेव चातिवादित्रम्तर्वानुक्रथमाण प्रया-मः। "एष तु वा त्रतिवद्ति यः मत्येनातिवद्ति" द्ति, तस्मा-

ग्रेडिंप मुख्यमिति भावः। भूमरूपलं योजयित ॥ सर्व्यात्मलेति ॥ सम्मसादश्र्वेन प्राग्यं नच्चियतुं मुख्याधं दर्शयित ॥ सम्मसाद इति ॥ स वा एष एतिसान् सम्मसादे स्थिता पुनराद्रवतीति प्रयोगाच । तत् पदं सुषुप्तिवाचकिमित्याद्य ॥ टह्हिति ॥ वाचार्थसम्बन्धात् प्राग्यो नच्च हत्याद्य ॥ तस्याद्येति ॥ स्थन स्वत्र द्रव्यद्यः। भूमा प्राग्याद्भिद्वः, स्थनाध्याये। तस्माद्र्र्ड्डम्पदिएतान्नामादेर्ह्ड्डम्पदिएवागादिवदित्यर्थः। विपच्च- हेत्च्चेदं बाधकमाद्य ॥ प्राग्य एव चेदिति ॥ सस्यैव सस्माद्र्र्ड्डम्पदिएतमयुक्तं नामादिषु स्वद्यद्वेत्यर्थः। हेत्वसिद्धं श्रद्धते ॥ निन्व- हेति ॥ प्रकृतप्राग्यवित् परामर्शक एष श्रव्दे न भवित तस्य

नास्ति प्राणादध्यपदेश इति। श्रवीच्यते। न तावत् प्राण-विषयस्यैवातिवादिलस्यैतदनुकर्षणमिति प्रकां वक्तुं विश्रेषवा-दाद्यः मत्येनातिवदतीति । ननु विशेषवादे। उपयं प्राणविषय एव भविष्यति । कथं। यथैषे।ऽग्निरोचीयः सत्यं वदतीत्युक्ते न मत्यवदनेनाग्निहोचिलं, केन तर्हि, श्रशिहोचेणैव, मत्यवदनन्व-ग्निहो चिणे विशेष उचाते, तथैष तु वा श्रतिवद्ति यः सत्ये-नातिवदती खुत्ते न सत्यवदनेनातिवादिलं, केन तर्हि, प्रक्ततेन प्राणविज्ञानेनैव, सत्यवदनन्तु प्राणविदेश विशेषी विवच्यत इति, नेति ब्रूमः, शुत्यर्थपरित्यागप्रमङ्गात्, शुत्या ह्यत्र मत्यवद-नेनातिवादिलं प्रतीयते यः मत्येनातिवदति मेाऽतिवदतीति। नाच प्राणविज्ञानस्य मङ्गीर्त्तनमस्ति।प्रकर्णात् तु प्राणविज्ञानं सम्बद्धीत। तच प्रकरणानुरोधेन श्रुतिः परित्यका स्थात्। प्रकत-या द्रत्यर्थे यु तु गब्दो न सङ्गच्छेत। एष तु वा त्रतिवद्तीति। मत्यन्वेव विजिज्ञासितयमिति च प्रयत्नान्तरकर्णमर्थान्तर-

यच्छव्यपरतन्त्रतेन सत्यादिवादिवाचित्रात्। चतः प्रायप्रकर्णं वि-चिद्यत्रमिति चेतुसिद्धिरित्याच् ॥ चाचोचत इति ॥ सत्येनातिवादित्यं विश्रेषः तदते। य एष इत्युक्तेनं पूर्व्यानुकर्ष इत्यर्थः। य एष प्राय-विद्यितवदित इत्यनूदा स सत्यं वदेदिति विधानान् न प्रायप्रकरण-विच्छेदः इति दृष्टान्तेन शङ्कते ॥ निन्ति ॥ सत्यश्रब्दो ह्यवाधिते रूषे। ब्रह्मवाचकः। तदन्यस्य मिष्णात्वात्। सत्यवचने त्ववाधितार्थसम्बन्धा-द्वाचित्याक इति नाच वद्यायवचनविधिरित्याच् ॥ नेति ब्रूमः इति ॥ किञ्च सत्येन ब्रह्मणातिवदतीति त्यतीया श्रुत्या ब्रह्म करणकमितवा-दित्वं श्रुतं, तस्य प्रकरणाद् वाधा न युक्त इत्याच् ॥ श्रुत्या चीत्यादिना ॥ नाचेति सत्यवाको इत्यर्थः। एवं सत्येनेति श्रुत्या प्रकरणं वाध्यमित्युक्ता

विवचां स्रचयित। तसाययैकवेदिप्रशंमायां प्रकृतायामेष तु
महा ब्राह्मणा यञ्चत्रा वेदानधीत दृष्टेकवेदिभोऽर्थान्तर्भ्रतञ्चतुर्वेदः प्रश्रस्थते तादृगेतद् दृष्ट्यं। न च प्रश्नप्रतिवचनरूपर्यवार्थान्तरविवचया भवितयमिति नियमोऽिस्त, प्रकृतम्बस्थामभवकारितलादर्थान्तरविवचायाः। तत्र प्राणान्तमनुशामनं श्रुला तुष्णों भृतं नारदं स्थयमेव मनत्कुमारो युत्पादयति। यत् प्राणविज्ञाणेन विकारानृतिवषयेणातिवादिलमनतिवादिलमेव तदेष तु वा श्रुतिवदित यः मत्येनातिवदतीति।
तत्र मत्यमिति परं ब्रह्मोत्यते परमार्थरूपलात् "मत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मा" दृति च श्रुत्यन्तरात्। तथा युत्पादिताय नारदाय "मेऽइं भगवः मत्येनातिवदामि" दृत्येवं प्रवन्ताय विज्ञानादिमाधनपरम्पर्या भृमानमुपदिश्रति। तत्र यत् प्राणादिध-

तुश्व्देनापि बाधमा ह ॥ प्रक्रतेति ॥ विजिज्ञास्यल जिङ्गाच पूर्वे ताादित्र मित्या ह ॥ सत्यन्वे तेति ॥ प्रकरण विच्छे दे दशाना मा ॥ तसादिति ॥ श्रुति जिङ्ग ब जा देतत् सत्यं प्रक्रतात् प्राणात् प्राधान्येन भिन्नं
दश्चिमित्यर्थः । रवमितवादिलस्य ब्रह्मसम्बन्धे त्या प्राण जिङ्गलं निदस्तं । यत्तु प्रश्नं विने तिल्व जिङ्गाद् भूमा प्राण इति तन्न, तस्याप्रयोजकलादित्या ह ॥ न चेति ॥ प्रश्नभेदादर्थ भेद इति न नियमः, रकस्थात्मनो मैचेत्या बङ्गशः रखलात् प्रश्नं विने तिचातुर्वेदस्य प्रकृतेकवेदाद्भिन्न लद्श्वाचित्यर्थः । तत्र यथा चतुर्वेदलस्य प्रकृतासम्बन्धादर्थभेदः, रविमहापीति स्तुटयित ॥ तचेत्यदिना ॥ सत्यपदेन प्राणे तिरित्यत चा ह ॥ तत्र सत्यमिति ॥ विज्ञानं निर्ध्यासनं, चादिपदानमननश्रद्धासाध्यश्रवणमनः श्रुद्धिनिस्ठात द्वेतुन्न मंगि ग्रह्मन्ते । इमान्यि
श्रवणादीनि ज्ञेयस्य सत्यस्य ब्रह्मले जिङ्गानि । रवं श्रुति जिङ्गेः प्राणस्थावान्तर प्रकर्णं वाधिला प्रस्तुतं सत्यं ब्रह्म भूमपदो त्ववङ्गल्यमां-

मत्यं वक्तयं प्रतिज्ञातं तदेवेह भूमेत्युच्यत इति गम्यते। तसा-दिस्ति प्राणादिधिभूस उपदेश द्रायतः प्राणादन्यः परमात्मा भूमा भवितुमर्हति। एवञ्चे हात्मविविद्षिया प्रकर्णस्थात्यान-मुपपन्नं भविष्यति। प्राण एवे हात्मा विवचित इत्येतद्पि नाप-पद्यते। न हि प्राणस्य मुख्यया वृत्त्याऽऽत्मलमस्ति। न चान्यच परमात्मज्ञानाच्छोकविनिष्टित्तरिस्त, "नान्य: पन्या विद्यतेऽय-नाच'' दति श्रुत्यन्तरात्। "तं मा भगवान् भ्रोकस्य पारं तार-यतु'' दति चापक्रम्थापसंहरति "तस्मै म्टदितकषायाय तमसः पारं दर्भयति भगवान् मनत्कुमारः ' दति। तम दति भेाका-दिकारणमविद्योच्यते। प्राणान्ते चानुशामनेन प्राणस्थान्याय-त्ततीचित। श्रात्मतः प्राण दति च ब्राह्मणं। प्रकर्णान्ते च पर-मात्मविवचा भविष्यति, भूमाऽच प्राण ऐवेति चेन्न। "स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति स्त्रे महिन्नि'' इत्यादिना भून एवाप-कर्णममाप्तरनुकर्षात्। वैपुच्यात्मिका च समरूपता मर्ज्यका-रणलात् परमातानः सुतरामुपपद्यते॥

त्याच् ॥ तच यदिति ॥ किस्र सिन्निहितादिषि व्यविहतं साकाङ्कं बलीय इति न्यायेन सिन्निहितं निराकाङ्कं प्राणं दृष्ट्वा वाकोषक्रमस्य स्थातमा स्वप्रतिपादनाय भूमवाकापेत्त इच्च भूमा याद्य इत्याच् ॥ स्वचिति ॥ किस्र शोकस्य पार्मित्यपक्रम्यं तमसः पार्मित्यपसं हारात् शोकस्य मूलो च्छेदं विना तर्णायोगाच । शोकपदेन मूलतमा ग्रद्याते तिन्नवर्त्तकच्चानगम्यलि द्वात्, स्थातमा ब्रह्मेत्याच् ॥ न चान्य-चेति ॥ ब्राह्मणमातमा यत्तत्वं प्राणस्य वदतीति सम्बन्धः । निचदं चरमं ब्राह्मणं ब्रह्मपरमन्तु ततः प्रागुक्तो भूमा प्राण इति शङ्कते ॥ प्रकर्णान्त इति ॥ तच्छव्देन भूमानकर्षात् मैविमित्याच् ॥ नि ॥ भूमे

## धर्मीपपत्तेश्व॥ ८॥

श्रिप च ये भू कि श्रूयन्ते धर्मा से परमातान्यपपद्यन्ते। यत्र नान्यत् पर्यात नान्यच्छुणे।ति नान्यदिजानाति स भूमेति दर्भनादियवहाराभावं भ्रमन्यवगमयति पर्मातानि चायं दर्भनादिव्यवहाराभावाऽवगतः, यत लख मर्वमात्मवास्त्तत् केन कं पर्यदिति युत्यन्तरात्। ये। उपमा सुषुष्यवस्थायां दर्भनादियवचाराभाव उत्तः मे।ऽयात्मन एवासङ्गलविवचया उत्ती न प्राणस्वभाविववच्या, पर्मात्मप्रकर्णात्। यदपि त-स्वामवस्वायां सुखम्तं तद्यात्मन एव सुखरूपलविवचयोत्तं। यत त्राह एषे।ऽस पर्म त्रानन्द एतस्वानन्दसान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवनीति। इहापि यो वै भूमा तत् सुखं नाच्ये सुखमस्ति भूमीव सुखिमिति सामयसुखिनराकर्णेन ब्रह्मीव सुखं भूमानं दर्भयति या वै भूमा तदस्तिमिति। त्रास-तलमपी इ श्रूयमाणं परमकारणं गमयति, विकाराणामग्ट-तलसः सापेचिकलात्, अतोऽन्यदार्कमिति च अत्यन्तरात्। तथा च मत्यलं खमहिमप्रतिष्ठितलं मर्ज्यगतलं मर्जात्मलमिति चैते

ब्रह्मले लिङ्गान्तरमाह । धर्मेति । स्त्रे यदुत्तं भूमे लिह्मणं सुखल-मस्तलम् प्राणेषु योज्यमिति तदनूय विघटयति । योऽप्यसावित्या-दिना । सति बृद्धायुपाधावात्मने दछ्लादिक्तदभावे सुषृप्ते तदभाव इत्यसङ्गलचानार्थं प्रशापनिषदि न छ्णोति न प्रश्चतीति परमात्मानं प्रक्तयात्तं । तथा तत्रैवात्मनः सुखलमृत्तं न प्राणस्य । यतः श्रुवन्तर स्थात्मन एव सुखलमाह तस्मादित्यर्थः । स्थामया नाणादिदेशः तत्-सहितं सामयं। सार्तं नश्चरं । स एवाधक्तात् स उपरिष्ठादिति सर्व-

धर्माः श्रूयमाणाः परमात्मन्येवीपपद्यन्ते नान्यच तसात् भ्रमा परमात्मेति सिद्धं॥

## अज्ञरमम्बरान्तधृतेः॥ १०॥

कसिन् खलाकाण त्रीतस्य प्रोतस्रिति म होवाचैतदै तदचरं
गार्गि ब्राह्मणा त्रिभवदन्यस्यूलमनिष्वत्यादि श्रूयते। तत्र
मंग्रयः किमचरण्रब्देन वर्ण उच्यते किं वा पर एवेश्वर दति।
तत्राचरममान्नाय दत्यादावचरण्रब्दस्य वर्णे प्रमिद्धलात् प्रसिद्विव्यतिक्रमस्य चायुक्तलात्, ॐकार एवेदं मर्व्यभित्यादी च
श्रुत्यन्तरे वर्णस्याप्युपास्थलेन सर्व्यात्मकलावधारणात् वर्ण एवाचर्णब्द दति, एवं प्राप्ते उच्यते। पर एवात्माचरणब्दवाच्यः,
कस्मादम्यान्नधतेः पृथिव्यादेराकाणानस्य विकारजातस्य
धारणात्। तत्र हि पृथिव्यादेः ममस्यस्य विकारजातस्य
धारणात्। तत्र हि पृथिव्यादेः ममस्यस्य विकारजातस्य कालवयविभक्तस्याकाण एव तदोतस्य प्रोतस्रेत्याकाणे प्रतिष्ठितलमुक्ता कसिन्न खल्वाकाण त्रीतस्य प्रोतस्रेत्यनेन प्रश्नेनेदम-

गतत्वं, स रवेदं सर्व्वमिति सर्व्वात्मत्वच त्रुतं, तसाङ्क्रमाध्याया निर्भुषे समन्वित इति सिद्धं॥

चचरं। टहरार एकं पठित। किसि विति। यदूतं भवच भिविध्य तस्त्रं किसि वेति। यार्मे एके मुनिना याद्मविक्वेनाव्याकताकाणः कार्यमात्रात्र्य उत्तः। चाकाणः किसि वेति दितीयप्रत्रे स मुनिक्वाच। तत् च्याकृतस्याधिकर एमेतद्यरं चस्यू लादिक्पिनित्र्यः। उभयत्राच्यस्य प्रयोगात् संग्रयः। यथा सत्य प्रव्ये व्यास्त्रिया कि दिति वित्रा मुमेत्रुक्तं तथा च्यास्य कि दिति वित्रे स्वास्य स्वास्य

चरमवतारितं, तथा चेषमंहतमेतसिन् खल्चरे गार्थाकाश श्रेति श्रेति श्रेति । न चेयमम्बरान्तधृति श्रे ह्याणेऽन्यत्र मम्भवति । यदणे द्वार एवेदं मर्व्यमिति तदिष ब्रह्मप्रतिपत्तिमाधनतात् स्त्यर्थं द्रष्ट्यं । तसान् चरत्यश्रुते चेति नित्यत्वयापिताम्या-मचरं परमेव ब्रह्म । स्थादेतत् कार्यस्य चेत् कारणाधीनतं श्रम्बरान्तधृतिरम्थपगम्यते प्रधानकारणवादिनाऽपीयमुपपद्यते क्यं श्रम्बरान्तधृतिर्भूपगम्यते प्रधानकारणवादिनाऽपीयमुपपद्यते क्यं श्रम्बरान्तधृतिर्भूषपगम्यते ।

## सा च प्रशासनात्॥ ११॥

मा चान्तरान्तधृतिः परमेश्वरखैव कर्मा, कस्मात् प्रशाम-नात्। प्रशासनं ही ह श्रूयते एतस्य वाचरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रममा विधृता तिष्ठत द्त्यादि। प्रशासनञ्च पार-मेश्वरं कर्मा नाचेतनस्य प्रशासनं सम्भवति। न स्वचेतनानां घटादिकारणानां स्टदादीनां घटादिविषयं प्रशासनमस्ति॥

सा चेति ॥ सूत्रं याचरे। सा चेति ॥ चकार खाकाशस्य भूतलि-रासार्थः। भूताकाशस्य कार्यान्तः पातिनः श्रुतसर्व्यकार्याश्रयलायोगात् अयाक्ततमचाननेवाकाशः प्रधानशब्दित इति तदाश्रयलाचाचरं न प्रधानमित्यर्थः। विष्टती विषयलेन ष्टती ॥

पवरशब्दो मुख इत्यत चाह । प्रसिद्धियतिक्रमस्ति । रूषि-र्चागमपहरतीति न्यायादित्यर्थः । वर्णस्तोङ्कारस्य सर्वात्रयतं कय-मित्याशङ्घ ध्यानार्थमिदं यथा श्रुत्यन्तरे सर्वात्मत्वमित्याह । ॐकार इति । प्रश्नप्रतिवचनाम्यां च्याकाशान्तजगदाधारते तात्पर्थनिच्यान ध्यानार्थता, च्यतस्तिङ्कवनाद्र्षिं वाधिता यागरित्तर्याह्नीति सिद्धा-न्तयति स्वमित्यादिना । च्याकाश्मूतं क्रता शङ्कते । स्यादेतदिति । चेतनकर्षकशिद्याया च्या श्रुतेमैवमित्याह ॥

## ऋन्यभावव्यावृत्तेश्व॥ १२॥

श्रन्यभावचारुत्तेश्व कारणात् ब्रह्मीवाचरशब्दवाचां, तसी-वाम्बरान्तधृतिः कर्मा नान्यस्य कस्यचित्। किमिदमन्यभाव-वावनोरिति। श्रन्यस भावे। अस्यभावस्तसाञ्चावित्तर्यभाव-व्याद्यतिरिति। एतदुक्तं भवति यदन्यद्वसुणे।ऽत्तरप्रब्दवाच-मिराप्रद्याते तद्भावादिदमम्बरानाविधर्णमचरं व्यावर्त्तयति श्रुतिः, तदा एतदचरं गार्ग्यदृष्टं द्रष्टु श्रश्नुतं श्राह श्रमतं मन्तृ त्रविज्ञातं विज्ञाचिति। तचादृष्टलादिखपदेश: प्रधानस्यापि मस्मवति, द्रष्टृलादिव्यपदेशसु न तस्य मस्मवत्यचेतनलात्, तथा नान्यदते।ऽसि द्रष्टु नान्यदते।ऽसि श्रोह नान्यदते।ऽसि मन्तु नान्यदते।ऽस्ति विज्ञाचित्यात्मभेदप्रतिषेधात् न प्रारीरसाणु-पाधिमतोऽचर्णब्दवाचालं, श्रचनुष्कमश्राचमवागमन द्रत्यपा-धिमत्ताप्रतिषेधात्। न हि निरुपाधिकः शारीरे। नाम भवति। तस्रात पर्मेव ब्रह्माचर्मिति निञ्चयः॥

ईचितिकर्माव्यपदेशात् सः ॥ १३ ॥

एतदै मत्यकाम परञ्चापरञ्च त्रह्म यदोङ्कार ससादिदा-

प्रमपूर्वनं स्व वाकरोति। किमिदमिति। घटलात् वार्यत्तिरि-ति भान्तिं निरस्ति। रतदिति। चम्बरान्तस्याधारमन्तरं श्रुतिरचे-तनलाद्यावर्त्तयतीयर्थः। जीवनिरासपरलेगापि स्व यं योजयति। तये-ति। चन्यभावो भेदः ति विधादिति स्वार्थः। तिर्हं शोधितो जीव रवान्तरं न पर इयत चाह। न होति। शोधिते जीवलं गास्तीयर्थः। तस्ताद्रार्थि ब्राह्मणं निर्मुणान्तरे समन्तितमिति सिद्धं॥

ईच्तिकर्मायपरेणात् सः॥ प्रयोपनिषदमुदाच्चरित। एतदिति।

नेतेनैवायतनेनैकतरमन्वेतीति प्रक्तय श्रूयते। यः पुनरेतं विमावेणोमित्येतेनैवाचरेण परं पुरुषमिभधायीतेति। किम-सिन् वाक्ये परं ब्रह्माभिधातयमुपदिग्यते श्राहोस्विदपरमि-त्येतेनैवायतनेन परमपरचैकतरमन्वेतीति प्रक्षतलात् मंगयः। तवापरिमदं ब्रह्मीति प्राप्तं, कस्मात् म तेजिस स्वर्थे तावत् मण्यः, म सामभिरुत्रीयते ब्रह्मलेकिमिति च तिद्दे। देग्रपरिच्छिन्वस्य फलस्रोच्यमानलात्। न हि परब्रह्मविद्रेग्रपरिच्छिन्नं फलमञ्जवोतेति युक्तं, सर्व्यगतलात् परस्य ब्रह्मणः। नन्वपर-ब्रह्मपरिग्रहे परं पुरुषमिति विग्रेषणं ने।पपद्यते, नेष दे।षः, पिण्डापेचया प्राणस्य परले।पपत्तेः, द्रश्चेवं प्राप्तेऽभिधीयते। परमेव ब्रह्मेहाभिधातयमुपदिग्यते, कस्मात् ईचितकर्म्यथप-

पिष्णलादे। गुरः सखनामेन एको त्रूते, हे सखनाम परं निर्मुणमपरं सगुणं त्रस्तेतदेव योऽयमोङ्कारः, स हि प्रतिमेव विक्षोत्तस्य
प्रतोनत्तस्मात् प्रणवं त्रसातमा विदानतेनेवोङ्कारध्यानेनायतनेन
प्राप्तिसाधनेन यथाध्यानं परमपरं चान्वेति प्राप्तेतिति प्रक्रत्य मध्य
एनमान्नदिमानोङ्कारयोध्यानमुक्ता त्रवीति। यः पुनरिति। इत्यम्भावे
त्रतीया त्रसोङ्कारयोरमेदोपक्रमात्। यो स्वतारादिमानानये एकस्था मान्नाया स्वनारस्य ऋष्णादिनं जाग्रदादिविभूतित्र जानाति तेन
सम्यन् ज्ञाता एनमाना यस्योङ्कारस्य स एनमानः। एवं मानादयस्य
सम्यग्विभूतिज्ञाने दिमानक्तया निमानः। तमाङ्कारं पुरुषं योऽभिध्यायीत स ॐनारविभूतिलेन ध्यातैः सामभिः स्वर्यदारा त्रस्वलाकं
गाला परमात्मानं पुरुषं ईन्तत दत्यर्थः। संग्रयं तदोजञ्चाह । किमित्यादिना। स्रस्मिन् निमानवात्य दत्यर्थः। पूर्वं पूर्वं पत्तेनोत्ते
ॐनारे बुद्धिस्यं ध्यातयं निस्वीयत इति प्रसङ्गसङ्गतिः। यदा पर्वं न

देशात्। ईचितर्दर्शनं दर्शनयायमीचितिकर्मा, ईचितिकर्माले-नास्वाभिध्वातव्यस्य पुरुषस्य वाक्यग्रेषे व्यपदेशे। भवति, स एतसाज्जीवघनात् परात् परं पुरुषं पुरिश्रयं ईचत इति। तचाभिधायतेर्तथासृतमपि वस्तु कर्मा भवति मनार्थक-च्यितस्थापि त्रभिधायतिकर्मनात्। ईचतेसु तथास्रतसेव वस्तु लोको कर्मा दृष्टमित्यतः पर्मात्मैवायं सम्यग्दर्भनविषय-भूत ईचितिकर्भालेन व्यपदिष्ट द्ति गम्यते। म एव चेइ पर-पुरुषग्रब्दाभ्यामभिधातयः प्रत्यभिज्ञायते। नन्वभिधाने पर-पुरुष उक्त ईचणे तु प्रात्परः कथमितर दतरच प्रत्यभिज्ञा-यते दति, त्रत्रीचाते। परपुरुषश्रव्दी तावद्भयत्र साधारणी। न चाच जीवघनग्रव्हेन प्रक्षताऽभिधातयः परपुरुषः परास्ट-याते येन तस्मात् परात्परीऽयमीचितयः पुरुषेाऽन्यः स्थात्। कसार्चि जीवघन द्रत्याचाते घना मूर्त्तिजीव सचणा घना जीव-

लोकप्राप्तिलिङ्गात् परशब्दस्य हिरखार्गे रित्ति दिरान्तेन पूर्व-पत्त्वयित। तत्रापरिमित। कार्यपरब्रह्मयोक्तपालिक्भयत्र फलं। स उपासकः। सूर्ये सम्पद्गः प्रविष्टः। ननु वसुदान ईश्वर इति ध्यानात् विन्दते विख्याच्यमिप फलं ब्रह्मोपासकस्य श्रुतिमयत चाह। नहीति॥ चायत्र तथालेऽपि चात्र परमपरविद्यरमन्वेतीयपरिवदी-ऽपरप्राप्तिरयुक्ता उपक्रमविरोधात्। न चात्र परप्राप्तिरेवोक्तेति वाचं, परस्य सर्व्यगतत्वात्। चात्रैव प्राप्तिसम्भवेन सूर्यद्वारा गतिवयर्थात् उपक्रमानृग्रहीतादपरप्राप्तिरूपालिङ्गात् परं पुरुषमिति परश्रुति-विध्येयर्थः॥ परश्रुतेर्गति एक्क्ति। निचित्। पिष्टः स्थूलो विराट् तदपेत्त्वया सूत्रस्य परलिमिति समाध्यर्थः सूत्रे सम्बद्ध ईश्वरपर इति प्रतिचात्वेन तं याचरे। परभवेति। स उपासक रतसाद्विरस्प्रा-

चनः मैन्धविख्यवत् यः परमात्मना जीवरूपः खिल्यभाव उपाधिकतः परश्च विषयेन्द्रियेभ्यः मेऽत्र जीवघन इति। श्रपर श्राह म मामभिरुत्तीयते ब्रह्मलोकिमिति, श्रतीतानन्तर-वाक्यनिर्दिष्टे। यो ब्रह्मलोकः परश्च लोकान्तरेभ्यः मेऽत्र जीवघन दृत्युच्यते। जीवानां हि मर्व्वेषां करणपरिष्टतानां मर्व्वकरणात्मनि हिरण्यभे ब्रह्मलोकिनिवामिनि मङ्गातोप-पत्तेभवित ब्रह्मलोको जीवघनः, तस्मात् परो यः परमा-त्मेचणकर्मास्तः स एवाभिध्यानेऽपि कर्मस्त इति गम्यते। परं पुरुषमिति च विशेषणं परमात्मपरिग्रह एवावकल्यते। परो हि पुरुषः परमात्मैव भवित यस्मात् परं किञ्चिद्वयन्ना-स्ति, पुरुषान्न परं किञ्चित् सा काष्टा सा परागितिरिति च

भीत् परं पुरुषं ब्रह्माहमितीच्यत हत्यर्थः॥ नन्नीच्याविषयोऽप्यपरोऽस्त् तचाह। तचाभिथायतेरित। नन्नोच्यां प्रमात्वादिषयस्वतामपेच्यत रित भवतु सवः पर ईच्यायः ध्यातव्यस्वस्वाऽपरः किं न स्यादित्यत बाह। स रवेति। श्रुतिभ्यां प्रव्यभिज्ञानात् स रवायमिति सीचः सप्रव्यो व्याख्यातः। अनेवं स्चयोजना, ॐकारे या ध्येयः स पर रवात्मा वाक्यप्रेषे ईच्यायवात्तेः, उच च श्रुतिप्रव्यभिज्ञानात् स रवायमिति। नन् प्रव्यभेदात् न प्रव्यभिज्ञिति प्रकृते। नन्निति। परात्पर रित प्रव्यभेदं खङ्गीक्रव्य श्रुतिभ्यामृत्तप्रव्यभिज्ञाया चितरोधमाह। अनेति। न चेतसाः च्योवयनात् परादिव्यत्तपरेनेपकान्तधातव्यपरामर्प्रादीच्यायः परात्मा ध्येयादन्य इत्यत च्याह। न चानेति। ध्यानस्य तत्मलेच्यायस्य च लेकि समानविषयत्याद्येय रवेच्यायिः। एव- च्योपक्रमीपसंहारयोरेकवाक्यता भवतीति भावः। स सामभिक्दी- यते ब्रह्मलेकां स रतसाः क्योव्यनादिव्यत्परेन सिविह्यत्तरे। ब्रह्म-

श्रुत्यन्तरात्। परञ्चापरञ्च ब्रह्म यदोङ्कार दित च विभज्यानन्तरमोङ्कारेण परं पुरुषमिभिधातयं ब्रुवन् परमेव ब्रह्म परं
पूरुषं गमयित। यथा पादोदरख्वचा विनिर्मुच्यते एवं ह
वै स पामना विनिर्मुच्यत दित पामविनिर्मोक्षप्तकवचनं परमात्मानिम्हाभिधातयं स्वचित। श्रय यदुक्तं परमात्माभिधायिना न देशपरिच्छित्नं फलं युज्यत दित, श्रवाच्यते।
चिमाचेणोङ्कारेणालम्बनेन परमात्मानमिभधायतः फलं बह्मालोकप्राप्तः क्रमेण च सम्यग्दर्भनोत्यित्ति क्रममुक्यभिप्रायमेतद्भविख्यतीत्यदेषः॥

लोकसामी पराम्यात इति धत्रपूर्वकं याचछे। कसाही वादिना। मूर्ती घन इति सूत्रादिति भावः। सैन्धविखल्ये। लवगापिणः खिल्य-वदल्या भावः परिच्चेदा यस्य स खिल्यभावः। रतत्यदेन ब्रह्मलोको वा परामध्यते इत्याह। अपर इति। जीववनग्रव्यस्य ब्रह्मालोको लच्यां दर्भयति। जीवानां हीति। यस्विर्याभिमानिनां जीवानां घनः सङ्घाती यस्मिन् सर्व्वकरणाभिमानिनि स जीवघनः तत्स्वामिक-लात् परम्परासम्बन्धेन लोको लच्च इत्यर्थः। तसात् परः सर्व्यलो-कातीतः युद्ध इत्यर्थः। परपुरुषण्वस्य परमातानि मुख्यलाच स रव धोय इत्याह। परमिति। यसात् परान्नापरमित्त किञ्चित्स एव मुख्यः परः न तु पिग्छात् परः सूचात्मेव्यर्थः। किञ्च परणब्देनीपक्रमे निस्तितं परं ब्रह्मीवाच वाकामेषे धातयमिखा ह। पर शापर सेति। पापनिरुत्ति लिङ्गाचे व्याह ॥ यथेति । पादे दरः सर्पः। ॐकारे परत्र-स्रोपासनया श्रूर्यदारा ब्रह्मले कांगला पर ब्रह्मे चिला तदेव शान्तमः भयं पाप्नोतीत्यविरोधमाह। अत्रोचत इति ॥ स्वमेनवाक्यतासमर्ध-पकरणान्ग्रहोतपरपुरुषय्त्रीतभ्यां परब्रह्मप्रयभिच्या ब्रह्मनाक्षप्राप्त-लिङ्गं बाधित्वा वाकां प्रणवधीये ब्रह्मणि समन्वितमिति सिद्धं॥

## दहर उत्तरेभ्यः॥ १४॥

त्रथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुष्डरीकं वेक्म दहरोऽस्मिन्नन्तराकाभस्तिसिन् यदन्तस्व न्वेष्ट्यं, तदाव विजिज्ञासितयं दत्यादि वाक्यं समास्नायते। तत्र योऽयं दहरे हृदयपुष्डरीके दहर त्राकाभः श्रुतः स किस्मूताकाभोऽथ विज्ञानात्मायवा परमात्मेति संग्रस्थते। कुतः संग्रयः, त्राकाभब्रह्मपुरग्रब्दाभ्यां। त्राकाभग्रव्दो ह्ययं स्ताकाभे परिसंख ब्रह्मणि
प्रयुच्यमानो दृग्यते। तत्र किस्मूताकाभ एव दहरः स्थात् किं
वा पर दित संग्रयः। तथा ब्रह्मपुरमिति किं जोवेऽत्र ब्रह्मनामा तस्येदं पुरं भरीरं ब्रह्मपुरमिति किं जोवेऽत्र ब्रह्मणः
पुरं ब्रह्मपुरमिति। तत्र जीवस्य परस्य वान्यतरस्य पुरस्वासिनो दहराकाभने संग्रयः। तत्राकाभग्रव्दस्य स्ताकाभे
रूढलाङ्गताकाभ एव दहर दित प्राप्तं, तस्य च दहरायत-

दहर उत्तरेभः। कान्दायम्दाहरित। अयेति। भूमविद्यानत्तरं दहरिव्याप्रारम्भायाऽपण्यः । ब्रह्मणाऽभियित्तिस्थानतात् ब्रह्मपुरं श्रिरं अस्मिन् यत् प्रसिद्धं दहरमत्यं हत्यद्भं तस्मिन् हृदये यदन्तराताण्या व्यतं ब्रह्म तदन्वेष्ठयं विचार्यं ज्ञेयमित्यर्थः। अवाकाण्ये जिज्ञास्यक्तदन्तःस्यं वेति प्रथमं संग्रयः कल्यः। तत्र यद्याकाण्यक्तदा संग्रयदयं। तत्राकाण्या व्यत्ति प्रथमं संग्रयम् क्षा ब्रह्मपुरण्यात् संग्रयान्तरमाह। तथा ब्रह्मपुरमितीति। अत्र शब्दे जोवस्य ब्रह्मणा वा पुरमिति संग्रयः। तत्र तस्मिन् संग्रये सतीति योजना। परपुरुष्यव्यत् ब्रह्मणा मुख्यतात् ब्रह्म ध्येयमित्युत्तं। तदेहाप्याकाण्यपदस्य भूताकाण्ये रूप्तवाङ्गणादिना। दहरवाकास्यानत्तरप्रजापितवाकास्य च सगुणे

नापेचया दहरलं, यावान् वा श्रयमाकाशस्तावानेषाऽनाईदय त्राकाश इति च वाह्याभ्यन्तरभावक्रतभेद खोपमानीपमेयभावी द्यावाष्ट्रियादि च तिसालनाः ममाहितमवकाशात्मनाका-ग्रखेकलात्। अथवा जीवा द इर इति प्राप्तं ब्रह्मपुरगब्दात्, जीवस हीदं पुरं मच्छरीरं ब्रह्मपुरमिल्याचे । तस स्व-कर्माणार्जितवात्। अत्या च तस्य ब्रह्मणब्दवास्यवं। न हि परख ब्रह्मणः भरीरेण खखामिभावः मम्बन्धाऽस्ति। तच पुरखामिनः पुरैकदेशेऽवस्थानं दृष्टं यथा राज्ञः, मनजपा-धिक य जोवा मनय प्रायेण हृदये प्रतिष्टितमित्यता जीव-स्वेदं इदयान्तरवस्थानं स्थात्। द इरलमपि तस्येवाराग्राप-मितलादवक ल्पते । भाकाशोपिमतलादि च ब्रह्माभेदविवचया भविष्यति। न चात्र दहर्सालेष्ट्यलं विजिज्ञासितयलञ्च श्रूयते, तिसान् यदन्तरिति परविशेषणलेने।पादानादिति, श्रत

निर्गुणे च समन्वशेक्षेः श्रुवादिसङ्गतयः। पूर्वपचे भूताकाशाद्यपाक्तिः सिद्धान्ते सगुगवस्तोपास्या निर्गुणधोरिति पानभेदः। न चाकाश्र-क्षिङ्गादिवनेनास्य पुनरक्षता श्रङ्गनीय। अत्र तिस्तन् यदन्तस्तदन्वे-स्व्यमित्याकाशान्तःस्यस्यान्वेद्यवादिनिङ्गान्वयेन दहराकाश्रस्य ब्रह्मले स्पर्यानङ्गाभावात्। नन् भृताकाश्रस्यान्यतं कथमेकस्वीपमानतं उपमे-यत्वञ्च कथं उमे बस्मिन् द्यावाष्टियवी अन्तरेव समाहिते उभाविषय्य वायुश्चेवादिना श्रुतसर्वाश्रयत्वच कथमिन्यश्रद्धा क्रमेण परिहरति। तस्तेवादिना। हृदयापेच्या अल्वतं ध्यानार्थं किल्पतमेदात् साद्रस्यं, स्वत रक्तवात् सर्वाश्रयत्वमित्यर्थः। नन्वेष चात्रमेवात्यस्रस्वे। भूते न युक्त रत्वर्वराह। चथ वेति। भक्ति। चैतन्यगुणयोगोनेत्यर्थः। मुखं ब्रह्म ग्रह्मतामित्यत स्वाह। न हीति। इत्तु पृरह्मामी जीवो

उत्तरं ब्रूमः । परमेश्वर एव दहराकाशे भिवितुमहित न स्ताकाशे जीवे वा । कसाद्त्तरेभ्ये वाक्यभेषगतेभ्ये हेतुभ्यः । तथा हि द्रष्टव्यतया विहितस्य दहराकाशस्य तञ्चेद्वूयुरित्युपक्रस्य किं तदत्त्र विद्यते यदन्वेष्टव्यं यदा विजिज्ञामितव्यं दत्येवमान्तेपपूर्वकं प्रतिषमाधानवचनं भवति स ब्रूयाद्
यावान् वा श्रयमाकाशस्तावानेषे। जन्तर्हद्य श्राकाश उभे श्रसिन् द्यावापृथिवी श्रन्तरेव षमाहिते दत्यादि । तत्र पुष्डरीकदहरत्वेन प्राप्तदहरत्वस्थाकाशस्य प्रमिद्धाकाशीपम्येन दहरत्विवर्त्तयन् स्ताकाशस्त्रं दहरस्थाकाशस्य निवर्त्तयति
गम्यते । यद्यप्याकाशस्रव्दे। स्ताकाशे कृढस्वथापि तेनैव तस्थीपमा नोपपद्यत दति स्ताकाशसङ्का निवर्त्तता भवति । नन्वेकस्थाप्याकाशस्य वाह्याभ्यन्तरत्वक्तित्यतेन भेदेनोपमानोप-

हृदयस्थाकाश्रम्त ब्रह्मेळत चाह । तनेति । पुरसामिन एव तदन्तःस्थालसम्भवात् नान्यायेचेळ्थः । व्यापिनीऽन्तःस्थलं कथिमळत चाह ।
मन इति । चाकाश्रपदेन दहरमनुक्रक्योक्तोपमादिकं ब्रह्माभेदिविक् च्चा भविष्यतीळाह । चाकाशित । ननु जीवस्थाकाश्रपदार्थलमयुक्तमिळाश्रद्धा तिर्ह भूताकाश्र एव दहरोऽन्तु तस्मिन्नन्तःस्थं किञ्चिद्धेयमिति पचान्तरमाह । न चानेति। परमन्तःस्थं वन्तु, तदिश्रेषणलेनाधारत्वेन दहराकाश्रस्य तच्छ्व्देनोपादानादिळ्यः । यदा चन्येखलादिलिङ्गात् दहरस्य निच्यादाकाश्रम्तिद्धानेन ग्रतार्थलमिति
शङ्कान निरसनीया चन्येखलादेः परविश्रेषणलेन ग्रहणात् दहरस्य ब्रह्मत्वे लिङ्गं नान्तीळ्यः । चपहतपाप्रालादिलङ्गोपेताकाश्रुळा केवलाकाश्रम्तिर्वाध्येति सिद्धान्तयित । परमेश्वर द्वादिना चाकाश्रस्याचेपपूर्व्वकमिति सम्बन्धः । तमाचार्यं प्रति यदि ब्रृयः हृदय- मेयभावः मभावतीत्युक्तं। नैवं मभावति। त्रगतिका हीयं गतिर्यत् काल्पनिकभेदात्रयणं। त्रिपि च कल्पयिला भेदमुपमानोपमेय-भावं वर्णयतः परिच्छिन्नलादभ्यन्तराकाग्रख न वाह्याकाग्र-परिमाणलमुपपद्यते। ननु परमेत्र्यरस्थापि ज्याद्यानाकाग्रादि-ति त्रुत्यन्तरान्नैवाकाग्रपरिमाणलमुपपद्यते, नैष देषः, पुष्ड-रोकवेष्टनप्राप्तदहरत्वनिवृक्तिपर्लादाक्यस्य न तावन्तप्रतिपा-दनपर्लं। उभयप्रतिपादनेऽपि वाक्यं भिद्येत। न च कल्पि-तभेदे पुष्डरोकवेष्टिते त्राकाग्रेकदेशे द्यावाष्ट्रिय्यादीनामनः-समाधानमुपपद्यते। एष त्रात्मापहतपामा विजरा विष्टत्यु-विश्वोको विज्ञिचत्योऽपिपासः सत्यकामः सत्यमङ्कल्प इति चात्मालापहतपामलादयस्य गुणा न स्ताकाग्रे सन्भवन्ति। य-द्यणात्मग्रब्दो जीवे सन्भवति तथापीतरेभ्यः कार्णेभ्या जीवा-

मेव तावद्त्यं तच्याकाशोऽत्यतरः किं तद्चात्ये विद्यते यहिचार्यं च्यमिति, तदा स चाचार्या ब्र्यादाकाशस्यात्यतानिहित्तिमित्यर्यः। वाक्यस्य तात्यर्यमाद्य। तचेति। निवर्त्तयति च्याचार्यं इति श्रेयः। नन्वाकाशश्यदेन रूखा भूताकाशस्य भागत् कयं ति इट्तिशियाश्च्याद्या ययपीति। नन् रामरावण्यार्युद्धं रामरावण्योरिवेत्यभेदे-ऽप्यमा दछेति चेत् न, चभेदे सादश्यस्यानन्ययेन युद्धस्य निरम्भत्वे तात्यर्थात् चनन्वयालङ्कार इति काव्यविदः। पूर्व्याक्तमनूय निरस्यति। नित्यादिना। सीताञ्चिर द्वाभाति कोद्राद्यमया युत द्रव्याद्दी प्रभावाग्रसीताञ्चेष्ट्णपविश्वयणभेदाभेदाञ्चयणमेकस्येव श्रीरामस्थाप-मानापमेयभावसिद्धार्यमगत्या क्वतमित्वनुदाहर्णं द्रय्यं नेवमचाश्च-यणं युक्तं वाक्यस्यात्यत्वनिहत्तिपरत्वेन गतिसद्भावात्। किञ्च हार्दा-काशस्यान्तरत्वात्यागे चल्यत्वेन व्यापकवाद्याकाशसादस्यं न युक्तिमित्याद्य। चपि चेति। चान्तरत्वत्यागे तु च्यवन्ताभेदाव्र सादश्यमिति

ग्रङ्कापि निवर्त्तिता भवति। न ह्युपाधिपरिक्कित्रस्थाराग्रेषमितस्य पुण्डरीकवेष्टनक्ठतं दहरलं ग्रस्यं निवर्त्तियतं ब्रह्माभेदिववचया जीवस्य मर्वगतलादि विवच्यते देति चेत् यदात्मतया जीवस्य मर्वगतलादि विवच्यते तस्यैव ब्रह्मणः माचात्
मर्वगतलादि विवच्यतामिति युक्तं। यदण्यकं ब्रह्मपुरमिति
जीवेन पुरस्थेपलचितलाद्राज्ञ दव जीवस्थेवेदं पुरस्थामिनः
पुरैकदेग्रवर्त्तिलमस्तीत्यत्र ब्रूमः। परस्थेवेदं ब्रह्मणः पुरं मच्छरोरं ब्रह्मपुरमित्युच्यते ब्रह्मग्रब्दस्य तिस्मिन् मुख्यलात्। तस्थाप्रिणानेन मन्द्रस्य उपलब्ध्यधिष्ठानलात्। स एतस्माच्यत्ति पुरेणानेन मन्द्रस्य उपलब्ध्यधिष्ठानलात्। स एतस्माच्यति पुरेणानेन मन्द्रस्य उपलब्ध्यधिष्ठानलात्। स एतस्माच्यति पुरेणानेन मन्द्रस्य उपलब्ध्यिष्ठानलात्। स एतस्माच्यति पुरेणानेन सन्दर्स्य उपलब्ध्यिष्ठानलात्। स एतस्माच्यति पुरेणानेन सन्दर्स्य उपलब्ध्यिष्ठानलात्। स एतस्माच्यति पुरेणानेन सन्दर्स्य दत्यादिश्रुतिभ्यः। श्रय वा जीवपुरे एवास्मिन् ब्रह्म \*मित्रिह्तम्पलभ्यते। यथा मालगामे

भावः। ननु हार्राकाण्रस्थात्यात्विन्ते तावन्ते च तात्ययं किं न स्वादिखत चाह। उभयेति। चत्री त्यात्विन्तः विव तात्ययं मिति भावः।
रवमाकाण्रीपमितत्वाद्दराकाण्रां न भूतिमित्यक्तं सर्वात्रयत्वादिलिक्रिंभ्यः तथेत्याह। न चेत्यादिना। विग्रता जिष्ठत्या जम्धमिच्छा यस्य
से दि विज्ञासः वृभुचात्र्यः इत्यर्थः। प्रथमश्रुतब्रह्मण्ड्येन तत्यापेत्वचरमश्रुतबस्ठी विभक्त्यं सम्बन्धे। नेयः न तु ब्रह्मणः पुरमिति
षण्यः स्वामिभावे। याह्यः। निरपचेण तत्यापेद्यं वाध्यमिति न्यायादित्याह। चत्र बृम इति। ण्रीरस्य ब्रह्मणा तदुपक्तिस्थानत्वरूपे सम्बन्धे मानमाह। स इति। पृष्ठं ण्रीरेष्ठ, पृरि हृदये ण्य
इति पृष्य वात्र प्रथाः कथिक्तेय इत्यत चाह। चथ वेति। रंहयति देहिमिति ब्रह्म जीवः तत्यामिते पृरे, हृदयं ब्रह्मवेष्म भवतु

<sup>\*</sup> मित्रितमुपदेच्यते दति मे। B.

विष्णुः मिन्निहित इति तद्दत्। तद्यथेह कर्माचिता लाकः चीयते एवमेवाम् पृष्यचिता खाकः चीयत इति च कर्मणा-मन्तवत्मललमृत्वाय य इहात्मानमन् विच व्रजन्येतां स मत्यान् कासान् तेषां सर्वेषु खोकेषु कामचारी भवतीति प्रकृत-द इराका शिवज्ञान खानना फलालं वदन् परात्मलमस्य स्वर-यति। यद पेतदुनं न दहरसाका प्रसाने ष्टयतं विजिज्ञा-मितव्यवच शुतं परविशेषणलेने।पादानादित्यच ब्रूमः। य-द्याकाशी नान्वेष्टयलेनीतः स्वात् यावान् वा त्रथमा-काग्रस्तावानेषाऽनार्ह्दच त्राकाश द्रत्याद्याकाश्रस्हपप्रदर्शनं नेरपयुच्चेत । नन्वेतदयन्तर्वित्तंवसुमङ्गावदर्शनायैव प्रदर्श्वते तचेदं ब्र्यः, यदिदमस्मिन् ब्रह्मप्रे दहरं पुष्डरीकं वेभा दह-राऽसिन्नन्तराकागः किं तच विद्यते यदन्वेष्ट्यं यदाव विजि-ज्ञामितव्यमित्याचिष्य परिहारावसरे त्राकाशीपन्यापक्रमेण चावाष्ट्रियादीनामनःसमाहितलदर्भनात् नैतदेवं। एवं हि

राजपुरे मैचसद्मविद्यर्थः। खनन्तपालिङ्गादिप दहरः परमात्मेयाह। तद्ययेति। चय कर्म्मपालादेरायानन्तरमिष्ठ जीवदशायामात्मानं दहरं तदाश्चितां स्व सत्यकामादिगुणान् चाचार्योपदेशमनुविद्य ध्यानेनानुभूय परलेकिं गच्छिन्त तेषां सर्वलेकिव्यनन्तमैश्वयं
खेच्छ्या सञ्चलनादिकं भवतीत्वर्थः। दहरे उक्तिलङ्गान्यन्यथासिद्धानि
तेषां तदन्तः स्थगुणलादित्युक्तं स्मारियला दूषयित। यदपीत्वादिना।
उक्तमचाकाशस्त्रक्षपप्रतिपादनान्यथानुपपत्या पूर्व्वं तस्यान्वेय्यलादिकमित्यचान्यथापपत्तं शङ्कते। निन्दित। रतदाकाशस्त्रक्षपं च्याच्यप्यवीजमाकाशस्त्रान्यलमुपमया निरस्यान्तः स्थवस्त्तकेः तदन्तः स्थमेव ध्येयमित्यर्थः। तर्हि जगदेव ध्येयं स्थादित्याह। नैतदेविमिति। चक्तं को

सित यदनाःसमाहितं द्यावाष्ट्रिय्यादि तदन्वेष्ट्यं विजिज्ञा-सित्यञ्चोक्तं स्थात्। तच वाक्यभेषो नापपद्येत। श्रस्मिन् कामाः समाहिताः एष श्रात्मापहतपामा द्दित हि प्रकृतं तत् द्या-वाष्ट्रिय्यादिसमाधानाधारमाकाभमाक्ययाय य द्रहात्मान-मनुविद्य व्रजन्येतांश्च सत्यान् कामानिति समुच्चयार्थेन च-भव्देनात्मानञ्च कामाधारमाश्रितांश्च कामान् विज्ञेयान् वाक्यभेषो दर्भयति। तस्मादाक्योपक्रमेऽपि दहर एवाकाभो हृदयपुण्डरीकाधिष्ठानः महान्तःस्थैः समाहितैः पृथिय्यादिभिः सत्यैः कामैः विज्ञेय उक्त द्ति गम्यते। स चेक्तिभ्यो हेतुभ्यः पर्मेश्वर द्ति॥

### गतिग्रब्दाभ्यां तथा हि दष्टं लिङ्गन्व॥ १५॥

दहरः परमेयर उत्तरेभी हेतुभ्य द्रायुक्तं। त एवे।-त्तरे हेतव ददानीं प्रपञ्चान्ते। दत्रस्य परमेयर एव दहरो यसात् दहरवाक्यशेषे परमेयरसीव प्रतिपादकी गतिशब्दी।

देशिक्तवाह । तवित । सर्वनामधां दहराकाणमाक्यात्मलादिगु-णानुक्ता गुणेः सह तस्यैव धोयलं वाकाणेषे। त्रृते, तदिरोध रत्यणः । तस्मिन् यदन्तरिति तत्पदेन व्यवहितमपि हृदयं येग्यतया ग्राह्म-मित्याह । तसादिति। यदा चाकाणक्तस्मिन् यदन्तक्तदुभयमन्वेष्ट्य-मिति योजनां सूचयित । सहान्तःस्थेरिति ॥

दहराकाश्रस्य ब्रह्मले हेलनारमाह। गत्ति। प्रजा जीवा एतं हृद-यस्यं दहरं ब्रह्मखरूपं लाकमहरहः प्रत्यहं खापे गच्चन्यस्तदात्मना स्थिता चप्यन्ताचानेनारतास्तं न जानिन्त चतः पुनर्पत्तस्रन्तीत्यर्थः। नन्वेतत्पदपराम्ययदहरस्य खापे जीवगम्बलेऽपि ब्रह्मले किमायात-

भवतः । द्रमाः मर्जाः प्रजा श्रहरहर्गच्छन्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्तीति, तत्र प्रकृतं दहरं ब्रह्मलोकण्रब्देनाभिधाय तदि-षया गितः प्रजाणब्दवाच्यानां जीवानां श्रिभधीयमाना दह-रख ब्रह्मतां गमयति । तथा ह्यहरहर्जीवानां सुषुष्ट्यवस्थायां ब्रह्मविषयं गमनं दृष्टं श्रुत्यन्तरे मता साम्य तदा सम्पन्नी भवतीत्येवमादौ । लोकेऽपि किल गाढं सुषुप्तमाचचते ब्रह्मी-भवतीत्येवमादौ । लोकेऽपि किल गाढं सुषुप्तमाचचते ब्रह्मी-भवतीत्येवमादौ । लोकेऽपि किल गाढं सुषुप्तमाचचते ब्रह्मी-भवतीत्येवमादौ । लोकेऽपि किल गाढं सुषुप्तमाचचते ब्रह्मी-भवता ब्रह्मतां गत दित । तथा ब्रह्मलोकण्डद्मीऽपि प्रकृते दहरे प्रयुच्यमानी जीवभृताकाणाण्यक्षां निवर्त्तयन् ब्रह्मतामस्य गम-यति । ननु कमलासनलोकमिप ब्रह्मलोकण्डद्मी गमयेत्, गम-येयदीदं ब्रह्मणो लोक दित षष्टीममासवृत्त्या युत्पायते । सा-मानाधिकर्ण्यवृत्त्या तु युत्पायमानी ब्रह्मीव लोकी ब्रह्मलोक दित परमेव ब्रह्म गमिय्यति । एतदेव चाहर्ह्बह्मलोक-

मित्याश्चा तथा हि दयमिति याचरे। तथा होति। लोकेऽपि दरमित्यर्थान्तरमाह। लोकेऽपीति। ग्रितिल्ङं याखाय शब्दं याचरे।
तथित। जीवभूताकाश्योर्वद्मलोकश्व्दस्याप्रसिद्धेरिति भावः। ब्रह्मख्यपि तस्याप्रसिद्धं शङ्कते। निन्वति। निवादस्यपितन्यायेन समाधत्ते
ग्रमयेदिति। वस्रे चिन्तितं स्थपितिविष्ठादः शब्दसामर्थ्यात्। रोदीमिर्छं विधाय रत्या निषादस्यपतिं याजयेदित्याद्मायते। तज्ञ निषादानां स्थपितः स्वामीति वस्रीसमासेन चैवर्थिको ग्राह्मः अग्निविद्यादिसामर्थ्यात् न तु निषादस्थासी स्थपितरिति कम्मधारयेश्य
निष्ठादे ग्राह्मोऽसामर्थ्यादिति प्राप्ते सिद्धान्तः। निषाद रव स्थपितः
स्थात् निषादशब्दस्य निषादे शक्तत्वात्, तस्याश्रुतषय्वर्षसम्बन्धलक्तकः
वकत्वस्यनाये।गात् श्रुतदितीयाविभक्तोः पूर्वपदसम्बन्धलत्यनायां लाघवात् स्रो। निषादस्थेरिसामर्थ्यमानं कत्य्यमिति तदद्ब्रह्मलेकश्चर्य

गमनं \*हृष्टं ब्रह्मले।कगब्दस्य मामानाधिकर्ण्यद्विपरिग्रहे लिङ्गं। न स्वहरहिसाः प्रजाः कार्यज्ञह्मलोकं सत्यलेकाखं गच्चनीति गचां कल्पित्।।

# धृतेय महिम्नोऽसासिन्नुपल्येः ॥ १६ ॥

धृते य हेताः परमेश्वर एवायं दहरः कथं दहरोऽसिन-नाराकाण इति चि प्रकायाकाशीपम्यपूर्वकं तिसान् मैं वर्षमा-धानमुक्ता तसिनेव चाताग्रब्दं प्रयुच्याप इतपमालादिगुणयी-गच्चीपदिग्य तमेवानतिवृत्तप्रकर्णं निर्दिशत्यय य त्रात्मा स सेतुर्विष्टतिरेषां लोकानामसभीदायेति। तत्र विष्टतिरित्याता-ग्रव्दमामानाधिकर् खादिधार्यिते। चिते, <sup>§</sup>क्तिच: कर्त्तरं सार-णात्। यथोदकमन्तानस्य विधार्यिता लोके मेतुः चेत्र-मन्यदामसभोदायैवमयमात्मा एषामधात्मादिभेदभिनानां लो-

कर्माधारय इत्यर्थः। कर्माधारये लिङ्गञ्चास्तीति याचछे। एतदेवेति। सूत्रे चकार उक्तन्यायसमचयार्थः॥

सर्वजगद्धारणिक्याच दहरः पर इत्याह । प्रतेरिति । नन्यय-प्रव्याद्चरप्रकरणं विच्छिय स्रा प्रतिनं दहरिकङ्गिति प्रङ्कते। कथमिति। य चातमेति प्रक्ततापक्षीत् चथभ्रव्दे। दहरस्य प्रतिग्राग-विधिः पारमार्थमाच दहरोऽसिन्निवादिना। अतौ विष्ठतिशब्दः कर्टवाचिलात् क्तिजनः क्यन्तः। सूत्रे तु महिमशब्दसामानाधि-करण्यात् प्रतिशब्दः क्तिनन्ता विधारं गं वते, स्त्रियां क्तिविति भावे क्तिना विधानादिति विभागः। सेत्रसङ्गरहेतः, विष्टतिस्त स्थिति-

<sup>\*</sup> दष्टमिति का॰ मे।॰ पु॰ नास्ति।

<sup>†</sup> सामानाधिकरण्यार्यहे इति मृ॰ पु॰। ‡ सर्वसमाधानमिति सेा॰ का॰ पु॰।

<sup>§</sup> तिनः इति मृ॰ पृ॰।

कानां वर्णाश्रमादीनाञ्च विधारियता मेतुर्ममोदायामक्करायेति। एविमिह प्रकृते दहरे विधरणज्ञ एं महिमानं दर्णयति, श्रयञ्च महिमा परमेश्वर एव श्रुत्यन्तरादुपज्ञभ्यते एतस्य
वाचरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसी विधिता तिष्ठत दत्यादेः। तथान्यचापि निञ्चिते परमेश्वरवाक्ये श्रूयते एष सर्वेश्वर एष भूताधिपतिरेष भूतपाल एष सेतुर्विधारण एषां
लोकानामसमोदायेति। एवं धतेश्व हेतोः परमेश्वर एवायं
दहरः।

### प्रसिद्धेश्व॥ १७॥

द्तस्य परमेश्वर् एव दहराऽसिन्नन्तराकाश दृष्णुचिते।
यत्कार्णमाकाश्रश्रव्दः परमेश्वरे प्रसिद्धः। श्राकाशे। वै
नाम नामकृपयार्निर्विहिता, सर्वाणि ह वा दमानि स्तान्याकाशादेव समुत्पद्यन्त दृष्णादिप्रयोगदर्शनात्। जीवे तु न
कचिदाकाश्रश्रव्दः प्रयुच्यमाना दृश्यते। स्ताकाश्रस्तु सत्यामणाकाश्रश्रव्द्रपिद्धौ उपमानापमेयभावाद्यस्भवात् ग्रहीतय दृष्णुक्तं॥

हित्रियपीनरुक्तमाह। यथादकेति। सूत्रं योजयति। स्वमिहेति। धतेकेंद्हरः परः चस्य धतिरूपस्य नियमस्य च महिन्ने।ऽस्मिन् परमात्मन्येव श्रुयन्तर उपलब्धेरिति सूत्रार्थः। धतेस्वेति चकारात् सेतुपदेक्तिनियामकलिङ्गं ग्राह्यं तत्र नियमने श्रुयन्तरोपलिब्ध-माह। स्तस्वेति। धतौ तामाह। तथेति। धासमन्तात् काम्रते दीप्यते इति खयंन्येातिषि ब्रह्मस्याकाम्ब्दस्य विभुवगुर्यते। वा प्रसिद्धिः प्रयोगप्रामुर्यं॥

### इतरपरामग्रीत् स इति चेन्नासम्भवात् ॥ १८॥

यदि वाक्यभेषवलेन दहर इति परमेथरः परिग्रह्योतास्तीतरस्यापि जीवस्य वाक्यभेषे परामर्भः। श्रय य एष सम्प्रमादो
ऽस्माच्छरीरात् समुत्याय परं ज्येतिरूपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते एव श्रात्मेति \*होवाचेति। श्रव हि सम्प्रमादभन्दः
श्रुत्यन्तरे सुषुप्तावस्थायां दृष्टलादवस्थावन्तं जीवं भ्रक्तेत्युपस्थापयितुं नार्थान्तरं। तथा भरीरयपाश्रयस्वेव जीवस्य भरीरात्
समुत्यानं सस्भवति। यथाकाभ्रयपाश्रयस्वेव जीवस्य भरीरात्
समुत्यानं तदत्। यथा चादृष्टोऽपि लोके परमेथरविषय
श्राकाभभन्दः परमेथरधर्मसम्मियाहारादाकाभो वे नाम
नामरूपयोर्निवेहितत्येवमादौ परमेथरविषयोऽभ्रुपगतः, एवं
जीवविषयोऽपि भविष्यति। तस्मादितरपरामर्भात् दहरोऽस्मिन्नन्तराकाभ द्रत्यत्र स एव जीव उच्यते दित चेत्, नैत-

यदि एष आत्मापहतपाप्रीत्यादिवाक्यभेषवलेन दहरः परस्ति हैं जीवाऽपीत्याण्ड्य निषेधित। इतरेति। जीवस्य वाक्यभेषमाइ। अयेति। दहरोत्यानन्तरं मृत्तोपस्प्यं शुद्धं ब्रह्मोच्यते, य एष सम्प्रसादो जीवाऽसात् कार्यकारणसङ्घात् सम्यगुत्याय आत्मानं तस्मादिवच विवित्तं आत्मानं खेन ब्रह्मरूपेणाभिनिष्पय साचात्क्रत्य तदेव प्रयक्ष परं च्योतिरूपरुम्पय्यते प्राप्नोतीति व्याख्येयं। यथा मुखं व्यादाय स्विपतीति वाक्यं सुष्या मुखं व्यादत्ते इति व्याख्यायते तदत्। च्योतिधाऽनात्मत्वं निरस्यति। एष इति। सम्मसादादेव त्याचिरित्वेति श्रवन्तरं। च्यवस्यावदुत्यानम् प्रजीवस्य लिङ्गमित्याह्य। तथेति। तदा-श्रवत्य तस्मात् समृत्याने दयान्तः। यथेति। ननु क्वाप्याकाण्रग्रब्दो जीवेन दय इत्याङ्शोक्यावस्योत्यानिक द्रवलात् कल्य इत्याह। यथा

<sup>\*</sup> देवाचेति सेा॰ प्॰ नासि।

देवं खात्, कस्मादसम्भवात्। निह जीवा बुद्धाद्युपाधि । परि-च्छिनाभिमानी सन्नाकाणे नेपिमीयते। न नेपिपधिधर्मानभिम-न्यमानखापहतपायलादयो धर्माः सम्भवन्ति। प्रपञ्चितञ्चेतत् प्रथमे सन्त्रे, त्रितिरेकाणका । परिहाराय तु पुनक्षन्यस्तं। पठि-य्यति चेपिरिष्टादन्यार्थे युपरामर्गदित [स्व०१।३।२०]॥

# उत्तराचेदाविर्भ्रतखरूपसु॥ १८॥

ैदतरपरामर्शाद्या जीवाशक्का जाता मा श्रमकावात् नि-राष्ट्रता। श्रिश्चेदानीं महतस्वैवास्त्रमेकात् पुनः पममुत्यानं जीवाशक्काद्याः क्रियते उत्तरस्थात् प्राजापत्याद्याक्यात्। तच हि य श्रात्मापहतपाभित्यपहतपाभलादिगुणकं श्रात्मानसन्वेष्टयं

चेति। नियामकाभावाच्चीवे। दहरः किं न स्यादिति प्राप्ते नियामक-माह। नैतदित्यादिना। दहरे श्रुतधर्माणामसम्भवात् न जीवे। दहर रत्यर्थः तर्हि पुनक्तिस्तचाह। ध्वतिरेकेति। उत्तराचेत्य-धिकाणङ्कानिरासार्थमित्यर्थः। का तर्हि जीवपरामर्गस्य गतिस्त-चाह। पठिष्यतीति। जीवस्य खापस्यानभूतब्रह्मज्ञानार्थे। उयं परा-मर्ण्इति वद्यते॥

चसम्भवादिति हेतारसिद्धिमाण् ह्या परिहरति। उत्तराचेळादि स्वं। निरासताया जीवाण् द्वायाः प्रजातायाः प्रजापतिवाक्यवलात् पुनः समुखानं क्रियते जीवस्येवापहतपाप्यालादियहणेनासम्भवासि-द्वेरिळ्यः, कथं तच जीवोक्तिस्तचाह। तचेळादिना। यद्यप्यममे जीवण्वदे नास्ति तथाष्यपहतपाप्यालादिग्णकमात्मानम्पक्रम्य तस्य

<sup>\*</sup> परिच्चेदाभिमानीति मो॰ का॰ पु॰।

<sup>†</sup> परिहारायावेति मृ॰ प्॰।

<sup>‡</sup> दतरीत मु॰ पु॰ नालि।

<sup>§</sup> अथेति मु॰ पु॰ नास्ति।

<sup>∥</sup> अस्तस्येवेति मृ०पु०।

<sup>¶</sup> मन्त्यापनं जीवाग्रद्धा दति मेा॰ का॰ पु॰।

विजिज्ञामितवाञ्च प्रतिज्ञाय य एषाऽचिणि पुरुषा दृग्यते एष चात्मीत बुवन चिन्छं द्रष्टारं जीवमात्मानं निर्दिशति एत-न्वेव ते भ्रयोऽन्याखासामीति च तमेव पुनः पुनः पराम्यः, य एष खप्ने महीयमान खरलोष श्रात्मेति। तद्य नैतत् सुप्तः सम-स्तः सम्प्रसन्नः खप्नं न विजानात्येष आत्मेति \*च जीवमेवाव-स्थान्तर्गतं व्याचष्टे। तस्वैव चापहतपामलादि दर्भयत्येतद-मृतमभयमेतत् ब्रह्मेति। नाइ खल्वयमेवं मस्प्रत्यात्मानं जाना-त्ययमहमसीति नेना एवेसानि भृतानीति च सुषुप्तावखायां दे विम्पलभ्य एतन्वेव ते भूचे। उन्याखास्यामि इति ने। एवा-

जाग्रदायवस्थाचयापन्यासादवस्थालिङ्गेन जीवनिस्थयात्तस्थैव ते गणाः सम्भवन्तीति समुदायार्थः। इन्द्रं प्रजापतिर्द्रते। य एष इति। प्रा-धान्यादि च इंग से वैरिन्त्रिय विषयदर्शन रूप जायदवस्थाप ति । द्रष्टारमिति। मचीयमानः वासनामयैर्विषयैः पूज्यमान इति खप्रपर्याये, तद्य चेति, सुषुप्तिपर्याये च जीवमेव प्रजापतिर्याचरे इत्यन्यः। यत्र काले तरेतत् खप्नं यथा स्थात् तथा सुप्तः सम्यक चलो निरक्तः करणग्रामी यस्य स समक्तः, चत रवीपहृतकरणला-त्तत्वतकाल्याचीनः सम्मसन्नः, खप्नं प्रपञ्चमज्ञानमात्रलेन विलापयति अताऽज्ञानसत्तात् मृत्तदिलच्याः प्राज्ञः रघ खचैतन्येन कारण-ग्रीरसाची तस्य साच्यस्य सत्ता स्मूर्तिप्रदलात्मेत्यर्थः। चतुर्थपर्याये ब्रह्मातोः तस्येवापच्तपापालादिगुणा इत्यापञ्च तस्यापि पर्यायेऽस्य जीवलमा ह। ना हेति। खहेति निपातः खेदार्घ। खिद्यमाने। होन्द्रः उवाच खल सुप्तः पुमानयं सम्मति सुषु स्ववस्थायामयं देवदत्ते। (ह-मिल्येवमात्मानं न जानाति। ने एव नैवेमानि भूतानि जानाति किन्तु विनाश एव पाप्ता भवति। नाइमच भाग्यं पश्यामि इति देशिममुपलभ्य पुनः प्रजापतिमुपससार। तंदेशिं श्रुता प्रजापतिराहः।

चेति सु॰ पु॰ नास्ति ।
 ने । एवेत्यादि भूतानि चेत्यन्तं मु॰ से।॰ पु॰ नास्ति ।

न्यवैतदसादिति चापक्रम्य शरीरसम्बन्धनिन्दापूर्वकमेष सस्य-सादे। उसाच्छरीरात् समुत्याय परं ज्याति सपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्यद्यते स उत्तमः पुरुष इति जीवमेव प्ररीरात् समुख्यितं उत्तमं पुरुषं दर्भथित। तस्मादिस्ति समावा जीवे पारमेयराणां धर्माणां, ऋता दहराऽसिन्नन्तराकाश इति जीव एवे। क इति चेत् क श्रिद्यूयात् तं प्रति श्रूयादाविर्धत-खरूपिखिति। तुग्रब्दः पूर्वपचे या दस्ये ने नित्सादिप वाक्यादि इ जीवसागद्धा समावतीत्यर्थः। कसाद्यतस्त्रवापि त्राविर्ध्यतखरूपा जीवा विवच्छते। त्राविर्ध्यतं खरूपमछे-त्याविर्म्हतस्हरः, भूतपूर्वगत्या जीववचनं। एतदुक्तं भव-ति। य एषे।ऽचिणीत्यचिलचितं द्रष्टारं निर्दिश्चोदशराव-ब्राह्म फेनेनं प्ररीरात्मताया युत्या फेतं लेव त इति पुनः पुन-स्तमेव याखोयलेनाक्य \*खप्नसुप्रीपन्यामक्रमेण परं च्याति-

एतमिति। रतसात् प्रक्षतादात्मनेऽन्यत्रान्यं न व्याख्यास्यामीत्यप्रक्षस्य मघवन्मत्यं वा इदं प्ररीरं इति निन्दापूर्वकं जीवमेव दर्णयतीत्यर्थः। तसात् प्रजापितवाक्यात्। खतः सम्भवासिद्धः। सिद्धान्तयित्। तं प्रतीति। खवस्यात्रयाच्छोधनेनाविभूतं प्रोधितत्मर्थस्य वाक्योत्यर-त्यभियक्षामित्यर्थः। तिर्द्धं सुं तिष्कृतेन जोवेतिकः कथं चानेन जीव-त्वस्य निरुत्तत्वादित्यतं च्याहः। भृतपूर्वति। चानात् पूर्वमविद्या त-त्वार्थप्रतिविम्वितत्वरूपं जीवत्मभूदिति द्यता चानानन्तरं ब्रह्मरूपो ऽपि जीवनामाच्यतं इत्यर्थः। विश्वतेजसप्राचतुरीयपर्यायचतुरुयान्त्यक्षप्रजापितवाक्यस्य तात्पर्यमाह। रतदिति। जन्मनाप्रवन्तात् प्रति-विम्ववदिम्बदेहो नात्मेति चापनायं प्रजापितिस्त्रविरोचने। प्रत्युविद्यादेशस्य चात्रस्याव चात्रस्य यदात्मने। न विजानीयस्तन्ने ब्रत्न-वाचीदस्यरावे चात्रसानमवेद्य यदात्मने। न विजानीयस्तन्ने ब्रत्न-

<sup>\*</sup> खन् उपन्नमेणित मु॰ पु॰।

स्पममय खेन रूपेणाभिनिषयत दित यद स्य पारमार्थिकं खरूपं परं ब्रह्म तद्भूपतयैनं जीवं याच्छे न जैवेन रूपेण यत्तत् परं ज्योतिरूपभम्यत्तयं अतं तत् परं ब्रह्म तचापहतपाम्नवा-दिधर्मकं तदेव च जीवस्य पारमार्थिकं खरूपं तत्त्वमसीत्या-दिभाक्तेभ्यो नेतरदुपाधिक स्थितं। यावदेव हि स्थाणाविव-पुरुषवुद्धं दैतलचणामविद्यां \*न निवर्त्तयन् क्रूटस्थिनित्यदृक्-स्रूष्णमात्मानमहं ब्रह्मास्मीति न प्रतिपद्यते तावच्चीवस्य जीवलं। यदा तु ंदेहेन्द्रियमने बुद्धिमङ्घाता झुत्याय अत्या प्रतिवी-ध्यते। नासि लं देहेन्द्रियमने बुद्धिमङ्घाते। नासि लं संसारी किं तिहं सद्यत्तत् सत्यं म श्रात्मा चैतन्यमा चस्क्ष्पस्य स्वस्थित। तदा कृटस्थिन त्यदृक् स्वरूपमात्मानं प्रतिवुध्यासाच्छरीराद्य-तदा कृटस्थिन त्यदृक् स्वरूपमात्मानं प्रतिवुध्यासाच्छरीराद्य-

मिलादि ब्रह्मणा नेलाह। उदण्याविति। उदलपूर्णे प्रावे प्रतिविम्बालानं देहं स्ट्रा खस्याद्यातं यत्तन्मह्यं वास्यमिल्रुत्तस्रुल्यंः। युत्याप्य विचार्त्याभिनिष्यद्यते इत्वन्नेतद्रत्तं भवतीति सम्बन्धः। किमृत्तमित्यत स्वाह। यदस्येति। जीवलरूपेण जीवं न व्याचरे लेकिसिद्धलात् किन्तु तमनृद्य परस्परयभिचारिणीभ्योऽवस्थाभ्या विविच ब्रह्मस्रू के बोधयति स्वते यद्भृत्व तदेवापहतपापालादिधर्मानं न जीव इत्युत्तं भवति, प्रोधितस्य ब्रह्माभेदेन तद्धर्मात्तोरित्यर्थः। एवमवस्योपन्यासस्य विवेकार्यलाद्म जीवित्यक्तं रतदम्यतमेव तद्भृत्विति किन्नोपेतस्रुतिविर्धादित मन्तयं। ननु जीवत्वब्रह्मात्विरद्धर्मावतेः क्यमभेदस्त्वाह। तदेवित। स्वन्ययतिरेकाभ्यां जीवलस्याविद्याकत्यितत्वाद्वाहिराधः इति मला दृश्यानेवान्वयमाह। यावदिति। यतिरेकामाह। यदेति। स्विद्यायां सत्यां जीवलं वास्योत्यप्रवाधातिन स्तीति। स्वविद्यायां सत्यां जीवलं वास्योत्यप्रवाधातिन स्तीति। स्विद्याविद्यानं तदित्यर्थः। संसारितस्य किल्पतले सिद्धं स्तीति। त्विदित्याविद्यकं तदित्यर्थः। संसारितस्य किल्पतले सिद्धं

<sup>\*</sup> नेति से। का। वर्ध । पु । नासि।

<sup>†</sup> देचे॰ बुद्धिदैतसङ्घातादिति मु॰ पु॰।

भिमानात् सम्तिष्ठन् स एव कूटखनिखदृक्खक्प आला भवति, स यो इ वै तत् परं ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवतीत्यादि-श्रुतिभाः। तदेव चाख पारमार्थिकं खरूपं, येन ग्ररीरात् समृत्याय खेन रूपेणाभिनिष्यद्यते । कथं पुनः खञ्च रूपं \*खेनैव च निषयत इति समावति कूटखनित्यस्य। सुवर्णादोनान्त द्रयान्तर्मणकीद्भिस्तखङ्पाणाम भियकासाधारणविशे-षाणां चार्प्रचेपादिभिः शोध्यमानानां खरूपेणाभिनिष्यत्तिः खात् तथा नचचादीनामच्यिभिस्तप्रकाशानामिभावक-विद्यागे राची खरूपेणाभिनिष्यत्तिः स्वात्। न तु मतया चैतन्यच्योतिषा नित्यस्य केनचिदिभभवः समावत्यसंसर्गिलात् वोष दव दृष्टविरोधाच। दृष्टिश्रुतिसतिविज्ञातवा हि जी-वस्य सहपं, तच शरीराद्समुत्यितसापि जीवस्य सदा

निगमयति। तदेव चास्येति। समुखाय खेन रूपेणाभिनिष्ययत इति श्रुतिं वाखातुं चाचिपति। कयं पुनरिवादिना। कूटस्विनवस्य खरूपमिलन्वयः। मनःसङ्गिने हि जियया मलनाशादिभिव्यक्तिने तु कूटस्यासिङ्गन इवाह। सुवर्णेति । द्रयान्तरं पार्थिवा मलः। अभि-भृतेवस्य वास्थानमभिवक्तेति। खसाधारसभाखरलादिः स्रिभ-भावकः सौरालोकः। जीवसरूपसाभिभववाधकमात्त्। दसीति। विज्ञानघन एवेति श्रुत्या चिन्मात्रलावदात्मा तचैतन्यं चज्जुरादिजन्य-वित्तियक्षं दिष्यादिपदवाचं सत् व्यवद्वाराष्ट्रं जीवरूपं भवतीति तसाभिभृतले दृष्टी यवचारी विष्धेत चेलभावाद्यवचारी न साहि-वर्षः। चक्रसापि सरूपं रुत्तिषु यत्तिमियक्तीकार्यं यवहारदर्भगादि-वाइ। तचेति। अन्यथे युक्तं स्फुटयति। तचेदिति। सरूपसेत् चानिन

<sup>\*</sup> तेनैव चेति मु॰ का॰ पु॰। † अपनिभयक्तिति मो॰ पु॰।

<sup>‡</sup> तथात्रचोतिप इति सु॰ का॰।

निष्यन्त्रमेव दृश्यते। पर्वा हि जीवः पश्यन् ग्राखनानाना विजा-नन् व्यवहरत्यत्यया व्यवहारानुपपत्तिः। तचेच्छरीरात् स-मुत्यितस्य निष्यद्येत प्राक् समुत्यानात् दृष्टे। व्यवहारे। विर्ध्येत। श्रतः किमात्मकिमदं ग्रीरात् मम्त्यानं किमात्मिका च खरू-पेणाभिनिष्यत्तिरिति, श्रवीचिते, प्राक् विवेकविज्ञानीत्यत्तेः शरीरेन्द्रियमने । बुद्धि विषयवेदने। पाधिभिर्विविक्तमिव जीवस्य दृशादि चोति: खरूपं भवति। यथा ग्रुद्ध साटिकस साच्चां ग्रीसयच खरूपं प्राक् विवेकग्रहणाद्रक्तनी लाच्पाधि भिरवि-विक्रमिव भवति प्रमाणजनितविवेकग्रहणानु \*उत्तरकालवर्त्ती पराचीनस्पटिकः खाच्छ्येन ग्री स्वयेन च खेन रूपेणाभिनिष्यद्यत द्रत्युचते प्रागपि तथैव मेखात् तथा दे हा युपाध्यविविक्तस्वैव मता जीवस्य अतिक्रतं विवेकज्ञानं शरीरात् समुत्यानं विवेकवि-एव यञ्चेत ज्ञानात्र्वं यवचारो च्चित्तिरित्यर्थः। खतः। सदैव यत्त-सरूपलादिवर्थः। सदारुत्तिषु यक्तस्य वस्तुते। उसङ्गस्यात्मनः चावि-यकदे चायविवेकरूपसा मलसङ्गसा सन्वात्त दिवेका पेन्या सम्स्या-नादिश्रुतिरित्युत्तरमा ह। अनेति। वेदना हर्षश्रोकादिः। अविवित्त-मिवेति तादात्यस्य सङ्गस्य कल्पितलमृतां। अत्र कल्पितसङ्गे दछान्ता यथेति। श्रुतिक्ततमिति। लंपरार्थश्रुत्या योऽयं विज्ञानमयः प्रागेध्वि-वाद्यया सिडमिवर्थः। प्राणादिभिन्नश्रद्धत्वंपदार्यज्ञानस्य वाकार्थ-साचालारः पालमिया ह। केवलेति। सश्रोरतस्य सयतात् सम्-त्यानमृत्कान्तिरिति वाखोगं न विवेक इत्याण्ड्या ह। तथा विवेकेति। उक्तश्रुवनुसारे गेवर्थः । प्ररोरेष्वप्ररीरमवस्थितमिति श्रुतेः अविवे-कमाचक ियतं सगरोरतं चता विवेक एव समुत्यानिमत्यर्थः। नन

खनमीर्जिते प्ररीरे भागसापरिचार्थलात् नयं जीवत एव सक्पा-

<sup>\*</sup> उत्तरकालवतीति का॰ वर्ष॰ मे।॰ पु॰ नास्ति।

<sup>†</sup> सन् इति का॰ वर्ध॰ से।॰ पु॰ पाठः। सन् इति च कचित्याठः।

ज्ञानफलं खरूपेणाभिनिष्यत्तिः केवलात्मखरूपावगतिः। तथा विवेकाविवेकमाचेणैवातानाऽगरीरलं मगरीरलच मन्तवणात्, श्रमरीरं मरीरेखिति, मरीरखोऽपि कीन्तेय न करोति न लिप्यत इति च मगरीरलागरीरलविशेषाभावसारणात्। तसादिवेकविज्ञानाभावादनाविर्भृतस्बरूपः मन् विवेकज्ञाना-दाविर्धतस्वरूप दत्युचते, न लन्यादृशावाविर्भावानाविर्भावी खरूपस मभवतः खरूपलादेव। एवं मिळाज्ञानकत एव जीवपर मेथर यो भेंदो न व सुक्तः यो मवद सङ्गला विशेषात्। कुतस्वैतदेवं प्रतिपत्तयं। यते। य एषे।ऽचिणि पुरुषे। दृश्यते द्रत्युपदि ग्रैतद स्तमभयमेतत् ब्रह्मोत्युपदि ग्रति । योऽचिणि प्रसिद्धी द्रष्टा द्रष्टृलेन विभाव्यते से। उत्तराभयन चणाद्-त्रज्ञाणे। उन्यञ्चेत् खात् तते। उत्तताभयत्रज्ञामामानाधिकरण्यं न स्वात्। नापि प्रतिच्छायात्माऽयमचिलचिते। निर्दिश्वते, प्रजापतेर्म्ह षावादिलप्रमङ्गात्। तथा दितीयेऽपि पर्याये च एष खन्ने महीयमानञ्चरतीति न प्रथमपर्थायनिर्दिष्टादिन्पुरुषात्

विभाव इत्यत चाह। प्ररीरखोऽपीति। चग्ररीरवत् प्ररीरख्यापि वन्धाभावस्तृते जीवते मृत्ति युंतित्वर्थः। चविरुद्धे सुवार्थे सुवार्थे युत्त इत्याह। तसादिति। चन्धादणे सत्यावित्यर्थः। ज्ञानाज्ञानकतावि-भावतिरोभावाविति खिते भेदोऽप्यं प्राप्तित्वकतो निरस्त इत्याह। स्वमिति। चंप्रादित्यन्यत्वमसङ्गतं। चातमा द्रवत्वयाप्यजातित्र्रन्थः विभुत्वात् चोमवदित्यात्मेच्यसिद्धेभेदो मिष्येत्वर्यः। प्रजापतिवाक्याच भेदो मिष्येत्याताङ्कापूर्वनमाइ। कुतव्यत्यादिना। स्तद्भेदस्य सत्यत्व-मेव नास्तीति कुत इत्यन्वयः। क्षायायां ब्रह्मद्रस्थिपरिमदं वाक्यं ना-भेदपरिमत्यत चाह। नापोति। यस्य ज्ञानात् क्षतक्षत्वता सर्वनाम-

द्रष्टुर्न्या \*निर्दिष्टः, एतन्वेव ते भ्र्योऽन्याखास्यामीत्यपक्र-मात्। किञ्चाहमद्य खप्ने हिस्तनमद्राचं नेदानीं तं पण्या-मीति दृष्टमेव प्रतिवृद्धः प्रत्याचष्टे, द्रष्टारन्तु तमेव प्रत्य-भिजानाति य एवाइं खप्तमद्राचं म एवाइं जागरितं पाया-मीति। तथा हतीयेऽपि पर्याये नाइ खल्वयमेवं मस्प्रत्यात्मानं जानात्ययमहमस्रीति, ना एवेमानि भूतानीति सुषुप्ताव-स्थायां विशेषविज्ञानाभावमेव दर्शयित न विज्ञातारं प्रति-षेधति। यनु तच विनाशमेवापीते। भवतीति तदपि विशेष-विज्ञानविनाशाभिप्रायमेव न विज्ञात्वविनाशाभिप्रायं। निह विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यते ऋविनाशिलादिति श्रुत्य-नारात्। तथा चतुर्धेऽपि पर्याये एतन्वेव ते भूयोऽन्याखा-स्वामि ना एवान्यचैतस्नादिख्पक्रम्य मघवनार्थं वा ददं ग-रीरमिलादिना प्रपञ्चेन गरीराच्याधिसम्बन्धप्रलाखानेन मम्प्रमादणब्दोदितं जीवं खेन रूपेणाभिनिष्ययत इति ब्रह्म-

प्राप्तिस्तामानमन्विक्वाव इति प्रश्तियोदिन्द्रविरोचनयोपयानात्य-क्वायां प्रजापितर्जूयात् तदा स्वावादी स्यादित्यर्थः। प्रथमवत् दि-तीयादिपर्याये व्यारुत्तास्ववस्थासु चनुस्यूतात्मा ब्रह्मत्वेनोत्त इत्याह। तथित। चवस्थाभेदेऽप्यनुस्यृतः। यृत्तिमाह। किञ्चेति। सुषृप्ती ज्ञातु-र्यारुत्तिमाण्ड्याह। तथा त्रतीय इति। सुषृप्ती निर्विकल्पज्ञानरूप स्वात्मान्तीत्यच दहदारण्यकश्रुतिमाह। न हीति। बुद्धेः साद्यियो नामो नास्ति नाणकाभावादित्यर्थः। रवमवस्थाभिरसङ्गत्वेनोत्त स्वान्त्येव तुरीयेऽपि ब्रह्मत्वेनोत्त इत्याह। तथित। श्रुतेरेकदेणिव्याक्यां दृष्वयति। केचित्तिति। जीवपरयोभेदादिति भावः। श्रुतिवाधान्मैव-

<sup>\*</sup> निर्दिष्ट इत्राति से। पु॰ पाठः।

सक्पापनं दर्भयन् न परसात् ब्रह्मणे। उत्ताभयसक्पादन्यं जीवं दर्भयति। केचित्तु परमात्मविवचायां एतन्वेव ते दति जीवाकर्षणमन्यायां मन्यमाना एतमेव वाच्यापक्रमस्चितमप-इतपामलादिगुणकमात्मानं ते भ्रयोऽन्याखासामीति कच्य-यन्ति, तेषामेतिमिति मन्निहितावलिन्नी मर्वनामश्रुतिर्वि-प्रक्रयेत, भ्रयः श्रुतिश्चापर्ध्वेत, पर्यायान्तराभिहितस्य पर्या-यानारेणानभिधीयमानवात्, एतन्वेव ते इति च प्रतिज्ञाय प्राक् चतुर्थात् पर्यायादन्यमन्यं व्याचचाणस्य प्रजापतेः प्रतार्कलं प्रमञ्चेत, तस्नाद्यद्विद्याप्रत्यृपस्थापितमपार्मार्थ-कं जैवं रूपं कर्हभी कुरागदेषादि दे। षक नुषितमने कानर्थयोगि तदिलयनेन तदिपरीतमपहतपामलादिगुणकं पारमेश्वरं खरूपं विद्यया प्रतिपाद्यते। मर्पादिविलयनेनेव र ज्ज्वादीन्। त्रपरे तु वादिनः पारमार्थिकमेव जैवं रूपमिति मन्यन्ते। श्रसादीया स के चित् तेषां मर्वेषामात्मैकलसम्यग्दर्भनप्रतिप-

मिळाइ। तेषामिति। सिन्निहितो जीव एव सर्वनामार्थ इत्यर्थः। उत्तम्य पुनरुत्ती भूय इति युज्यते। भवतूपकान्तपरमात्मनञ्चतुर्थ एवात्तोस्तद्वाध इत्याह। भूय इति। लोकसिद्धजीवानुवादेन ब्रह्मत्वं बाध्यत इति स्मतम्पसंहरति। तस्मादिति। व्याख्यानान्तरासम्भवादित्यर्थः। विलयनं ग्रीधनं विद्यया महावाक्येनेति यावत्। ये तु संसारं सत्यमिच्छन्ति तेषामिदं ग्रारीरकमेवोत्तरिमत्याह। अपरे लित्यादिना। ग्रारीरकस्यार्थं सङ्क्षेपेणोपदिग्रति। एक एवेति। चिवद्यामाययोभेदं निरसितुं सामानाधिकरण्यं आवर्यविचेपग्रति-रूपग्रब्दप्रदित्तिनिमत्तभेदात् सहप्रयोगः ब्रह्मवाविद्यया संसर्दित न तते। जीव इति ग्रारीरकार्थं इत्यर्थः। तर्हि स्वन्नारः किमिति

चस्तानां प्रतिषेधायेदं ग्रारीरकमारअमेक एव परमेश्वरः कूटखनिलो विज्ञानधातुरविद्यया मायया मायाविवद्नेकधा विभाशते नान्या विज्ञानधातुरस्रोति। यन्तिदं परमेश्वरवाक्ये जीवमाश्रद्धा प्रतिषेधति स्वकारः नामभावादित्यादिना (१।३। १८।) तत्रायमभिप्रायः नित्यशुद्धबृद्धम्तः मत्यखभावे कृटस्य-नित्य पकस्मिन्म क्षेऽरूपे परमातानि तदिपरीतं जैवं रूपं था-सीव तलमलादिपरिकल्पितं तदात्मैकलप्रतिपादनपरवार्क्योन्। चोपतेर्देतवादप्रतिषेधेयापने यामीति परमात्मना जीवादन्यलं द्रढयति, जीवस्य तु न परसादन्यलं प्रतिपिपादि यपित किन्वनुवदत्येवाविद्याकित्यतं लेकिप्रसिद्धं जीवभेदं। एवं हि खाभाविककर्द्धलभाकुलानुवादेन प्रवत्ताः कर्मविधया न वि-रुधना इति ‡मन्यते, प्रतिपाद्यन्तु शास्त्रार्थमात्मे कलमेव दर्श-यति ग्रास्तदृष्ट्या द्वपदेशे वामदेववदित्यादिना, वर्णित-श्वासाभिर्विददविदद्वेदेन कर्माविधिविरोधपरिहारः॥

भेदं बृते तचा ह। यन्तिति। परमात्मनी (संसारिल सिद्धार्थं जीवा द्वेदं द्रष्यति। तस्यासंसारिलिनिस्ययाभावे तदभेदोत्ताविष जीवस्य संसा-रित्वानपायादित्यर्थः। च्यधिष्ठानस्य कल्पिताङ्केदेऽपि कल्पितस्याधिष्ठा-नात्र एथक्षिमिया इ। जीवस्य त्विति। किल्पतभेदान्मानस्य फलमाइ। एवं चीति। सूत्रेष्यभेदी नाक्ष इति सान्तिं निरस्यति। प्रतिपायमिति। चात्मेति। तृपगच्छनीत्यादिस्चाणि चादिपदार्थः। नन्वदेतस्य शा-स्नार्थले दैतापेच्चविधिविरोधस्तवाह । वर्णितस्रेति । अदैतमजानतः क ल्पितदैता श्रया विधया न विदुष इति सर्वम्पपन मित्रर्थः।

<sup>\*</sup> सत्येति का॰ वर्ध॰ से।॰ पु॰ नास्ति। † एकसिः निरंभे दति का॰ चसिङ्गिनि निर्विभेषे दति वर्ध॰।

<sup>1</sup> मन्यते इति स्थाने प्रतिपाद थिष्यतौति का॰।

# ऋन्यार्थञ्च परामर्गः॥ २०॥

त्रथ यो दहरवाक्यभेषे जीवपरामभी दर्भितः त्रथ य एष मम्प्रमाद दत्यादिः स दहरे परमेश्वरे याख्यायमाने न जीवा-पासनीपदेग्रा न प्रकृतविभेषीपदेश दत्यनर्थकलं प्राप्तातीत्यत श्राह, त्रन्यार्थः। श्रयं जीवपरामर्भः न जीवखढ्पपर्य्यवसायी किन्तु हि परमेश्वरखढ्पपर्य्यवसायी, कथं मम्प्रसादभव्दोदितो जीवा जागरिते व्यवहारे देहेन्द्रियपञ्चराधकी स्रला तदासनानिर्मितांश्व खप्तानाडी चरे। उनुस्य ह्यानः भरणं प्रेषुक्भय-द्यादिष्या स्त्रानाडी चरे। उनुस्य ह्यानः भरणं प्रेषुक्भय-द्यादिष्या स्त्रानाडी चरे। उनुस्य ह्यानः भरणं प्रेषुक्भय-द्यादिष्य प्रत्रावख्यायां परं ज्योनिराकाभभिनिष्य ते परं ब्रह्मोपसम्बद्य विभेषविज्ञानवन्तं परित्यज्य खेन द्येणाभिनिष्य ते यद्योपसम्बन्त्यां परं ज्योतिः, येन खेन द्येणायमभिनिष्य ते स एष त्रात्मापहतपाभवादिगुण उपास्य दत्येवमर्थे। उयं जीवपरामर्भः परंभेश्वरवादिने। उप्युपपद्यते॥

## ऋच्य सुतेरिति चेत्तदुक्तं॥ २१॥

यदणुकं दहरे।ऽस्मिनन्तराकाश द्रत्याकाशस्यान्यतं श्रूय-माणं परमेश्वरे ने।पपद्यते, जीवस्य <sup>†</sup>लाराग्रे।पिमतस्यान्यत-

रवं प्रजापितवाकी जीवानुवादेन ब्रह्मण रवापहतपापावाद्यकी जीवे तदसम्भवाद्य जीवे। दहर ह्याक्तं तिर्ह जीवपरामण्स्य का गतिरियत चाह। चान्यार्थस्थेति। सूत्रं यावरे। चयेयादिना। प्रकृते दहरे विश्वेषा गुणक्तदुपदेशोऽपि नेयर्थः। तत्र दहरवाकाशेष-रूपं सम्मसादवाकामाश्रद्धापूर्वकं दहरब्रह्मपरत्वेन याचरे। क्यमि-यादिना॥

<sup>\*</sup> याना इति का॰ वर्ध॰ मेा॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> लारायमाचार्पामतस्येति का॰ वर्ध॰ सो॰ पु॰ पाठः।

मवक ल्यत इति तस्य परिहारो वक्तयः। उक्तो ह्यस्य परिहारः "परमेश्वरस्थापे ज्ञिकम ल्यालमवक ल्यत इत्यर्भकी कस्वात्तह्यपदेशाच नेति चेन्न निचाय लादेवं यो मवचे त्यत्र स एव
परिहारो उनुसन्धातय इति स्चयति। श्रुत्येव चेदम ल्यलं
प्रस्तुकं प्रसिद्धे नाका श्रे ने प्रमानवाया यावान् वा श्रयमाकाश्रस्तावाने घे। उन्हें द्य श्राका श्रदित ॥

### अनुहातेसास्य च ॥ २२ ॥

न तत्र स्र्थी भाति न चन्द्रतार्कं ने आ विद्युती भानित कुते। उयमित्रः तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा मर्व-मिदं विभातीति समामनित्त । तत्र यं भान्तमनुभाति सर्वं यस्य च भासा सर्वमिदं विभाति स किं तेजे। धातुः किस्य-दुत प्राज्ञ श्रात्मेति विचिकित्सायां तेजे। धातुरिति तावत् प्राप्तं, कुतः तेजे। धात्रनामेव स्रय्यादीनां भानप्रतिषेधात्।

उपाखलादल्यलमुक्तमिति व्याख्याय दुत्या निरक्तमित्यर्थान्तरमाह। स्रुत्येव चेदिमिति। एवं दह्वरवाक्यं प्रजापतिवाक्यञ्च समृशे निर्मुशे च समन्वितमिति सिद्धं॥

चनुक्ततेक्तस्य च। मुख्कवाक्यमुदाइरित। न तत्रेति। तिस्मन् ब्रह्मार्या विषये न भाति तं न भासयती यावत्। यदा चख्नभास्करादि-न भासयति तदा चल्पदीप्तेरमेः का कघेत्याह। कुत इति। किञ्च सर्वस्य सूर्यादेक्तद्भास्त्रताच्च तद्भासकलिमत्याह। तमेवेति। चनुग-मनवदनुभानं स्वगतमिति एष्ट्वां निरस्थति। तस्रेति। तत्रेति सप्तम्याः सति विषये च साधारस्थात् संग्रयमाह। तत्रेति। पूर्वत्रातम्ब्रुत्यादि-

<sup>\*</sup> परमेश्वरेऽष्यापेचिकमिति का॰ वर्ध॰ मे।॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> एवेहिति का॰ वर्ध॰ भी॰ प्॰ पाठः।

तेज:खभावकं हि चन्द्रतारकादि तेज:खभावके एव सुर्यं भासमानेऽहिन न भासत द्रित प्रसिद्धं, तथा सह सुर्येण सर्विसदं चन्द्रतारकादि यिसान्न भासते सेऽिप तेज:खभावक एव कि विद्यवगस्यते । श्रनुभानमि तेज:खभावक एवोपपद्यते \*समानखभावके व्यनुकारदर्शनात्, गच्छन्तमनुगच्छतिति वत्, तस्मात् तेजोधातुः कि श्विदित्येवं प्राप्ते श्रूमः । प्राच्च एवायमात्मा भिवतुमर्हति । कस्मात् श्रनुकतेः, श्रनुकरण्णमनुक्रतिः, यदेतत्त्वमेव भान्तमनुभाति सर्विमत्यनुभानं तत् प्राच्चपदिग्रहेऽवकच्यते । भारूपः सत्यमङ्कच्य द्रित हि प्राच्चमात्मामनिन्त, न तु तेजोधातुं कि श्चित् सूर्यादये।ऽनुभान्तीति प्रसिद्धं । समलाच तेजोधातुनां सूर्यादये।ऽनुभान्तीति प्रसिद्धं । समलाच तेजोधात्मनं सूर्यादये।ः

बनादाकाण्या व्यस्य रिष्यागादीश्वरे रित्तराश्रिता तथे हापि सित सप्तमोवनात् वर्त्तमानार्थयागेन यिसान् सित स्र्यादया न भान्ति न तेजीविश्वेष उपास्य इति भविष्यदर्थे रित्तराश्रयणीया अधुना भासमाने स्र्यादी न भातीति विरोधात् इति दशान्तेन पूर्व-पच्चयित । तेजीधातुरिति । तेजीधानं निर्मुणस्ययंज्योतिरात्मज्ञान-मित्युभयत्र पनं । तेजीधातुले निङ्गमाह । तेजीधातुनामिति । यत्ते-जसोऽभिभावकं तत्तेज इति व्याप्तिमाह । तेजीधातुनामिति । यत्ते-जसोऽभिभावकं तत्तेज इति व्याप्तिमाह । तेजीधातुनामिति । यत्ते-जसोऽभिभावकं तत्तेज इति व्याप्तिमाह । तेजीधातुनामिति । यत्ते-मानमिति । तते । विक्रस्थमानं विविच्यतमिति भावः । मुख्यसम्भवे विवच्यानुपपत्तेः मुख्यानुभाननिङ्गात् सर्वभासकः परमात्मा स्वभाव-कोऽत्र याह्यः इति सिद्धान्तमाह । प्राज्ञ इति । प्राज्ञत्वं स्वप्रका-प्रकालं भासकत्वार्थमुक्तां, तत्र श्रुतिमाह । भारूप इति । मानाभावाच

<sup>\*</sup> समानसभावनेष्येवेति का॰ वर्ध० से।० पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> वत् इति उत्त प्॰ नासि।

प्रदीपान्तरमनुभाति। यद्युक्तं समानखभावके खनुकारो दृश्यत इति नायमेकानो नियमोऽस्ति भिन्नस्रभावकेष्यपि स्न-नुकारो दृश्यते, \* यथा सुतप्ताऽयः पिण्डोऽम्यनुक्ततिर्ग्निं दहन्त-मनुद्रहति, भीमं वा रजी वायुं वहन्तमनुवहतीति। ऋनुकते-रित्यनुभानमसुस्रचत्। तस्य चेति चतुर्थपादमस्य श्लोकस्य स्रच-यति। तस्य भाषा पर्वसिदं विभातीति च तद्भेतुकं भानं सूर्या-देरच्यमानं प्राज्ञमात्मानं गमयति । तद्वा च्यातिषां च्यातिरा-युर्दे।पासतेऽस्तमिति <sup>†</sup> हि प्राज्ञमात्मानमामनन्ति। तेजाऽन्तरेण तु सूर्यादितेजा विभातीत्यप्रसिद्धं विरुद्धञ्च, तेजीऽनारेण तेजी-उन्तरस्य प्रतिघातात्। अय वा न सर्स्यादीनामेव भ्लाकपरि-पठितानामिदं तद्भेतुकं विभानमुखते, किं तर्षि पर्वमिद-मित्यविशेषश्रते: भर्वस्वैवास्य नामरूपित्रयाकारकपालजातस्य याभिव्यक्तिः सा ब्रह्मच्योतिः सत्तानिभित्ता। यथा सूर्य-च्योतिः मत्तानिमित्ता मर्वस्य रूपजातस्याभियतिस्वदत्। न

तेजोधातुर्ने ग्राह्म इत्याह । न लिति । किञ्च सूर्यादयस्तेजोऽन्तरभान-मनु न भान्ति तेजस्वात् प्रदीपविद्याह । समलाचेति । योऽयमनु-करोति स तज्जातीय इति नियमा नास्तीत्याह । नायमेकान्त इति । पीनरुक्त्यमाप्रञ्जोक्षानुवादपूर्वकं सूत्रोक्षं हेलन्तरं व्याच्छे । चनु-क्रतेरिति । तमेव भान्तमित्यवकारोक्षं तद्भानं विना सर्वस्य एयग्भा-नाभावरूपं चनुभानमनुक्रतेरित्यनेनोक्षं । तस्य चेति । सर्वभासकत्व-मुक्तं इत्यपीनरुक्त्यमित्यर्थः । चात्यनः सूर्यादिभासकत्वं स्रवन्तरप-सिद्धमविरुद्धञ्चेत्याह । तदेवा इति । सर्वभ्रव्दः प्रज्ञतसूर्यादिवाचक-

यथेति का० वर्ध० पु० नासि ।
 चिद्रिति का० वर्ध० पु० नासि ।

तत्र स्था भातीति च तत्र प्रव्यमाहरण् प्रक्रतग्रहणं दर्भयति प्रवत्य ब्रह्म यस्मिन् द्याः पृथिवी चान्तरिचमातिमत्यादिना। श्रमन्तरञ्च, हिरणमये परे कोषे विरजं ब्रह्म निक्षणं। तत्कु सं च्यातिषां च्यातिस्त्यत्य द्रम्त्यतं न तत्र स्था भातीता। यदणुकं सर्व्यादीनां तेजमां भानप्रतिषेधसोजाधातावेवान्यसित्रवक्त्यते स्थादीनां तेजमां भानप्रतिषेधसोजाधातावेवान्यसित्रवक्त्यते स्थादीनां तेजमां भानप्रतिषेधसोजाधातावेवान्यसित्रवक्त्यते स्थादीनां तेजमां भानप्रतिषेधसोजाधातावेवान्यसित्रवक्त्यते स्थादवित्यां \*च्यातिषां इति, तत्रवानुभानं
स एव तेजाधातुरच्या न सस्भवतीत्युपपादिनं। ब्रह्मण्यपि चैषां
भानप्रतिषेधाऽवक्त्यते, थता यद्पचभ्यते तत् स्थां ब्रह्मण्ये
च्यातिषापनभ्यते, ब्रह्म तु नान्येन च्यातिषापनभ्यते, स्वयंच्यातिषापनभ्यते, ब्रह्म तु नान्येन च्यातिषापनभ्यते, स्वयं-

तेन याखातः। सम्पति तस्यासङ्गवदुत्तितां मलाऽर्थान्तरमादः। स्रथं वेति। तनेति सर्वनामस्रथा प्रकृतं ब्रह्म याह्यमियादः। न तत्र स्रथं इति। किञ्च स्पष्टब्रह्मपरपूर्वमन्नाकाङ्गापूरक्रालादयं मन्ते। ब्रह्मन्याद्यपेद्यया परे कीवे स्थानन्दमयास्थे प्रकृशिव्दतं ब्रह्म विरजं स्थान्तुक्रमलस्यं निस्तां किन्ययं स्थादिसाद्यिम् तं ब्रह्म-वित्प्रसिद्धमियाः। सित सम्पीपन्तमनुवदति। यदपोति। स्था-यभिभावकतेनोधाता प्रामाणिके तस्येद् यहण्यपङ्गा स्थात् न तत्र प्रमाणमक्तीयादः। तनेति। सिद्धान्ते तनेति वाक्यार्थः क्यमियाशद्यास्मात्मक्तीयादः। तनेति। सिद्धान्ते तनेति वाक्यार्थः क्यमियाशद्याद्यासम्पत्तियादः। तनेति। सिद्धान्ते तनेति वाक्यार्थः क्यमियाशद्याद्या वस्तान्ते। सिद्धान्ते तनेति वस्त्यनीयं प्रयाद्यादिरोधनिरासाय, विषयसप्तमीपन्ते तु न भासयतीवस्त्रतिणक्याद्याद्यादेमान्नमवक्त्य न स्रत्याग्रहति लाघवं, स्रवी व्रह्माणि विषये सूर्यादे-

<sup>\*</sup> ज्यातिषामिति सा॰का॰ वर्ष॰ पु॰ नास्ति।

<sup>†</sup> तव तु स एवेति का० वर्ध० पु॰ पाटः।

यनिक न तु ब्रह्मान्येन खञ्चते, श्रात्मनैवायं ज्योतिवास्ते श्रम्यो निष्ठ रह्मते द्वादिश्रिक्यः॥

## श्रिप च सार्य्यते ॥ २३ ॥

ऋषि चेदं रूपं प्राज्ञस्वैवास्ननः सार्यते भगवद्गीतासु।

"न तद्भास्यते स्र्यो न प्रमाङ्गो न पावकः।

यद्गला न निवर्त्तने तद्भास पर्मं सक्ष"॥ दति।

"यदादित्यगतं तेजा जगद्भाष्यतेऽस्ति न।

यचन्द्रमसि यचाग्नी तत्त्वेजा विद्धि सासकं"॥ दति च॥

# शब्दादेव प्रमितः॥ २८॥

श्रुष्टमात्र: पुरुषे। सथा श्रात्मिनि तिव्यति इति श्रूयते, तथा श्रुष्टमात्रः पुरुषे। ज्ये।तिरिवाधूमकः ईशाने। स्तम-

भीसिकत्विविधेन ब्रह्मभास्यतम्यत इत्यर्थः। येनान्यभास्यत्नेन होतुना स्र्यादयक्तिमिन् ब्रह्मणि विषये भासकाः सुः, तथा तु ब्रह्मात्वीन नी-पन्यते स्वप्रकाण्यतादिति योजना। उक्तमेव श्रुत्यन्तरेण प्रव्यति। ब्रह्मति। स्वप्रकाण्यत्वीद्वाभास्त्रते च श्रुतिदयं। ग्रह्णायोग्यत्वादग्रह्म इत्यर्थः॥

रिजधाहारपचे स्मृतिबलमण्यकी व्याह। खिप चेति। सूचं याचरो । खिप चेति। अभारतने सर्वभासकते च क्षीकदयं दर्य्यं तस्मादनुभानमन्त्री ब्रह्मणि समन्वित इति सिद्धं॥

प्रव्यादेव प्रमितः। काठकवाकां पठित । खजुरुति । पुरुषः पूर्णी-ऽध्यातमि दिइमध्ये खजुरुमाचे इदये तिस्ती बजुरुमाच ह्युधते तस्येव परमातमलवादिवाक्यान्तरमा इ। तथित । खधूमकमिति पठ-नीयं। योऽजुरुमाचे। जीवः स वस्तेता निर्धूमच्योतिर्वि क्रिमं लप्रकाण-रूप हित तमधं संशोध्य तस्य ब्रह्मालमा इ। ईशान हित । तस्या-दितीयलमा इ। स स्वेति। फालवयेऽपि स स्वास्ति नान्यत् निच- व्यस्य म एवाद्य म ज श्व एतदैतत् इति च। तत्र योऽयमङ्गुष्ठ-मात्रः पुरुषः श्रूयते, म किं विज्ञानात्मा किं वा परमात्मेति मंश्रयः। तत्र परिमाणोपदेशादिज्ञानात्मेति तावत् प्राप्तं। न ख्वनन्तायामविस्तारस्य परमात्मनोऽङ्गुष्ठमात्रपरिमाणमुपदि-स्थेत।विज्ञानात्मनस्द्रपाधिमचात् मस्ववित कयाचित् कल्पन-याङ्गुष्ठमात्रलं, स्टतेश्व,

श्रय महावतः कायात् पामवद्धं वमङ्गतं।
श्रङ्गुष्टमात्रं पुरुषं नियक्षं यसा वलात्॥ इति।
निष्ठ परमेयरो बलाद्यमेन निष्कष्टुं मकाः, तेन \*तत्र संमार्याङ्गुष्टमात्रो निश्चतः स एवेद्दापोह्येवं प्राप्ते ब्रूमः। परमात्सीवायमङ्गुष्टमात्रपरिमितः पुरुषो भवित्सर्द्धति। कस्मात्
प्रब्दात् ईमाना स्रतभयस्थेति। न ह्यन्यः परमेयराद् स्रत-

भयस्य निरङ्कभभीभिता। एतदै तदिति च। प्रकृतं पृष्टमिचा-

केतसा दृष्टं ब्रह्म तदेतदेवेत्यर्थः। परिमाणेशानश्रव्दाभ्यां संश्रयमाह । तनेति। यथानुभानादिनिङ्गात् णिजधाहारेण सूर्य्याद्यगापरा ब्र-ह्मेत्युक्तं तथा प्रथममञ्जूतपरिमाणिङ्गात् जीवप्रतीताधीशाने (स्मिति ध्यायेदिति विध्यधाहारेण ध्यानपरं वाक्यमिति पूर्वपद्ययित। तज्ञ परिमाणेति। पूर्वपद्ये ब्रह्मदृष्ट्या जीवापाक्तिः, सिद्धान्ते तु प्रत्य-ग्रद्धीकाज्ञानं पालमिति मन्तयं। आयामा देधां विक्तारा महन्तमिति भेदः। क्याचिदिति। खङ्गस्रमाजहृदयस्य विज्ञानश्रव्दित बुद्धभे-दाध्यासकत्यनयेत्यर्थः। स्मृतिसंवादाद प्रङ्गस्यमाज्ञा जीव हत्याह। स्मृतेस्रिति। खथ मरणानन्तरं यमपाश्चवंद्धं कार्मवश्चं प्राप्तमित्यर्थः। बचापीश्वरः किं न स्थादित्यत आह। न हीति। प्रभवति संयमने

<sup>\*</sup> तत्रेति का॰ वर्ष॰ पु॰ नास्ति।

नुसन्दधाति, एतदैतत् यत् पृष्टं ब्रह्मीत्यर्थः। पृष्टञ्चे ह ब्रह्म। "श्रन्यच धर्मादन्यचासात् कताकतात्। श्रन्यच स्ताच भव्याच वक्तत् पण्यमि तदद" इति। शब्दादेवेति श्रभिधानश्रुतेरेवेशान इति परमेश्वरोऽवगम्यत दत्यर्थः। कथं पुनः सर्वगतस्य परमात्मनः परिमाणोपदेश दत्यच ब्रूमः॥

### इद्यपेचया तु मनुष्याधिकारत्वात् ॥ २५ ॥

मर्वगतस्वापि परमात्मना इदयेऽवस्वानमपेच्याङ्गुष्ठमाच-लिमदमुच्यते, त्राकाणस्वेव वंणपर्वापेचमरित्नमाचलं। न ह्यञ्च-मातिमाचस्वैव परमात्मनाऽङ्गुष्ठामाचलमुपपद्यते। न चान्यः परमात्मन दह ग्रहणमहित ईणानणब्दादिम्य दत्युक्तं। ननु प्रतिप्राणिभेदं इदयानामनवस्थितलात्त्तदपेचमयङ्गुष्ठमाचलं

ममापि विष्णुरिति यमस्येश्वरिनयम्यलस्परणादिति भावः। भूत-भयस्येयपपद।द्वाधकाभावाच र्रणान इतोणलण्ड्यानरङ्गणमोणिता भातीति श्रुत्या लिङ्गं बाध्यमिति सिद्धान्तयति। परमात्मेवेति। पक-रणाच ब्रह्मपरमिदं वाक्यमित्याह । एतदिति। प्रब्दो वाक्यं लिङ्गात् दुर्वलमित्याण्ड्याह। प्रब्दादिति॥

करः सक्तिष्ठः खरितः। मुखाङ्गुष्टमाची जीवी ग्रिष्ठातां किं गौणग्रहणेनेवात खाह। न चान्य र्रात। सित सम्भवे मुख्यप्रही-उन्यायः खन तु श्रुतिविरोधादसम्भव र्रात गौणग्रह रव्यर्थः। मनु-ष्यानेवेति चैवर्णिकानेवेव्यर्थः। प्रक्तावादिव्यनेन पश्चादीनां देवाना-म्घीणाचाधिकारो बाधितः। तन पश्चादीनां प्रास्त्वार्थज्ञानादिसाम-ग्रुभावात् कर्माण्यप्रक्तिः, रन्त्रादेः खदेवताको कर्माण खाहेण्रेन द्रवाद्यागायागादण्रक्तिः, स्टिष्ठीणामार्थेयवर्णे स्वयन्तराभावादण्रक्तिः।

ने।पपद्यत इत्यत उत्तरमुच्यते, मनुष्याधिकारलादिति। शास्तं द्यविशेषप्रवत्तमपि यनुष्यानेवाधिकरोति धनालादर्थिलाद-पर्युद स्त्र तादुपनचनादिशास्त्राचिति । वर्णितभेतदधिकार्स-चणे, मनुष्याणाञ्च नियतपरिमाणः कायः, श्रीचित्येन नियत-परिमाणमेव देवामङ्गुष्टमाचं इदयं। श्रता मनुष्याधिकार-लाच्छास्तरा मनुष्यहृदयावस्वानापेचमङ्गुष्टमा चलमुपपन्नं पर-मात्मनः। यद एकं परिमाणीपदेशात् स्टतेश्व संमार्थेवाय-मङ्गुष्टमाचः प्रत्येतय इति तत् प्रत्युच्यते स त्रात्मा, तत्त्वमधी-

अर्थिलादिवानेन निष्कामानां मुमुच्चूणां स्थावराणाञ्चाधिकारा वा-रितक्तत्र मुमुक्त्रणां युद्धार्थिले नित्यादिष्यधिकारी न काम्येषु युद्ध-चित्तानां मोत्तार्थिले अवणादिषु यञ्जनेव्यधिनारो न नर्म्मखिति मन्तर्यं। श्रृहस्याधिकारं निरस्यति। खपर्य्युदस्तलादिति। श्रुहो यज्ञे नावसाप्त रति पर्युदासात्, उपनयीत तमध्यापयीतेति शास्त्राच न यू इस्य वैदिको कर्म्माण्यधिकारः। तस्यैकजातिलस्मते रूपनयनप्रयुक्त-दिजलाभावेन वेदाध्ययनाभावात्। अचापेचिता न्यायः षष्ठाधाये वर्णित इखाइ। वर्णितमिति। खर्मकामी यजेतेखादिशास्त्रस्थावि-श्रेषेण सर्वान् पालार्थिनः प्रति प्रवत्तवात् प्राणिमात्रस्य सुखार्थि-लाच पालार्चे कर्माण पश्वादीनामधिकार इत्याप्रद्धीतारीत्या तेषां श्क्षत्वाभावात् खर्मकामपदं मनुष्यपरतया सङ्काच्य मनुष्याधिकार-लखापि चातुर्वर्णाधिकारमाश्रङ्घ वसन्ते ब्राह्मणाऽयोगादधीत यीयो राजन्यः गरदि वैश्य इति चयायामेवासिसम्बन्ध अवसात् तेषामेवाः धिकार इति वर्णितसिखर्थः। प्रक्तते किमायातं तत्राहः। मनुष्या-णाचिति। प्रायेण सप्तवितिक्तिपरिमिता मनुष्यदे इ हत्यर्थः। स्वम-कुष्ठप्रव्दः इत्यरिमाणवाचकः तत्रस्यं वस्त बच्चयतीत्युक्तं सम्पति तक्कव्देनाङ्गुष्ठमात्रजीवमनूचायमीशान इति ब्रह्माभेदो बाध्य इति वक्तं उक्तमनुबद्ति। यदपीति। प्रतिपाद्याभेदविरोधात् चन्वाद्या-

त्यादिवत् संसारिण एव मतोऽङ्गुष्ठसाचस्य ब्रह्मावसिदमुपदि-श्वत दति। दिरूपा हि वेदान्तवास्थानां प्रष्टित्तः, कित् परमात्मस्कूपिन्हूपणपरा किचिदिज्ञानात्मनः परमात्मेक-लोपदेशपरा। तदच विज्ञानात्मनः परमात्मनेकलमुपदिश्व-ते नाङ्गुष्ठमाचलं कस्यचित्। एतमेवाधं परेण स्पष्टीकरिष्यति। श्रङ्गुष्ठमाचः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां इदये मित्विष्टः। तं स्वाच्छरीरात् प्रष्टहेन् मुद्धादिवेषीकां धेर्येण तं विद्या-च्छुक्रसम्हतमिति॥

क्षरमात्रलं बाधं तात्यर्थार्थस्य बलवन्तादित्या इ। तदिति। क्वचिद-स्यूनिमयादी, क्वचित्तत्त्वमसीयादी। ननु परमात्मनाऽङ्ग्रपरिमाणलं न सम्भवतीति खनकारेण हृदयापेचमङ्ग्रमानलमुक्तं दिविधेला-दिभाष्यात् जीवमुद्दिश्य ब्रह्मलबोधनमिति प्रतीयते इति स्रजार्था-स्पर्शिताद्भाष्यमन्पपनिति चेत् न भाष्यतात्र्यानिभ चानात्। कठ-वस्तीवाक्यस्यावान्तरतात्पर्यमेत्रं महातात्पर्यद्वैतं तत्रावान्तरतात्पर्यः म्पास्ये ब्रह्माण महातात्र्याञ्च चेये ब्रह्माण खत रव भाष्यकारी-र्वाच्यदयोपन्यासः छतः। खत रवीपासनापालं कठवल्यामेव शते चैना च हृदयस्य नाख इत्वादिना नेिधितं। चत एव चतुर्घाध्याये दितीयचरणे तदेने इति सुचाऽर्डविद्यां प्रक्रत्य समानित इति भाष्य-कारैः प्रथमवान्यस्य उपास्ये ब्रह्माण तापर्यमिति पकटी छतं। इत्यं चाचलभाष्यं महातालार्थाभिषायकमिति द्रस्यं। रामान्जभाष-कता तु पूर्वपची असङ्गायतात्मर्थाचानेनेव कत इववधेयं। रक्तवार्थे वाका प्रेषमनुकूलयति । स्तमिति । श्रुतिर्यमो वा कर्त्ता द्रस्यः जीवं परहत् प्रयम् कुर्छात् धेर्येण बलवदिन्त्रियनिग्रहादिना तं विविक्तमा-त्मानं युक्कं खप्रकाशमस्तं जूटस्यं बच्च जानीयादिव्यर्थः। तस्मात कठ-वाकां प्रत्यात्र सार्ण ज्ये समन्वतमिति सिद्धं ॥

## तदुपर्य्यपि वादरायणः सम्भवात् ॥ २६ ॥

यक्षुष्ठमा ययु तिर्मनुष्य इदयापेचा मनुष्याधिकार लाच्छास्त-स्थेत्युक्तं, तत्म मङ्गादिद मुच्यते। बाढं, मनुष्यानधिकरे ति प्रास्तं न तु मनुष्याने वेती इ ब्रह्मज्ञाने नियमे । ऽस्ति, तेषां मनुष्याणा-मुपरिष्टाचे देवाद यस्तानष्यधिकरोति प्रास्त्रमिति वादरायण त्राचार्यो मन्यते, कस्मात् सम्भवात्। सम्भवति हि तेषा मष्यर्थि-लाद्यधिकारकारणं। तचार्थिलं तावन्यो चित्रषयं देवादी नामपि सम्भवति विकारविषय विस्तृत्य नित्य लाले। चनादिनिमित्तं। तथा सामर्थमित तेषां सम्भवति मन्त्रार्थवादे ति इासपुराण लोके भेषे।

शास्त्रस्य मन्ष्याधिकारले देवादीनां ब्रह्मविद्यायामप्यनिधकारः स्थादित्याशङ्खाह । तदुपर्थिप सम्भवात्। नन् समन्वयाधायेऽधि-कारचिन्ता न सङ्गतेखत चाह। चङ्गछेति। स्नृतस्रोपेचानईलं प्रसङ्गः चत्र मनुष्याधिकार लेख्या स्नतानां देवादीनां वेदान्त अवणा-दावधिकारोऽस्ति न वेति सन्दे हे भागासत्तानां वैराग्याद्यसम्भवा-द्वेति प्राप्ते सिद्धान्तमात्त् । बाढमिति । एवमधिकारविचारात्मका-धिकरगादयस्य प्रासिङ्की सङ्गतिः। स्रत पूर्वपद्ये देवादीनां ज्ञानानिधकारात् देवलपाप्तिदारा क्रममृक्तिपालासं दचरायुपासनास क्रममुख्यरिकां मन्ष्यायां चप्रवित्तः पतं सिद्धान्ते तु प्रवित्तः। उपासनाभिरेवलं प्राप्तानां अवणादिना ज्ञानान्म्तिसम्भवादिति सफली (यं विचारः। नन् भागासक्तानां तेषां माचार्थिताभावा-बाधिकार इत्यत चाह। चार्चलं तावदिति। विकारलेनाचत-विषयसुखस्य च्रियादिदेषिट्या निर्तिश्यसुखमीचार्थितं स च्वप्रक्रतीनां देवानां सम्भवतीत्वर्धः। निनन्त्राय खाद्देत्यादी चतुर्थान्त-शब्दातिरिक्ता विग्रहवती देवता नास्ति शब्दस्य चासामर्थाद्वाधि-कार इत्यत चा ह। तथेति। चर्चित्वविद्वर्घः। चपर्युद्सत्तमा इ।

न च तेषामिति। युद्रे। यद्ये न क्षुप्त इतिवत् देवादीनां विद्याधिकार्यनिष्ठेषे नाक्तीव्यर्थः। ननु विग्रहवक्तेन दृष्टसामर्थ्ये सत्वप्यपनयनाभावात् प्रास्तीयसामर्थ्यं नाक्तीव्यत् चाह् । न चेति । जन्माक्तराध्ययनवलात् खयमेव प्रतिभाताः स्मृता वेदा येषां ते तथा
तद्भावादित्वर्थः। बालादिषु प्रविष्ठपिण्णाचादीनां वेदोद्गोषदर्शनात्।
देवयोनीनां जन्माक्तरसारणमस्तीति स्मृतवेदान्तानामर्थविचारो युक्त
इत्वर्थः। देवानाञ्च ऋषीणाञ्च विद्याधिकारे कारणमर्थितादिकमुक्ता
श्रीतं गुरुकुलवासादिलिङ्गमाह । चिप चेति । ननु व्रद्धविद्या देवादोवाधिकारोति वेदार्थतात् चिष्ठहोचवित्यत चाह । यदपोति ।
देवानां कर्मस् नाधिकारः देवताक्तराणामृद्देश्यानामभावादिति
प्रथमसूचार्थः, ऋषीणामनधिकारः ऋष्यक्तराभावात् ऋषियुक्ते कमर्मस्वार्थः, ऋषीणामनधिकारः ऋष्यक्तराभावात् ऋषियुक्ते कमर्मस्वार्थः, ऋषीणामनधिकारः इत्यर्थः, न ह्यक्ति येनासामर्थः स्थान तदिति। चसामर्थक्षं कार्यः इत्यर्थः, न ह्यक्ति येनासामर्थः स्था-

<sup>\*</sup> जपनयनशास्त्रिति मा॰ का॰ वर्ध॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> निवर्त्तिति भाे का वर्षे पु पाठः।

धिकारः केन वार्यते। देवाद्यधिकारेऽष्यङ्गुष्टमात्रश्रुतिः खा-ङ्गुष्टापेचया न विरुध्यते॥

## विरोधः कर्म्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्तेर्दर्भनात् ॥ ५७ ॥

स्वादेतत् यदि विग्रहवत्त्वायभुपगमेन देवादीनां विद्या-स्वधिकारे। वर्ष्णेत विग्रहवत्त्वात् स्वलिगादिवत् दृद्धादीनामपि स्वरूपमित्रधानेन कर्माङ्गभावे।ऽभ्युपगस्वेत, तदा च विरे।धः कर्माणि स्वात्, न होन्द्रादीनां स्वरूपमित्रधानेन यागेऽङ्गभावे। दृस्यते, न च सम्भवति। बद्धषु यागेषु युगपदेकस्वेन्द्रस्य स्वरूप-सन्निधानानुपपत्तेरिति चेत्, नायमस्तिविरे।धः, कस्नादनेकप्र-

दिति भ्रेषः, तथा या देवानां प्रत्यबुद्धात स एव तदभवत्, तथवीणा-मिति वाक्यबाधाऽप्यनुमानस्य द्रस्यः। ननु देवादीन् प्रत्यक्षुरुमाचश्रुतिः कथं तेषां महादेहत्वेन हृदयस्यास्तदक्षुरुमाचलाभावात्। च्यतः श्रुतिषु तेषां नाधिकार द्रत्यत चाह । देवायधिकारेऽपीति॥

ननु मन्त्रादीनां प्रतीयमानिवयच्चत्वे तात्पर्थं कल्पियता देवा-दीनामधिकार उक्तः स चायुक्तः चन्यपराणां तेषां प्रयच्चादिविरो-धेन खार्थे तात्पर्थकल्पनानुपपत्तिरिव्याच्चिप्य स्चचतुष्ययेन परिच्-रित । विरोधः कर्म्मणोव्यादिना। वर्ण्यत, तर्ज्ञीति श्रेषः। खरूपं वि-प्रचः, च्यान्युपामे प्रवच्चेण देवता दृश्येत न च दृश्यते चतो योग्या-नुपकञ्था देवताया विग्रचव्या चमावात् सम्मदानकारकाभावेन कर्मानिष्यत्तिनं स्थादिव्याच् । तदा चेति । विग्रचस्याङ्गलं चनुप-लिक्षवाधितं युक्त्या च न सम्भवतीव्याच् । न चेति । तस्मादर्थापचित-शब्द स्व देवता तस्या च्येतनत्वाच विद्याधिकार इति शङ्कार्थं परिचरति । नायमिति । स्तस्यापि देवस्य योग्वकादनेकदेच-प्राप्तिः श्रुतिस्कृतिदर्शनात् सम्भवति । चते । न कर्म्मणि विरोध इति तिपत्ते:। एक खापि देवतात्मना युगपदने क खरूपप्रतिपत्तिः समावति। कथ मेतदवगस्यते, दर्भनात्। तथा हि कित देवा द्र खुपक्रस्य चय ची च भता चय ची च महस्रेति निरुच्य कतमे ते द्र ख्रां एच्छायां महिमान एवेषामेते चयक्तिं भत्तेव देवा दित ब्रुवती श्रुतिरे के कस्य देवतात्मना युगपदने करूपतां दर्भयति। तथा चयक्तिं भतोऽपि षडा चन्तर्भावक्र मेण कतम एको देव दित प्राण दित प्राणेक रूपतां देवानां दर्भयन्ती तस्रेने विसस्य प्राणस्य युगपदने करूपतां दर्भयति। तथा स्टितरिप "श्रात्मनो वै भहस्राणि बह्नित भरतर्थभः

"त्रात्मना वै गहसाणि बह्ननि भरतर्षभ। कुर्याद् दोगी बलं प्राप्य तैय सर्वेभिही चरित्॥ प्राप्तुयादिषयान् कै खित् के खिदुगन्तपथरित्। मिक्किपेच पुनसानि स्रर्था रिक्षगणानिव"॥

वाचरे। कसादिवादिना। वैश्वदेवणास्त्रे ग्रस्थमानदेवाः कतीति ग्राकस्थेन एरो याज्ञवस्को निविदा चयसे बादिरूपया उत्तरं ददी। निविद्याम ग्रस्थमानदेवसङ्घावाचकः ग्रस्थः। घडिधकानि चीणि ग्रतानि चीणि सह्योक्तीत् सङ्घोयसरूपप्रे महिमाना विभूतयः सर्वे देवाः, एषां चयस्त्रिंग्रहेवानां चरीः वसव एकादण् रहा दादणा-दिव्या इन्द्रः प्रजापतिस्ति चयस्त्रिंग्रहेवास्तेऽपि षस्तां चिम्रप्रियवो-वायन्तरिचादिव्यदिवां महिमानस्तेऽपि घटसु देवेषु चन्तर्भवन्ति। घट देवास्तिषु लोकेषु चयस द्यार प्रप्राप्ययोदीं च एकस्मिन् पाये हिरस्थार्भे चन्तर्भवत इति दिर्शितमिव्यर्थः। चयस्त्रिंग्रतेऽपि देवानामिति सम्बन्धः। दर्भनं श्रीतं व्यास्थाय स्मात्तं व्याचरे। तथा स्मृति-रिति। वनं योगसिद्धं।

द्रत्येवंजातीयिका प्राप्ताणिमाचैश्वर्थाणां यागिनामपि युग-पदनेकशरीरयोगं दर्शयति किम् वक्तयमाजानसिद्धानां देवा-नां। अनेकरूपप्रतिपत्ति सक्षवा चैकैका देवता बद्धभी रूपैरा-त्मानं प्रविभज्य बङ्घषु यागेषु युगपदङ्गभावं गच्छति परैश्व न दृश्यतेऽन्तर्धानादिशक्तियागादित्यपपद्यते। अनेकप्रतिपत्ते-र्दर्भनात् द्रत्यस्थापरा व्यास्था विग्रहवतामपि कर्माङ्गभावचा-दनाखनेका प्रतिपत्तिर्दृग्यते। क्वचिदेकीऽपि विग्रहवाननेकच युगपदङ्गभावं न गच्छति यथा बद्धभिभाजयद्भिनैका ब्राह्म-णा युगपद्गीज्यते। क्विचैकाऽपि विग्रहवाननेकच युगपदङ्गभावं गच्छति। यथा बद्धभिर्नमस्तुर्वाणैरेको ब्राह्मणा युगपन्नम-स्क्यिते तददि हो देशपरित्यागात्मकला द्यागस्य विग्रहवतीमधे-कान्देवतामुद्दिश्य बहवः खं खं द्रयं युगपत् परित्यच्यानीति विग्रहवलेऽपि देवानां न किञ्चित कर्माण विरुध्यते॥

> खिमा महिमा चैव लिघमा प्राप्तिरीणिता। प्राकास्यञ्च विण्तिच यत्र कामावसायिता॥

इत्यरिश्वर्थाणि। चणेन अणुर्महान् लघुर्गुरुस्य भवति योगी। स्वित्रस्यां चन्त्रस्पर्शः प्राप्तिः। र्राम्यता स्विष्टिम्पत्तिः। प्राकाम्यं रच्छान-भिवातः। विभिन्नं नियमनम्पत्तिः। सङ्गल्यमात्रादिरुह्णाभा यत्रवामा-वसायितेति भेदः। स्वाजानसिद्धानां जन्मना सिद्धानामित्यर्थः। मिलितमाह। स्वनेनेति। स्वनेनेषु नर्मसेनेनस्य प्रतिपत्तिरङ्गभावः। तस्य लोने दर्मनादिति वक्तं यतिरेनमाह। क्विदेन रित। प्रकृती-प्रयुक्तमन्वयद्यान्तमाह। क्विचिति॥

#### शब्द इति चेन्नातः प्रभवात् प्रत्यचानुमानाभ्यां ॥ २८॥

मा नाम विग्रहवत्त्वे देवादीनामभुपगम्यमाने कर्माण कचिदिरोधः प्रमञ्ज्ञि शब्दे तु विरोधः प्रमञ्जेत, कथं श्रीत्यत्तिकं हि शब्दस्यार्थेन मम्बन्धमाश्रित्यानपेचलादिति वेदस्य
प्रामाण्यं स्वापितं। ददानीन्तु विग्रहवती देवताऽभुपगम्यमाना
यद्याय्यय्येगायुगपदनेककर्ममम्बन्धीनि हवीं वि भुञ्जीत तयापि विग्रह्योगादस्मदादिवज्जननमरणवती मेति नित्यस्य
शब्दस्यानित्येनार्थेन नित्यसम्बन्धे प्रलीयमाने यद्वैदिके शब्दे
प्रामाण्यं स्थितं तस्य विरोधः स्थादिति चेन्नायमणस्ति विरोधः
धः, कस्मात् श्रतः प्रभवात्। श्रतएव हि वैदिकाच्छब्दादेवादिकञ्जगत् प्रभवति। ननु जन्माद्यस्य यत देति ब्रह्मप्रभवलं
जगताऽवधारितं कथमिह शब्दप्रभवलमुच्यते। श्रपिच यदि

कर्माण्यविरोधमङ्गीद्यत्य श्रव्यामाण्यविरोधमाश्ङ्य परिहरित।
शब्द इति चेदिति। मा प्रसञ्जि प्रसक्ती माभू वामेत्यर्थः। चौत्यित्तकसूचे शब्दार्थयोरनायोः सम्बन्धस्यानादिलादेदस्य मानान्तरानपेत्तलेन प्रामाण्यमुक्तां, इदानीं चिन्यविग्रह्यत्यस्युपगमे तत्सम्बन्धस्याप्यनित्यलात् मानान्तरेण चिक्तां ज्ञाला शब्दस्य सङ्केतः पुंसा कर्त्तयः
इति मानान्तरापेत्तलात् प्रामाण्यस्य विरोधः स्यादित्याहः। कथिमत्यादिना। किं शब्दानामनित्यतया सम्बन्धस्य कार्यत्वमापदाते उतार्थानामनित्यतया, नाद्य इत्याहः। नायमपीति। कर्माण्यविरोधविद्यपेर्थः। देवादिचित्तिहेत्त्वेन प्रागेव शब्दानां सन्तात् नानित्यलमिति
भावः। चत्र पूर्वापरविरोधं शङ्कते। नन्तित। शब्दस्य निमित्ततेन
बन्धसहकारितादविरोध हत्याशङ्य दितीयं कस्पमुत्यापयित। च्यपि

नाम वैदिका च्छब्दाद ख प्रभवाऽभ्युपगतः कथ मेतावता विरोधः प्रब्दे परिहतः यावता वसवा ह्रा प्रादित्या विशे देवा महत दत्येतेऽथी प्रनित्या एवात्यित्तमचात् तदनित्यले च तदाचिनां वैदिकानां वखादि प्रब्दानामनित्यलं केन निवार्थते। प्रसिद्धं हि लोके देवद त्तस्य पुत्रे उत्यन्ने यज्ञदत्त दित तस्य नाम क्रियते दित। तसादिरोध एव प्रब्द दित चेन गवादि प्रब्दार्थमन-स्थित्यल्दर्भनात्। निह्न गवादि यक्तीनामुत्यित्तमच्चे तदा-छतीनामपुत्यित्तमच्चं स्थात्, द्रयगुणकर्मणां हि यक्तय एवा-त्यचन्ते नाक्ततयः। त्राक्तिभित्य प्रब्दानां सब्यस्था न यक्ति-भिः। यक्तीनामानन्यात् सब्ययहणानुपपत्तेः। यक्तिष्त्ययम्नास्थित्यक्तीनां नित्यलान्न गवादि प्रब्देषु किष्यदिरोधो

चेति। चनित्यतं सादितं यितिरूपार्थानामिनयतया प्रव्यानां सम्बसस्यानित्यतं दुर्वारं, तस्मात् पीरुषेयसम्बन्धसापेच्यतात् प्रामाण्यविरोध इत्यर्थः। न च यित्तीनामिनित्यते घटलादिजातिसमवायवत्
प्रव्यसम्बन्धेऽपि नित्यः स्यादिति वाच्यं, उभयाश्वितसम्बन्धस्यान्यतराभावे स्थित्ययोगोन द्रशान्तासिद्धेरिति भावः। यथा गोत्वादयो गवादिश्व्यवाच्याः तथा वस्रत्याद्यत्यो वस्वादिश्व्यार्थाः न यक्तय इति
परिचरति। नेत्यादिना। श्व्यानां तदर्थानां जातीनाच्च नित्यतात्यसम्बन्धेऽपि नित्य इति प्रतिपादयति। न चीत्यादिना। यक्तीनामानन्यादिति। न च गोत्वावच्चेदेन यितिषु श्राक्तः स्रम्रचेति वाच्यं,
सामान्यस्याध्यासित्तितेन सर्वयक्त्यपस्यवभावात् गोत्वं श्व्यतावच्चेदक्तमिति ग्रचापेच्यया गोत्वं श्व्यमिति लाघवात् निरूष्ठजच्यान्यः
या यक्तेर्वाभेनान्यलभ्यताभावाचिति भावः। यदा क्षेवलयितिच्च श्वितः
रच निरस्यतेऽनुपपत्तिचानं विनैव यक्तेः शब्दशक्त्यापद्रजातिचानिवः

दृ ग्यते । तथा देवादि खित्तिप्रभवास्युपगमेऽपि श्राक्तिनित्यलान्न कि स्विद्धादि शब्देषु विरोध दित द्रष्ट्यं। श्राक्तिविशेषस्य देवादीनां मन्त्रार्थवादादिस्थे। विग्रहवलाद्यवगमाद्वगन्तवः । स्थानविशेषमम्बन्धिनिमित्ता स्थेन्द्रादि शब्दाः मेनापत्यादि शब्द्वत्। ततस्य चे। यस्तत् स्थानमिधितिष्ठति म म
दन्द्रादि शब्देरिभिधीयते दिति न दे।षे। भवति । न चेदं शब्दप्रभवलं ब्रह्मप्रभवलवदुपादानकार एलाभिप्रायेणे। च्यते कथं
तिर्ह स्थितिवाचकात्मना नित्ये शब्दे नित्यार्थमम्बन्धिनि शब्दव्यवहारये। ग्यार्थवितिनिष्यत्तिरतः प्रभव दत्युच्यते । कथं
पुनर्वगम्यते शब्दात् प्रभवति जगदिति प्रत्यचानुमानाभ्यां ।
प्रत्यचं हि श्रुतिः प्रामाण्यं प्रत्यनपेचलात् । श्रनुमानं स्वतिः प्रामाण्यं प्रति मापेचलात् । ते हि शब्दपूष्टीं स्टिष्टं दर्शयतः । एत

षयलेन उभयम्कोरावस्थकलात्। तथा च निख्यातितादात्स्येन यक्तेर्नादिलाक्तसम्बन्धेऽप्यनादिः सल्लार्थवादात् चतरव वाक्यरक्ती तत्त्वमस्यादिवाक्ये भागलच्योक्ता युच्यते केवलसामान्यस्यावाच्यले ख्राधंस्य वाच्यकदेभ्रलाभावात्। चतः प्रभवादिति स्वच्यारस्याच्य केवलयिक्तिनिरास इति गम्यते। केवलयिक्तवचनाः खलु डित्यादि-म्ब्दाः चर्यानन्तरभाविनः साङ्केतिकाः गवादिभ्रव्यास्तु यक्तिप्रभवच्छेतुलेन प्रागेव सन्तीति न यिक्तमाचवचनाः साङ्केतिकाः किन्तु स्यूलस्याभावेनानुस्यूत्यस्यविनाभृतसामान्यवचना इति मन्तयं। न चेन्द्रादियक्तेरेकलेन जात्यभावादाकाभ्रम्ब्द्रवत् इन्द्रचन्द्रादिभ्रद्धाः केवलयिक्तिवचना इति साम्यतं चतीतानागतयिक्तिभेदेन जात्यप्रपत्तेरिव्यन्तं प्रपचेन, दर्शन्तम्पसंह्र्य दार्शन्तिकमाच् । यिक्तिस्वियादिना। स्थास्तिजीतिः। ननुका सा यिक्तः यदनुगतेन्द्रलादिजातिः भ्रव्दार्थः

दति वै प्रजापितरें वानस्जतास्य मिति मनुष्यानिन्दव दति पित्ःं-स्तिरः पविचमिति यहानामव दति स्तोतं विश्वानीति प्रस्त-मिभौभगेत्यन्याः प्रजा दति श्रुतिः। तथान्यचापि म मनमा वाचं मिथुनं समभवदित्यादिना तच तच प्रव्हपूर्विका स्रष्टिः श्राव्यते। स्रुतिरपि।

त्रनादिनिधना नित्या वागुतसृष्टा खयमुवा।
त्रादी वेदमयी दिव्या यतः मर्वाः प्रवृत्तयः॥ इति।
जसर्गेऽष्ययं वाचः मम्प्रदायप्रवर्त्तनात्मको द्रष्टव्यः त्रनादिनिधनाया त्रन्यादृशस्थात्मर्गस्थासम्भवात्। तथा।
नामरूपे च स्तानां कर्माणाञ्च प्रवर्त्तनं।
वेदशब्देभ्य एवादी निर्मामे स महेत्रार ॥ इति॥

स्यादिव्यत चाह । चाहातिविशेषिक्वित । वचहक्तः प्रन्दर इव्या-दिश्य इव्यर्थः । इन्तादिशब्दानां जातिः इन्तादिषु प्रवित्तिमित्तमिन् युक्ता उपाधिनिमित्तलमाह । स्यानेति । व्यक्तिप्रवयेऽपि स्थानस्य स्थायिलात् शब्दार्थसम्बन्धनिव्यता इव्यत चाह । ततस्वित । उक्तं पूर्वा-परविरोधं परिहरति । न चेति । शब्दो निमित्तमिव्यविरोधं मला स्वत्रोषमवतारयति । क्यं पुनरिति । स्मृव्या खप्रामाण्यार्थं मूलश्रुति-रनुमीयत इव्यनुमानं स्मृतिः । रतेः चस्प्रामिन्दवित्तरःपवित्रमा-सवः विश्वान्यभिसीभगवितन्मन्तस्येः पदेः स्मृत्वा ब्रह्मा देवादीनस्व-जत । तत्रित इति पदं सर्वनामलात् देवानां स्मारकं, चस्प्रधिरं तत्रधाने देहे रमन्त इति चस्प्रा मनुष्याः । चन्त्रस्थानां पित्तृणां इन्दु-शब्दः स्मारकः । पवित्रं सोमस्थानं तिरस्तुर्वतां प्रह्माणां तिरःपवित्र-शब्दः । ऋचे। स्वतां स्तात्राणां गीतिरूपाणामास्रशब्दः । सर्वत्र सामेति श्रुतेः । स्तित्रानन्तरं प्रयोगं विश्वतां श्रस्ताणां विश्वश्रव्दः । सर्वत्र सर्वेषाञ्च स नामानि कसीणि च पृथक् पृथक् ।
वेद शब्देभ्य एवादी पृथक् संस्थाञ्च निर्मामे ॥ दति च ॥
श्रिप च चिकीर्षितमर्थमनुतिष्टन् तस्य वाचकं शब्दं पूर्वं
स्टला पञ्चात्तमर्थमनुतिष्ठतीति सर्वेषां नः प्रत्यचमेतत् । तथा
प्रजापतेरिप स्रष्टुः \*स्रष्टेः पूर्वे वैदिकाः शब्दा मनिस प्रादुवंभ्रवः पञ्चात्तदनुगतानर्थान् समर्जेति गस्यते । तथाच श्रुतिः स
भ्रूरिति व्याचरन् स भ्रूमिमस्जतेत्येवमादिका भूरादिशब्देभ्य
एव मनिस प्रादुर्भ्वतेभ्या भूरादीन् लोकान् <sup>†</sup>प्रादुर्भ्वतान् स्र्ष्टान्
दर्भयति । किमात्मकं पुनः शब्दमिमप्रत्येदं शब्दप्रभवलमुच्यते ।
स्पोटिमित्याच । वर्णपचे चि तेषामुत्पन्नप्रधंसिलान्नित्येभ्यः शब्देभ्यो देवादिव्यक्तीनां प्रभव दत्यनुपपन्नं स्थात् । उत्पन्नप्रधंसिनञ्च वर्णाः प्रस्युचारणमन्यथा चान्यथा च प्रतीयमानलात्।

साभाययुक्तानामभिसीभगण्यः सारत इति छन्दे। ग्राष्ट्राण्यान् कार्थः। स प्रजापतिः मनसा वाचं चयीमियुनं समभवत्। मनो वाच्यूपं मियुनं समभवितवान् मनसा चयीप्रकाणितां छियमां काचित्रवानित्रथः। रिम्मरित्रवेवादित्रमस्जते वादिः अतिरादिण्य्यार्थः। सम्मदाया गृरुण्यिपरम्पराध्ययनं। संस्था खवस्थाः। प्रजापति छिः ण्य्यपूर्विका छित्वात् प्रत्यच्चघटादिवदिति प्रत्यचानुमानाभ्यामित्रस्यार्थान्तरमाछ। अपि चेति। खतः प्रभवत्यप्रस्थात् ग्रव्यक्ष्र्णं वक्ष्ममाचिपति। किमात्मकमिति। वर्षक्षं तद्तिरिक्तस्थाटक्ष्यच्चिति किमात्मकमिति। वर्षक्षं तद्तिरिक्तस्थाटक्ष्यच्चिति किमात्मकमिति। वर्षक्षं तद्तिरिक्तस्थाटक्ष्यच्चिति किमात्मवित्रवात् स्थाटस्य चासन्वात् न जगद्वेतुत्वं द्रत्याच्येपे दित्येयपचं वैयाकर्णाः ग्रङ्शति। स्थाटमिति। स्थावे वर्णव्यक्चेते वर्षाव्येच्या द्रति स्थाटेश वर्णव्यक्चे। अव्यव्चेश याच्येने ग्राविद्याच्ये

<sup>\*</sup> इप्टेरिति का॰ वर्ध॰ मेा॰ पु॰ नाम्ति।

<sup>†</sup> प्रादुर्भूतानिति उत्तपु॰ नासि।

<sup>2</sup> P

तथा ह्य हु स्थमाने।ऽपि पुरुषिव श्रेषे।ऽध्यय मध्य निश्रवणादेव विशेषितो विर्धार्थते देवद त्तोऽयमधीते यज्ञद त्तोऽयमधीते दित । नचायं वर्णिवषयो इन्यथाल प्रत्ययो मिय्या ज्ञानं वाधक प्रत्यया-भावात्। नच वर्णे भ्योऽधीव गतिर्युक्ता, न ह्ये के को वर्णे।ऽधें प्रत्या-ययेत् यभिचारात्। नच वर्ण ममुदायप्रत्ययोऽस्ति क्रमवत्ताद-णानां। पूर्व्यपूर्ववर्णानुभवजनित संस्कार महिताऽन्या वर्णे।ऽधें प्रत्याययिय्यतोति ययुच्येत, तन्न, मम्बन्ध ग्रह्णापेचे। हि शब्दः स्वयं प्रतीयमाने।ऽधें प्रत्याययेत् धूमादिवत्, नच पूर्वपूर्ववर्णानुभवजनित संस्कार प्रतीति र स्थप्रत्यचन्वर्णे प्रतीति र स्थप्रत्यचन्वर्णे प्रतीति र स्थप्रत्यचन्वर्णे प्रतीति र स्थप्रत्यचन्वर्णे प्रत्याययिय्यतीति चेन्न, मंस्कारेः महितोऽन्यवर्णे प्रत्याययिय्यतीति चेन्न, मंस्कारकार्यस्थिप स्मर्णस्थ कमवर्त्तिलात्, तस्मात् स्थाट एव शब्दः, सचेके कवर्णप्रत्यया-

नित्यस्तमिभयेत्वेति पूर्वेणान्यः, स रवाद्यपद्यं दूषयति। वर्णेति।
सोऽयं ग्राकार इति प्रत्यभिद्यया वर्णेनित्यत्वसिद्धेनीनुपपत्तिरित्यत्व खाद्य। उत्पन्नेति। तारत्वमन्त्रतादिविरुद्धधर्मवन्त्वेन तारो ग्राकारो मन्त्रो ग्राकार इति प्रतीयमानगकारस्य भेदानुमानात् प्रत्यभिद्याः गत्वजातिविषयेत्वर्थः। ननु विरुद्धधर्मद्यानं ध्वन्युपाधिकं सम इत्यत्व खाद्य। न चेति। तथा च वर्णानामनित्यत्वात् न जग्रद्धेतुत्वमिति भावः। किञ्च तेषामर्थवीधकत्वायोगात् स्कोटोऽङ्गीकार्य्य इत्याद्य। न च वर्णेभ्य इत्यादिना। यभिचारात् रक्षमादर्णादर्थप्रतीत्यदर्णनात् वर्णान्तरवयर्णप्रसङ्गाचित्यर्थः। तिर्द्ध वर्णानां समुदायो वेधक इत्याप्रद्धा द्याप्रकानां स नास्त्रीत्याद्य। न चेति। वर्णानां स्तरः साद्याभावेऽपि संस्कारचद्यापृर्वदारा साद्यितमामेयादियागानामिवेति प्रद्भाते। पूर्व्योत्। किमयं संस्कारो वर्णेर्जनिताऽपूर्वाखः

हितमंस्कारवीजेऽन्यवर्णप्रत्ययजनितपरिपाके प्रत्ययिन्येकप्रत्यय-विषयतया झिटिति प्रत्यवभाषते। न चायमेकप्रत्ययो वर्ण-विषया स्रितः, वर्णानामनेकलादेकप्रत्ययविषयलानुपपत्तेः। तस्य च प्रत्युचारणं प्रत्यभिज्ञायमानलान्तित्यलं, भेदप्रत्ययस्य वर्णविषयलात्। तस्मानित्याच्छब्दात् स्कोटक्ष्पात् श्रभ-धायकात् क्रियाकारकप्रलज्जणं जगद्भिधेयस्तं प्रभवती-ति। वर्णा एव तु शब्द इति भगवानुपवर्षः। ननूत्पन्न-प्रस्वंषिलं वर्णानामुक्तं, तन्न, त एवेति प्रत्यभिज्ञानात्। सादु-ग्यात् प्रत्यभिज्ञानं केशादिस्ववेति चेन्न प्रत्यभिज्ञानस्य प्रमा-णान्तरेण बाधानुपपत्तेः। प्रत्यभिज्ञानमाङ्गतिनिमित्तमिति चेत् न, व्यक्तिप्रत्यभिज्ञानात्। यदि हि प्रत्युचारणं गवादि

किश्वत् उत वर्णानुभवजनिता भावनाखः। नाद्यो मानाभावात्। किश्वायमज्ञाता ज्ञाता वार्र्यधीहेतुः नाद्य हत्याह । तन्नेति । संस्कारसहितः
एव्दी ज्ञात रवार्षधीहेतुः सम्बन्धयहणमपेच्य वेधिकतात् धूमादिविद्यार्थः । दितीये किं प्रत्यद्येण ज्ञात उत कार्य्यकिङ्गेन नाद्य हत्याह ।
न चेति । दितीयं प्रज्ञाते । कार्य्यति । कार्य्यमपंधीस्तस्यां ज्ञातयां
संस्कारप्रत्ययः तस्मिन् ज्ञाते सित परस्पराश्र्ययेण दृष्ठयित । नेति ।
पदार्थस्परणस्यापि पद्ज्ञानानन्तरभावितात् तेन संस्कारसहितान्यवणीत्मनपदस्य ज्ञानं न युक्तमित्यद्यर्ग्यः । च्यपिण्वदः परस्पराश्रयद्योतनार्थः । रतेन भावनासंस्कारपद्योऽपि निरस्तः । तस्य वर्णस्मृतिमाजहेतुत्वेनार्थधीहेतुत्वायोगात् । न चान्यवर्णसाहित्यादर्थधोहेतुत्वं केवनसंस्कारस्य तु वर्णस्मृतिहेतुत्वमिति वाच्यं धर्यधीपूर्व्यकाले
भावनाया ज्ञानाभावेनार्थधीहेतुत्वायोगात् । न च वर्णसारणेनान्मिता सा चन्यवर्णसहिता चर्णधीहेतुरिति वाच्यं, तत्कार्यस्य क्रिम-

यितवदन्या अन्या वर्णयक्तयः प्रतीयेरंस्तत आस्तिनिमित्तं प्रन्यमिज्ञानं स्वात्। नलेतदस्ति। वर्णयक्तय एव हि प्रत्युचारणं प्रत्यभिज्ञायन्ते। दिर्गीणव्द उचारित इति हि प्रतिपत्तिः न तु दें। गेणव्दाविति। ननु वर्णा अप्युचारणभेदेन भिन्नाः प्रतीयन्ते देवदत्त्तयज्ञदत्त्तयोर्ध्ययनध्वनिश्रवणादेव भेदप्रतीतिरियुक्तं। श्रवाभिधीयते। सति वर्णविषये निश्चिते प्रत्यभिज्ञाने संयोगविभागयञ्चालादणीनामभियञ्चकवैत्तित्र्यनिमित्तोः उयं वर्णविषयो विचित्रः प्रत्ययो न स्वरूपनिमित्तः। श्रपि च वर्णयिक्रभेदवादिनापि प्रत्यभिज्ञानिसद्भये वर्णास्तत्यः कल्पनित्याः। तासु च परोपाधिको भेदप्रत्यय द्रत्यभुपगन्तयः

कस्य वर्णस्मरणस्याप्यन्यवर्णानुभवानन्तरभावित्वेन तेनानन्तिन्भावनानामन्त्यवर्णसाहित्याभावादितिभावः। वर्णानामर्थने धकत्वा-सम्भवे पालमाह । तस्मादिति । स्माटेऽपि किं मानमित्यापञ्चीकं पद-मिति प्रत्यच्यप्रमाणमित्याह । स चेति । यथा रत्नतन्त्वं बद्धभिञ्चा-च्यप्रत्येः स्मुटं भासते तथा गवाङ्गे पदस्मोटो गकारायेकेकवर्णस्त-प्रत्ययेः स्मोटिविषयेः चाहिताः संस्कारा वीजं यस्मिन् चित्ते तस्मिन्न्यवर्णस्तप्रत्ययेन जनितः परिपाकोऽन्यः संस्कारो यस्मिन् तस्मिन् प्रत्ययं चित्ते एकं गोरिति पदमिति प्रत्ययः प्रत्यच्यत्विषयतया स्पर्यं चवभासत इत्यर्थः। चनेन वर्णान्वययितिरेक्योः स्मोटचाने उन्यथासिद्धः। नचैकसादर्णात् सम्यक् स्मोटाभियितः येन वर्णान्तरवयर्थे किन्नु रत्ववद्घष्टप्रत्यसंस्कृते चित्ते सम्यक् स्मोटाभियक्तिः प्रमाणं तस्य वर्णसमूहालम्बनस्मृतित्वादित्याणङ्ग निष्यिति। वनु चेति। स्मोणं तस्य जगद्वेतुलार्थे नित्यत्वमाहः। तस्य चेति। ननु चेति। स्मोटस्य जगद्वेतुलार्थे नित्यत्वमाहः। तस्य चेति। ननु चेति। स्मोटस्य जगद्वेति। वनु चेति। स्मोटस्य जगद्वेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। स्मोटस्य जगद्वेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। स्मोटस्य चेति। ननु चेति। ननु चेति। ननु चेति। चेति

तदरं वर्णयितिस्वेव परे।पाधिको भेदप्रत्ययः, खरूपनिमित्त च प्रत्यभिज्ञानिमिति कल्पना लाघवं। एष एव च वर्णविषयस्य भेदप्रत्ययस्य वाधकः प्रत्ययो यत् प्रत्यभिज्ञानं। कथं तहीं-कस्मिन् काले बह्ननामुचारयतामेक एव सन् गकारो युग-पदनेकरूपः स्थात् उदात्तयानुदात्तस्य स्वरितस्य सानु-नासिकस्य निरनुनामिकस्य दति। श्रथवा स्वनिक्तोऽयं प्रत्ययभेदो न वर्णकृत दत्यदोषः। कः पुनिरदं स्वनि-नाम यो दूरादाकर्णयता वर्णविवेकमप्रतिपद्यमानस्य कर्णपय-मवतर्ति प्रत्यासीदतस्य मन्दलपटुलादिभेदं वर्णस्यासस्ययित तिन्ववस्थनास्थादात्तादयो विश्रेषा न वर्णस्यरूपनिबन्धनाः।

तदेवेदं पदमिति प्रत्यभिज्ञा स्नमः उदात्तादिभेदप्रत्ययादित्यत चाह ।
भेदेति । चाचार्थसम्मदायोक्तिपूर्वं सिद्धान्तयति । वर्षा एवेति ।
वर्णातिरिक्तस्तोटात्मकण्रव्द्यानभवानारे हादित्यर्थः । साद्यप्रदेखादियं स्नान्तिरित ग्रङ्कते । साद्यप्रादिति । वपनानन्तरं त एवेमे केणा
इति धीर्मान्तिरित यक्तं भेदधीविरोधात्, स एवायं वर्णे इति धीस्तुः
प्रमेव वाधकाभावादित्याह । नेति । ग्रोत्वादिप्रत्यभिज्ञावत् वर्णेषु प्रत्यभिज्ञा गत्वादिविषयति ग्रङ्कते । प्रत्यभिज्ञानमिति । चिक्तभेदे सिद्धे प्रत्यभिज्ञाया जातिविषयत्वं स्यात् यत् त्या पीतं जलं तदेव मया पीतिमत्यादी न तर्णेष्ठ चिक्तभेदः सिद्ध इति परिष्ट्रस्ति । न चक्तिनि । न त्येतदिति । चक्त्यन्त्रत्वानिमत्यर्थः । उदात्त्वादिविषद्धधर्मात्वात् चिक्तभेदोदिति । चक्त्यन्वदित । निचिति । भेदप्रत्ययस्य कुष्मकूपाकाण्यभेदप्रत्ययवदीपाधिकभेदविषयत्वादन्यपासिद्धः । चनन्ययासिद्धचक्त्रीन्वप्रत्ययवदीपाधिकभेदविषयत्वादन्यपासिद्धः । चनन्ययासिद्धचक्त्रीन्वप्रत्यस्त्र्या निर्पेत्त्वस्त्वपानम्बनया वाध इत्यत्तरमाह । च्यत्तेति ।
ताल्वादिदेणेः केष्ठस्ववायुसंयोगिवभागाभ्यां विचित्राभ्यां चक्रात्वात्

वर्णानां प्रत्युचारणं प्रत्यभिज्ञायमानलात्। एवञ्च मित माल-मना उदात्तादिप्रत्यया भिवयन्ति, दतरथा हि वर्णानां प्रत्य-भिज्ञायमानानां निर्भेदलात् मंथोगिवभागकता उदात्तादि-भेदाः कल्पेरन्। मंथोगिवभागानाञ्चाप्रत्यचलात् न तदाश्रया विशेषाः वर्णेव्यध्यवसितुं श्रक्यन्त दत्यते। निरालम्बना एवैते उदात्तादिप्रत्ययाः सुः। श्रिपच नैवैतदिभिनिवेष्ट्यमुदात्तादि-भेदेन वर्णानां प्रत्यभिज्ञायमानानां भेदे। भवेदिति। न ह्यन्यस्य भेदेनान्यस्याभिद्यमानस्य भेदो भवित्मर्इति। नहि व्यक्तिभे-देन जातिं भिन्नां मन्यन्ते। वर्णेभ्यञ्चार्यप्रतितेः मन्भवात् स्को-टकस्यनानिर्थका। न कस्ययाम्यदं स्कोटं प्रत्यचमेव लेनसवग-स्कामि। एकैकवर्णग्रहणाहितमंस्कारायां बुद्धौ झिटिति प्रत्यव-

वर्णेषु वैचित्रधीरित्यर्थः। कल्पनागारवाच वर्णेषु स्तो भेदा नास्तीत्याच। अपि चेति। चननाः गकारादियक्तयसासु प्रत्यभिचानार्थं
गत्वादिजातयस्तासु चादात्तत्वादिभेदस्यापाधिकत्वमिति कल्पनान्तरं
वर्ण्यक्तिभेदमाचस्यापाधिकत्वकल्पनमिति यक्त्यानन्त्यस्य जातीनाच्च
कल्पनमयुक्तमित्यर्थः। ननु भेदस्य बाधकाभावात् नापाधिकत्वमित्यतः
चाच। एष इति। चस्तु तर्ष्टिं प्रत्ययद्वयप्रामाण्याय भेदाभेदयाः सत्तत्वे वचाच। कथं तर्चीति। उभयारेकत्वविरोधात् भेद चौपाधिक स्वत्यर्थः। ननु वायुस्यागादरतीन्त्रयत्वात् न तद्दत्वे चित्रस्थादात्तः त्वाद्वर्वर्णेषु प्रत्यचारोपः सम्भवतीत्यक्तिं वदिस्यन् स्वमतमाच। चय वेति। ध्वनिधम्मा उदात्तत्वादया ध्वन्यभेदाध्यासादर्णेषु भान्तीत्यर्थः। प्रत्यपूर्वकं ध्वनिस्क्ष्पमाच। क इति। चवतरित, स्थिनिरिति श्रेषः। वर्णातिरिक्तः श्रव्दा ध्वनिरित्यर्थः। समीपं गतस्य पंसस्तार-त्वमन्त्रतादिधम्मान् स्वगतान् वर्णेषु स स्वारोपयतीत्याद्व। प्रत्या- भामनादिति चेत्, न, श्रस्या श्रिप बुद्धेर्वणिविषयलात्, एकैक वर्णग्रहणात्तरकालीना हीयमेका बुद्धिगीरिति समस्वर्णविष-या नार्थान्तरविषया। कथमेतदवगस्यते, यतोऽस्थामिप बुद्धी गकारादयो वर्णा श्रनुवर्त्तने न तु दकारादयः। यदि ह्यस्या बुद्धेर्गकारादिस्थाऽर्थान्तरं स्कोटो विषयः स्थात् ततो दकारादय दव गकारादयोऽयस्या बुद्धेर्यावर्त्तरन्, \*नतु तथास्ति, तसा-दियमेकबुद्धिर्वणविषयेव स्थितः। नन्वनेकलादणानां नेकबुद्धि-विषयते।पपद्यत दत्युक्तं तां प्रति ब्रूमः। मस्भवत्यनेकस्थाप्येकबुद्धि-विषयते। पङ्किर्द्धनं सेना दश्रमतं सहस्रमित्यादिदर्शनात्। या तु गीरित्येकोऽयं श्रन्द दति बुद्धः सा बद्धस्वेव वर्णेषु एकार्था-वस्केदनिबस्थगे।पचारिकी वनसेनादिबुद्धिवदेव। श्रवाह, यदि

सीदतस्रित। खादिपदं विद्योति। तदिति। नन्वयक्तवर्णे एव ध्विनितिरिक्त ह्यत खाइ। वर्णानामिति। प्रयुचारणं वर्णा अनुवर्तन्ते ध्विन्यावर्त्तत हित भेद ह्यर्थः। खन्यया वाचिनेषु जप्यवर्णेषु अयक्तेषु ध्विनबुद्धिः स्थात् दुन्दुभ्यादिध्वना प्रव्दत्वमात्रेण ग्रद्धानाने खयमयक्ता वर्णे हित धीः स्थादिति मन्तयं। एवं ध्वन्यपाधिनक्ते समते गुणं वदन् वायूपाधिनक्ते पूर्वेक्तामरुचिं दर्भयति। एवं चेयादिना। खक्त को देषक्तवाह। संयोगित। वायुसंयोगादेर आव्यादिवा। चक्त को देषक्तवाह। संयोगित। वायुसंयोगादेर आव्यादिवा। एवं विरुद्धधन्मैत्रध्वनिन्येवादात्त्वाद्यारेपोपाधिरितिन्याः। एवं विरुद्धधन्मैत्रध्वनीनां भेदेऽपि न तेष्वनुगता वर्णा भिद्यन्त हित उक्तं, तदेव दर्थान्तेन हित्यति। खिप चेति। यथा खर्ण्यनु स्वाद्यादिविरुद्धानेक्यिक्तिस्त्रक्षेत्रे गोत्वं तथा ध्विषु वर्णा खिभिन्ना स्वेत्यर्थः। उदात्तादिर्धनिक्तद्भेदेन हेतुना वर्णानामपीति योजना

<sup>\*</sup> न तुतथास्रोति का॰ वर्ष० से।॰ पु॰ नास्ति।

वर्णा एव मामस्येनैकवृद्धिविषयतामापद्यमानाः पदं स्युः तते। जारा राजा किपः पिक दत्यादिषु पदिविभेषप्रतिपक्तिनं स्थात्, त एव हि वर्णा दतरच चेतर एव प्रत्यवभागन्त दित। अच वदा-मः। मत्यिप समस्ववर्णप्रत्यवमभे चथा क्रमानुरोधिन्य एव पिपी-लिकाः पङ्किवृद्धिमारो हन्येवं क्रमानुरोधिन एव वर्णाः पदवु-द्धिमारो ह्यानि, तच वर्णानामविभेषेऽिप क्रमविभेषक्रता पद-विभेषप्रपिपक्तिनं विरुध्यते। दृद्ध्यवहारे चेमे वर्णाः क्रमाद्य-नुग्हीता ग्रहीतार्थविभेषसम्बन्धाः मनाः ख्यवहारेऽपेकैकवर्ण-ग्रहणानन्तरं समस्तप्रत्यवमिभंन्यां बुद्धी तादृभा एव प्रत्य-

प्रत्यभिचाविरोधादिवचरार्यः। यदा उदात्तलादिभेदविशिष्ठतया प्रविभिचायमानलात् वर्णानां भेद इत्याग्रङ्कां द्यान्तेन निरस्यति। द्यपि चेति। वर्णानां स्थायित्वं प्रसाध्य तिषामेव वाचकत्वं वर्तां स्कोटं विघटणति। वर्षेभ्यस्रेति। जल्पनामसहमान स्राम्बद्धते। नेति। चच्चा दर्भनयुक्तायां बुद्धा सुखवत् श्रीत्रेण श्रवणयुक्तायां बुद्धी विनैव हेलनरं स्कोटः प्रवच रुवाह । भटितीति । यसां संविदि योऽधी भासते सा तच प्रमाणं एकपदमिति बुद्धी वर्णा एव स्तुरन्ति नाति-रिक्तस्कोटः प्रमाणिमिळाच । नास्या चपोळादिना। न तु गोपदबुद्धेः स्माटा विषया गनारादीनां तु यञ्जनलादनुरुत्तिरित्यत याह । यदि-र्हाति। यञ्चविज्ञविद्धा यञ्जनधूमानुरुत्तरेरदर्भनादित्यर्थः। वर्णसमू-चालम्बनत्वापपत्तेर्न स्कोटः कल्पनीयः पदार्घान्तरकल्पनागीरवादि-त्या ह । तसादिति। अनेक साधौपाधिक मेकलं युक्त मिला इ। समा-वतीति। नन् तत्रैकदेशादिरुपाधिरिक्त प्रक्तते क उपाधिरिखत चा छ । या तिति । एकार्षे प्रतिनेकं पदं प्रधानार्षे एकस्मिन् तालार्थव-देकं वाक्यमित्येकार्यसम्बन्धादेकलोपचार इत्यर्थः। न चैकपदले चाते एकार्यचानं, अस्मिन् चाते तिहत्वन्तान्याश्रय इति वार्चं। उत्तमरद्धाः

वभाममानास्तं तमर्थमयमियारेण प्रत्याययियन्तीति वर्ण-वादिनो लघीयमी कत्यना। स्कोटवादिनस्तु दृष्ट्रहानिर-दृष्टकत्यना च। वर्णाञ्चमे क्रमेण ग्रह्ममाणाः स्कोटं यञ्चयन्ति, स स्कोटोऽधं यनक्तीति गरीयमी कत्यना स्थात्। त्रयापि नाम प्रत्युचारणमन्येऽन्ये च वर्णाः स्युक्तयापि प्रत्यभिज्ञालम्बन-भावेन वर्णमामान्यानामवक्षास्युपगस्यलात् या वर्णे व्ययप्रति-पादनप्रक्रिया रिचता मा मामान्येषु मञ्चारियत्या, ततञ्च निह्येस्यः प्रब्देभ्या देवादियक्तीनां प्रभव द्रत्यविरुद्धं॥

#### अत एव च नित्यत्वं॥ २८॥

\*सतन्तस <sup>†</sup>कर्त्तुः सारणादेव हि स्थिते वेदस्य नित्यत्वे देवा-दिखितप्रभवाभ्युपगमेन तस्य विरोधमाणङ्य, त्रतः प्रभवादिति

कानां क्रमेणान्यवर्णश्रवणानन्तरं बालस्थेकसुत्वारूढानां मध्यमरुद्ध-स्मृतिप्रस्यादिलिङ्गान् मितैकार्यधी हेतुलिन्स्ययं सत्वेकपदवाक्यलिनः स्थात । वर्णसाम्येऽपि पदमेददर्धवर्णातिरिक्तां पदं स्कीटात्यमङ्गीका-र्यमिति एङ्गते । स्थासहेति । क्रमभेदादर्णेखेव पदमेददर्खरिति परि-र्ह्णते । यत्रेति । ननु नित्यविभूनां वर्णानां कथं क्रमः कथं वा पद-ल्वानेगार्थधी हेतुलं तवाह । रद्धेति । युत्यत्तिद्शायामुचारणक्रमेण उपलक्षिक्रमम्पलभ्यमानवर्णेखारोप्येते वर्णा रतत्क्रमेतत्यङ्क्यावन्त रत्तदर्थसक्ता इति ग्रहीताः सन्तः श्रोतुः प्रर्शतकाले तथेव स्मृत्यारूढाः सस्यां बेधयन्तोत्यर्थः । स्थायलादर्णमुपसंहरित । वर्णेति । दर्थं वर्णानामर्थवेधकलं, यदरः स्कोटः । सम्पति वर्णानामस्थिरत्वमङ्गी-रात्य प्रोक्तिवादेन स्कोटं घटर्यात । यथापीति । स्थिराणि गलादि-

<sup>\*</sup> खतन्त्रस्थेति का॰ वर्षे॰ पु॰ नास्ति।

<sup>†</sup> कर्नुरस्ररणादिभिरित का॰ वर्धे॰ पृ॰ पाठः।

परिह्योदानीं तदेव वेदस्य नियालं स्थितं द्रवयित, श्रत एव च नियालमिति। श्रत एव च नियताक्यतेरें वादेर्जगता वेदशब्दप्रभ-वलादेदशब्दिनियालमिप प्रत्येतयं। तथा च मन्तवर्णः, यज्ञेन वाचः पदवीयमायंसामन्वविन्दनृषिषु प्रविद्यामिति स्थितामेव वाचमनृविन्नां दर्भयित। वेदयास्थैवमेव सार्ति,

> युगान्तेऽन्तर्हितान् वेदान् सेतिहासान्त्रहर्षयः । लेभिरे तपसा पूर्वमनुज्ञाताः खयस्नुवा ॥ दति ।

समाननामरूपत्वाचावृत्तावर्धावरे । वेश दर्शनात् स्मृतेय ॥ ३०॥

श्रधापि स्वात् यदि पश्चादिक्यक्तिवत् देवादिक्यक्तवे।ऽपि सन्तर्येवे।त्पचेरन् निर्धेरंश्च तते।ऽभिधानाभिधेयाभिधादक्य-वहाराविच्छेदात् सम्बन्धनित्यलेन विरोधः शब्दे परिक्रियेत। यदा तु खलु सक्तलं चेलोक्यं परित्यक्तनामक्ष्पं निर्लेपं प्रली-यते प्रभवति चाभिनविभिति श्रुतिस्थितवादा वदन्ति तदा

सामान्यानि क्रमविशेषवन्ति ग्रहीतसङ्गतिकान्यर्थवीधकानीति स्नृप्तेषु सामान्येषु प्रक्रिया सञ्चारयितवा न लक्षुप्तः स्पीटः कल्पनीय इत्यर्थः। वर्णानां स्थायिलवाचकलयोः सिद्धी फालितमाहः। ततस्रित॥

पूर्वतन्त्रयत्तानुवादपूर्वतं स्चं याचरे। कर्तुरिवादिना। पूर्व-तन्त्रसिद्धमेव वेदस्य निवालं देवादियातिस्योः तदायकप्रव्यस्यापि स्येरसिद्धमिवाण्ड्य निवास्तिवाचकाच्य्यात् यक्तिजन्मोत्या साङ्के-तिकत्वं निरस्य वेदाऽवान्तरप्रवयावस्थायां जगद्धेतृत्वादीयस्वदिव्यन्-मानेन द्रष्ट्यतीव्यर्थः। यच्चेन पूर्वसुक्तेन, वाचा वेदस्य, वाभयोग्यतां प्राप्ताः सन्तो याचिकाक्ताम्हिष्ठु स्थितां व्ययन्त इति मन्त्रार्थः। चनुविद्यामुपद्ययां। पूर्वमवाक्तरक्त्यादी॥

कथमविरोध इति। तचेदमिभधीयते समाननामरूपलादि-ति। तदापि मंसारस्थानादिलं तावद्भयुपगन्तयं। प्रतिपादिय-व्यति चाचार्यः मंमारसानादिलमुपपद्यते चापुपलभ्यते चेति। श्रनादी च संसारे यथा खापप्रवाधवी: प्रलयप्रभवश्रवणे ऽपि पूर्वप्रवीधवद्त्तरप्रवीधेऽपि व्यवहारात्र कञ्चिदिरोधः। एवं कल्पान्तरप्रभवप्रलययोरपीति इष्टयं। खापप्रवेषधोय प्रजयप्रभवे। भूयेते। "यदा सुप्तः खप्तं न कच्चन प्रयात्यथा-स्मिन् प्राण एवैकधा भवति तदैनं वाक् सर्वेर्नासिभः सहाप्येति, चचः मर्जैः रूपैः सहायिति, श्रीचं सर्वैः ग्रब्दैः महायिति, मनः सर्वेर्धानैः महायिति, स यदा प्रतिवृथते यथाग्नेर्ज-लतः सर्वा दिशा विस्कृलिङ्गा विप्रतिष्ठेरन्नेवसवैतस्मादात्मनः सर्वे प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेभ्या देवा देवेभ्या लोकाः" (की॰ त्रा॰ उ॰ अ॰३। ख॰३) इति। सादेतत् खापे पुरुषान्तर्यवहाराविच्छेदात् खयञ्च सुषुप्तप्रबृद्धस्य पूर्व-प्रवाधव्यव हारानुसन्धानसभावाद विरुद्धं। महाप्रलये तु सर्व-

ननु महाप्रलये जातेरणसत्त्वात् श्व्यार्थसम्बन्धानित्वत्वं हत्वाश्-द्धाहः। समानेति। सुचं निरखाश्रङ्कामाहः। ख्यापोति। यित-सन्तत्वा जातीनां खवान्तरप्रलये सन्तात् सम्बन्धस्तिष्ठति यवहारा-विच्छेदात्, ज्ञायेत चेति वेदस्यानपेच्तत्वन प्रामाखेन किखिदिरोधः स्थात्। निर्णपलये तु सम्बन्धनाशात् पुनः स्थी केनचित् पुंसा सङ्केतः कर्त्तय इति पुरुषबुद्धिसापेच्तत्वेन वेदस्यापामाख्यं ख्यथापक्यात्रयस्य नाशादाश्रितस्यानित्यत्वच्च प्राप्तमित्यर्थः। महाप्रलयेऽपि निर्णपलयो-ऽसिद्धः सत्नार्थ्यवादात्। तथा च संस्तःरात्मना श्रव्दार्थतसम्बन्धानां

यवहाराच्छेदाज्ञसान्तरयवहारवच कल्यान्तरयवहारखानुसन्धातुमग्रकालात् \*वैषम्यं दित । नेष देषः, मत्यपि
मर्वयवहारोच्छेदिनि महाप्रलये परमेयरानुग्रहादीयराणां
हिरण्याभादीनां कल्यान्तरयवहारानुमन्धानायपत्तेः। यद्यपि
प्राक्तताः प्राणिनो न जन्मान्तरयवहारमनुमन्दधाना दृश्यन्ते
दित, न तत् प्राक्तत्वदीयराणां भवितयां। यथा हि प्राणिलाविग्रेषेऽपि मनुष्यादिन्तम्बपर्यन्तेषु ज्ञानेय्यादिप्रतिबन्धः
परेण परेण भ्रयान् भवन् दृश्यते, तथा मनुष्यादिखेव
हिरण्यार्भपर्यान्तेषु ज्ञानेयर्थाद्यभियिक्तरिप परेण परेण भ्रयसी भवतीत्येतत् <sup>†</sup>श्रुतिस्रतिवादेष्यमक्रदेवानुकल्यादे। प्रादुर्भवतां पारमेथ्यथं श्रूयमाणं न ग्रक्यं नास्तीति विदत्तं। तत्या-

सतामेव पुनः स्राविभयक्तेनं। निखलं। यभियक्तानां पूर्वकल्पीयनामस्पसमानतात् न सङ्केतः केनचित् कार्यः, विषमस्री हि
सङ्केतापेचा न तुल्यस्राविति परिहरति। तचेदिमत्यादिना।
नन्वायस्री सङ्केतः कार्य इत्यत याह। तदापीति। महासर्गप्रवयप्रयचावपीयर्थः। नन्वस्वनादिसंसारे सम्बन्धस्यानादिलं तथापि
महाप्रवययवधानादस्ररणे कथं वेदार्थयवहारस्त्रचाह। यनादी
चेति। न कि हिरोधः, प्रव्दार्थसम्बन्धस्य स्पादेरिति प्रेषः। सापप्रवीधयोर्वयसर्गासिद्धिमाप्षः अतिमाह। सापेति। यय तदा
सुष्ते प्राणे परमात्मनि जीव स्कीभवित स्नं प्राणे सजीवन्तदेतीति
प्रेषः। स्तसात् प्राणात्मनः यायतनं गेलकं। यानन्तर्ये पञ्चमी प्राणेभ्य
इत्यादी द्रस्या। सप्तवत् कि ल्यितस्याद्यातसन्ताभावात् दर्भनं स्रिः
स्वर्भनं वयः इति द्रस्थिपदाः श्रुत्यभिष्ठेत इति भावः। द्रशान-

<sup>\*</sup> विषम इति का॰ वर्ध॰ से।॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> युतिसृतिवादेष्यसङद्गुयूयमाणिमिति उक्त पु॰ पाठः।

तीतक ल्णानुष्ठितप्रक्षष्टज्ञानक भीणा मी यराणां हिर प्यग्न भी दीनां वर्त्तमानक ल्यादे प्राद्भवतां पर मे यरानुग्र ही तानां सुप्तप्रतिबुद्धवत् क ल्यान्तर व्यव हारानु सन्धाने। पपत्तिः । तथा च
य्रुतिः। "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वै वेदां य प्रहिणोति
तसी तं ह देवमात्म बुद्धिप्रकाशं मुमु हुर्वे भरणम हं प्रपद्ये" दति।
सारन्ति च शीनकादया मधु च्छन्दः प्रस्तिभिर्म्चाषिभदी। प्रतियो
दृष्टा दति। प्रतिवेद चैवमेव काण्ड र्थादयः सार्यन्ते। युतिर प्रुविज्ञानपूर्वक मेव मन्त्रेणानुष्ठानं दर्भयति "यो ह वा अविदितार्थे यच्छन्दो दैवत बाह्माणेन मन्त्रेण याज्यति वाध्यापयित वा

वैषम्यमाण्ड्य परिचरति। स्थादिलादिना। चविरुद्धमनुसन्धानादि-कमिति ग्रेषः। चिरखाभीदयः पूर्वकल्यानुसन्धानग्रन्थाः संसारिला-दस्मदादिवदिलाशङ्घाह । यद्यपीति । इति यद्यपि तथापि न प्राक्तविदिति योजना। ज्ञानादैनिकर्षवदुलार्षे। उपङ्गीकार्यः नाधाभा-वादिति न्यायान् ग्रहीत शुव्यादिभिः सामान्यता दृष्टानमानं वाध्य-मिला ह। यथा ही लादिना। ननुतथापि पूर्वक खे चराणां मुक्ता-लादसिन् कल्पे कीऽनुसन्धातेत्वत चाह । ततसित । चानायुलार्घा-दिव्यर्थः। मुत्तीभ्योऽन्येऽनुसन्धातारः परमेश्वरानुग्रहीतानां ज्ञाना-तिश्ये पूर्वाक्त श्रुतिस्मृतिवादाना इ। तथा चेति। पूर्वं कल्यादी स्जिति तसी च ब्रह्मणे प्रविखाति गमयति तस्य बुद्धी वेदाना-विभावयति यस्तं देवं खातमाकारं महावाक्योत्यबुद्धी प्रकाशमानं शरणं परममभयस्थानं निःश्रेयसरूपमइं प्रपद्य इत्यर्थः। न कीवल-मेकस्यैव ज्ञानातिप्रयः किन्तु बह्नगां प्राखादरुणामिति विश्वासाः र्घमाइ। सारनीति। ऋग्वेदो दश्माखनावयवान् तत्र भवा ऋची दाभतयः। वेदान्तरेऽपि कारणस्त्रत्तमन्त्राणां द्रष्टारो बाधायनादिभिः स्नुता इत्यादः। प्रतीति। किञ्च मन्त्राणां ऋष्यादिज्ञानावध्यकलज्ञा-पिका अतिर्मन्त्रहायोगां ज्ञानाति एयं दर्भयती वा छ । अतिरपीति । स्वाणुं चर्चित गर्ने वा प्रपद्यत द्र्युपक्रस्य तसादेतानि मन्त्रे मन्त्रे विद्यादिति। प्राणिनाच्च स्खप्राप्तये धर्मी विधीयते दुःख-परिचाराय चाधर्मः प्रतिषिध्यते। दृष्टानुत्र्यविकसुखदुःखविषयौ च रागदेषा भवता न विखचणविषयावित्यता धर्माधर्मफल-भ्रताचराच्चरा सृष्टिनिष्यद्यमाना पूर्वसृष्टिसदृश्येव निष्यद्यते। स्वतिस्य भवति,

> "तेषां ये यानि कर्माणि प्राक्षश्यां प्रतिपेदिरे। तान्येव ते प्रपद्यन्ते सञ्चमानाः पुनः पुनः ॥ हिंसाहिंसे सद्कूरे धर्माधर्माखतानृते। तद्भाविताः प्रपद्यन्ते तस्मान्तस्य रेक्ते" ॥ दति॥

प्रलीयमानमपि चेदं जगच्छक्त्ववभेषमेव प्रलीयते मिन्न्लमेव च प्रभवतीतर्था आकस्मिकत्रमङ्गात्। न चानेकाकाराः मक्त्यः भक्षाः कन्यचितं। तत्य विच्छि च विच्छि चाष्युद्भवतां भूरादिलेकिप्रवाहाणां देवतिर्यञ्चनुष्यलचणानाञ्च प्राणिनिकायप्रवाहाणां वर्णाश्रमधर्मफलक्ष्यवस्थानाञ्चानादौ मंगरे नियत्विभिन्द्रयविषयमस्थानियत्ववत् प्रत्येतव्यं। न होन्द्रिय-विषयमस्थानेयत्ववत् प्रत्येतव्यं। न होन्द्रिय-विषयमस्थादेर्थवहारस्य प्रति सर्गमन्ययालं षष्टेन्द्रियविषय-कन्यं प्रत्यमुत्पेचितुं। अतस्य सर्वकन्यानां तुत्व्यवहारतात् कन्यान्तर्यवहारानुमन्धानचम्याचेश्वराणां समाननामरूपा एव प्रतिसर्गं विशेषाः प्रादर्भवन्ति समाननामरूपलाचारुत्ता-

उनुमेयः स रव सभावः प्रकृतिवासनेति च गीयते। रवं वर्मणा सृष्टिसाद्देश्यमुद्धा स्वीपादाने जीनकार्यसंस्वार रूपण्डित जादिण सा-द्रश्यमाद्द। प्रजीयमानमिति। इत्रया संस्वार प्रजये जगदिणि-व्यस्थाकस्विक्तं स्थादिव्यर्थः। ननु जगदिणिव्यकारिस्थादन्याः प्रक्तयः काल्यन्तां तवाह। न चिति। व्यविद्यायां जीनकार्यात्मकसंस्वारा-दन्याः प्रक्तयो न कल्याः मानाभावाद्गीरवाह्य, स्वीपादाने जीनकार्य-रूपा प्रक्तिस्तु महान् स्थाधित्तस्रति अद्वत्स सेम्येति अतिसद्धा, व्यतादिद्यातलार्यादन्याः प्रक्तयो न सन्ति व्यात्माविद्येव तच्छिति। स्वान्त इत्यर्थः। निमन्तेष्यस्यपादानस्थकार्यमेवाविद्याघट-नया प्रक्तिरन्या वेत्यनासहः। उपादाने कार्यसंस्वारसिद्धेः प्रजमाह। ततस्रित। यथा स्रोतिस्यतस्य पूर्वचचुर्जातीयमेव चचुर्जायते तच स्पर्णातोयमेव स्वाद्याति न स्थादिकं, स्र्वीका भोगात्रयाः प्रास्थितिकस्य प्रविच्चाकादितुस्थान्यवेति नियम इत्यर्थः। निकायाः समृहाः। द्रशन्तासिद्धिमाण्ड्याहः। न हीति।

विष महासर्गस हाप्रलयल चणायां जगते। अधुपगम्बमानायां न कि व्यक्त्व्यप्रामाण्यादि विरोधः । समाननाम रूपता च श्रुति-स्तिती दर्भयतः ।

"स्थाचन्द्रममे धाता यथा पूर्वमक न्ययत्। दिवञ्च पृथिवीञ्चान्तरी चमशे सः"॥ इति।

यथा पूर्वसिन् कच्चे स्वयां चन्द्रमः प्रस्ति जगत् क्रृप्तं तथा-सिन्दिप कच्चे प्रमेश्वरोऽकच्चबित्वर्थः । तथा श्रिवित श्रका-स्यत श्रन्नादे। देवानां स्वासिति, स एवमग्रचे छत्तिकाम्यः पूरे जात्रमणाकपालं निर्वपदिति, नचचे छिविधा चाऽग्निरि-वपत् यस्त्रै वाग्रचे निर्वपत् तथाः समाननामक्ष्पतां दर्शयती-त्येवं जाती यिका श्रितिरिदोदा हर्त्त्या। स्रितिरिप,

> "च्हषीणां नामधेयानि चास्र वेदेषु दृष्टयः। भर्वर्यन्ते प्रस्तानां तान्येवैभ्ये। ददात्यजः॥

यथा षक्ठेन्त्रियस्य मनसे। इसाधारणिविषये। नास्ति सुखादेः साच्चिवेयलात्, तथा व्यवहारान्यथालमसदित्यर्थः। षठिमिन्त्रियं तिष्ठियञ्चासिविति वार्थः। उत्तार्थं सिङ्क्षपति। चतन्चिति। व्यवहारसाम्यात्
सम्भवाच व्यवित्रयमाना व्यत्तयः समाना रवेत्यर्थः। सृत्रं योजयित।
समानेत्यादिना। भाविद्देख्या यजमाने। इथिः, च्यवादे। इथिरहं स्थामिति
लामियत्वा क्रित्तानन्त्वाभिमानिदेवायायये चयस कपालेषु पचनीयं
हिविनिरुप्तवानित्यर्थः। नन्त्वच्यित्तविद्वत्वाद्यक्षवचनं। नन् यजमानोइथिभावी उद्यायाया समाननामरूपः कन्यान्तरे भवतीत्येवं ख्दो
वा चकामयत विद्यायाया चकायं, तदयुत्तं। न
ह्ययरिय विद्यार्वेद्यारिकारियुक्षत्वं तथार्जगल्लार्यत्वव्यवस्वत् एक

यथर्ता छतु लिङ्गानि नाना रूपाणि पर्यंचे।
दृश्यनो तानि तान्येव तथा भावा युगादिषु॥
यथाभिमानिनाऽतीता खुल्या से पाम्पतैरिइ।
देवा देवैरती तैर्हि रूपैनी मिभरेव च"॥
दिखेवं जातीयका दृष्ट्या॥

मध्वादिष्वसम्प्रवादनिधकारं जैमिनिः॥ ३१॥

दृह देवादीनामिष त्रह्मविद्यायामस्यधिकार दृति यस्ति-ज्ञातं तत्पर्यावर्त्यते। देवादीनामनधिकारं जैमिनिराचार्यो। मन्यते। कस्मात् मध्यादिव्यमस्यवात्। त्रह्मविद्याधिकाराभ्यु-पगमे हि विद्यालाविशेषानाध्यादिविद्याख्यपधिकारोऽभ्युपग-म्देत। न चैवं मस्यवति, कथममे वा त्रादित्यो देव मध्यत्यन्य मनुष्या त्रादित्यं मध्यधामेनोपामीरन्, देवादिषु द्युपामके-व्यभ्युपगम्यमानेषु त्रादित्यः \*कथमन्यमादित्यमुपामीत। पुन-

रव रिंदो नेति रिको विष्णुरिकादि श्रुतिस्मृतिविरोधादिति। स्मृतौ, वेदेखिति विषयसप्तनी, प्रवर्थन्ते प्रजयान्ते। ऋतूनां वसन्तादीनां, जिङ्गानि नवपञ्चवादीनि। पर्यये घटीयन्तवदावत्तो, भावाः पदार्थाः, तुल्या इति प्रेषः॥

तसाच्चन्मनाश्विद्यहाङ्गीकारेऽपि कर्माण शब्दे च विरोधाभावात् देवानामिक्त विद्याधिकार इति स्थितमाचिपति। मध्वादिध्वित। ब्रह्मविद्या देवादीन् नाधिकारोति विद्यालात् मध्वादिविद्याविद्यर्थः। दृशान्तं विद्योति। कथिम्बादिना। द्येलोकास्थवंश्रदेशे स्वन्तिर्द्या-रूपे मध्वपूर्षे स्थित स्वादियो देवानां मोदनान्मधिवारोष ध्यानं

<sup>\*</sup> कमन्यमिति का॰ वर्षे॰ पु॰ पाठः।

स्वादित्यद्यपाश्रयाणि पद्य रोहितादीन्यस्तान्यनुपक्रस्य वसवी
सदा त्रादित्या सस्तः साध्याश्च पद्य देवगणाः क्रमेण तत्तदस्तमुपजीवन्तीत्युपदिश्य स य एतदेवमस्तं वेद वस्त्रनामेवैको भूलाग्निव मुखेनैतदेवास्तं दृष्टा त्रण्यतीत्यादिना
वस्ताद्युपजीव्यान्यस्तानि विजानतां वस्तादिमहिमप्राप्तिं दर्भयति। वस्तादयस्त कानन्यान् वस्तादीन् त्रस्ततोपजीविनो
विजानीष्टुः, कं चान्यं वस्तादिमहिमानं प्रेप्तेयुः। तथाग्नः पादो
वायुः पाद त्रादित्यः पादो दिशः पादो वायुर्वाव सम्बर्गः
त्रादित्यो ब्रह्मत्यादेश दत्यादिषु देवतात्मोपामनेषु न
तेषामेव देवतात्मनामधिकारः सम्भवति। तथेमामेव गातसमरदाजावयमेव गातमाऽयं भरदाज दत्यादिष्वृष्वसम्बन्धेषु

उपामनेषु न तेषामेवर्षीणामधिकारः सस्त्रवति। कुतञ्चन देवादीनामनधिकारः॥

### ज्योतिषि भावाच ॥ ३२॥

यदिदं ज्येतिर्मण्डलं युखानमहोरात्राभ्यां बंभ्रमज्जगद-वभाषयित तिस्मन्नादित्यादयी देवतावचनाः प्रव्याः प्रयुज्यन्ते लोकप्रिसद्धेर्वाच्यप्रेषप्रसिद्धेष्य। न च ज्योतिर्मण्डलस्य इदया-दिना विग्रहेण चेतनतयाऽर्थिलादिना वा योगोऽवगन्तं प्रकाते, म्हदादिवदचेतनलावगमात्। एतेनाम्यादयो याख्याताः। स्था-देतत्, मन्तार्थवादेतिहामपुराणलोकोभ्ये देवादीनां विग्रहव-त्वाद्यवगमादयमदोषः दति चेत् नेत्युच्यते, न तावस्नाको नाम किष्मित् स्वतन्त्रं प्रमाणमस्ति, प्रत्यचादिभ्य एव द्यविचारितवि-ग्रेषेभ्यः प्रमाणभ्यः \*प्रसिद्ध एवार्था लोकात् प्रसिद्ध द्रत्युच्यते, न

यत्र ऋषीणां ध्येयलाद्वाधिकारः। किञ्च विग्रहाभावात् देवादीनां न काष्यधिकार हत्याह । ज्योतिषि भावाचेति । च्यादित्यः सूर्य्यचन्तः सुकीऽङ्गारक हत्यादिण्व्दानां ज्येतिःपिष्छेषु प्रयोगस्य भावात् सत्त्वात्र विग्रहवान् देवः किञ्चदक्तीत्यर्थः। च्यादित्यः पुरक्तादुदेता पञ्चादक्तितेति मध्विद्यावाक्यप्रेवे ज्योतिष्येवादित्यण्व्दः प्रसिद्धः। तिर्हे ज्येतिःपिष्णानामेवाधिकारोऽज्ञ तनाह । न चेति । च्यान्यादीनाम-धिकारमाण्ड्याह । स्तेनेति । च्यान्ववीयुर्भूमिः इत्यादिण्वदानां च्यानेतनवाचिलेनेत्यर्थः। सिद्धान्ती ण्ड्यते । स्यादेतदित्यादिना । वज्रहकः पुरन्दरः इत्यादयो मन्ताः। सोऽरोदोदि यादयोऽर्थवादाः।

''इष्टान् भागान् चि वा देवा दास्यन्ते यज्ञभाविताः। ते त्रप्तास्तर्पयन्येनं सर्वकामणलैः सुर्भः''॥

<sup>\*</sup> प्रसिध्यव्रथी ले।कात् प्रसिध्यतीति का॰ वर्षे॰ पु॰ पाठः।

चात्र प्रत्यचादीनामन्यतमं प्रमाणमस्ति । दतिहासपुराणमपि पीरपेयलात् प्रमाणान्तरमूलतामाकाङ्गिति । ऋर्षवादा ऋपि विधिनैकवाक्यलात् खुत्यर्थाः सन्तो न पार्थगर्थेन देवादीनां विग्रहादिसद्भावे कारणभावं प्रतिपद्यन्ते । मन्ता ऋपि श्रुत्यादि-विनियुक्ताः प्रयोगसमवाचिनोऽभिधानार्था न कस्यचिदर्थस्य प्रमाणमित्याचचते । तस्मादभावा देवादीनामधिकारस्य ॥

## भावन्तु वादरायणोऽस्ति हि॥३३॥

तुग्रब्दः पूर्वपचं व्यावर्त्तयित । वादरायणस्वाचार्था भाव-मधिकारस्य देवादीनामपि मन्यते । यद्यपि मध्वादिविद्यासु देवतादिव्यामिश्रास्त्रसभेवाऽधिकारस्य तथायस्ति हि ग्रुद्धा-

द्यादीति हासपुराणानि। लोकेऽपि यमं दा छहत्तं लिखन्ति, इन्द्रं वचहत्त्विति विग्रहादिपञ्चकस्याभावात् चनिधकारदोधे। नात्ती-त्यर्थः।

"विग्रहे। हिविषां भाग रेश्वर्यञ्च प्रसन्नता। फलप्रदानमिल्येतत् पञ्चनं विग्रहादिनं"॥

मानाभावादेतज्ञाक्तीति दूषयति। ने व्यादिना। न चाचेति, विग्र-हादाविव्यर्थः। अर्थवादा मन्त्रा वा मूलमिव्याशङ्खाह । अर्थवादा इत्यादिना। त्रीद्यादिवत् प्रयोगाविधिग्रहीता मन्त्राः प्रयोगासम्बन्धा-र्थाभिधानार्थाः नाज्ञातविग्रहादिपरा इति मीमांसका आचन्त्रत इत्यर्थः। तस्मादिग्रहाभावादिव्यर्थः॥

स्चाभ्यां प्राप्तं पूर्वपत्तं निरखित । तुश्ब्द इत्यादिना । वृद्धिविद्या देवादी द्वाधिकरोति विद्यालात् मध्यादिविद्यावत् इति । उत्तहेतुर-प्रयोजक इत्याह । यद्यपीति । दर्शादिकं न व्राह्मणमधिकरोति कर्म्भलात् राजस्रयादिवदिति खाभाससाम्यं विद्यालहेतोराह । यां ब्रह्मविद्यायां मम्भवे।ऽर्थित्नमामर्थ्याप्रतिषेधाद्यपेचलादधिका-रख। न च कचिद्रमभव द्रखेतावता यत्र समावस्तत्रायधि-कारोऽपोद्येत, अनुव्याणामि न मर्वेषां ब्राह्मणादीनां मर्वेषु राजस्यादिखधिकारः समावति, तत्र चाऽन्यायः साऽतापि भ-वियति। ब्रह्मविद्याञ्च प्रक्तत्य भवति लिङ्गदर्शनं श्रीतं देवाद्यधि-कारस्य स्वकं, तथा या देवानां प्रत्यव्धात म एव तदभवत्तय-धीणां \*तथा मनुष्याणामिति, ते हो चुईन तमात्मानमन्बिच्छा-मी यमात्मानमन्त्रिय सर्वाञ्च लीकानाप्तीति सर्वाञ्च कामा-निति, दन्द्रो ह वै देवानामि प्रवत्राज विरोचनीऽसुराणामि-त्यादि च। सार्त्तमपि च गन्धर्वयाज्ञवल्कासंवादादि। यद्युतं च्यातिषि भावाचेति, अत्र वृमः, च्यातिरादिविषया ऋषि श्रादि-त्यादया देवतावचनाः शब्दाचेतनावन्तमैयर्थाद्यपेतं तं तं देवा-त्मानं समर्पयन्ति, मन्त्रार्थवादेषु तथा व्यवहारात्। ऋस्ति

न चेति। यच यसाधिकारः सम्भवति स तचाधिकारीति न्यासस्तस्य रत्यर्थः। यतः सर्वेषां सर्वचाधिकारो न सम्भवति ततो न चापे। यो-तेत्यन्वयः। तत् ब्रह्म यो यो देवादीनां मध्ये प्रव्यक्षेनानुध्यत स तत् ब्रह्माभवदित्यर्थः। ते इ देवा ऊच्रन्योन्यं, तत इन्द्रविरोचनी सुरा-स्रराजी प्रजापतिं ब्रह्मविद्यापदं जम्मतुरिति च लिङ्गमस्तीत्यर्थः। किमच ब्रह्मास्तमिति गन्धवंप्रचे याच्चव्क्य उवाच तमिति मोच्च-धम्भेषु ख्रुतं देवादीनामधिकारिलङ्गमित्याद्य। सार्चमिति। यथा बालानां गोलकेषु चन्नुरादिपदयोग्रीप प्रास्त्रचेर्योग्रीप विग्रह्वार्या स्विक्रियन्ते, तथा न्योतिरादी सूर्यादिण्वद्ययोग्रीप विग्रह्वार्या स्विक्रियन्ते, तथा न्योतिरादी सूर्यादिण्वद्ययोग्रीप विग्रह्वार्या स्विक्रियन्ते, तथा न्योतिरादी सूर्यादिण्वद्ययोग्रीप विग्रह्व

<sup>़ \*</sup> तथा मनुष्याणामिति का॰ वर्ध॰ पु॰ नालि।

हीयर्थियागाइवतानां ज्योतिराद्यात्मियावस्थातुं यथेष्ट्य तं तं विग्रहं ग्रहीतुं सामर्थे। तथा हि स्रूयते। सुन्नह्याध्यार्थवादे मेधातिथेमेधिति, मेधातिथिं ह काष्वायनं दन्द्रो मेधा मूला ज-हारेति। सार्थिते च, त्रादित्यः पुरुषो मूला कुन्तीमुपजगामेति। म्हदादिष्यपि चेतनाधिष्ठातारोऽभ्युपगम्यन्ते म्हदन्नवीदापाऽनु-विन्नत्यादिदर्भनात्। ज्योतिरादेस्तु भूतधातोरादित्यादिष्य-प्यचेतनलमभ्युपगम्यते, चेतनास्त्विध्वातारो देवतात्मानो मन्ना-र्थवादादिषु व्यवहारादित्युक्तं। चदप्युक्तं मन्नार्थवादयोरन्या-र्थलान्न देवताविग्रहादिप्रकाश्रनसामर्थमिति, त्रत्र ब्रूमः। प्र-त्ययाप्रत्यया हि सद्भावासद्भावयाः कारणं नान्यार्थलमनन्या-र्थलं वा। तथा ह्यन्यार्थमपि प्रस्थितः पथि पतितं त्यपपणिदि

वहेवताः खीकार्या ह्याह । च्यातिरादीति । तथा चेतनलेन यवहारादिखर्यः । रकस्य जडचेतनी भयरूपलं कयं तन्नाह । खिल्ल हीति । तथा हि विग्रह्वत्तया देवयवहारः श्रूयते । सुब्रह्मण्ण उद्गाहार्याणस्यः स्टिलक् तत्मम्बसी योऽर्थवाद इन्हागच्छे व्यादिः तन्न मेधातिथेमें वेतीन्द्रसम्बाधनं श्रुतं तद्याच्छे । मेधित । मुनिं मेधि भूला जहारित ज्ञापनार्थं मेधेतीन्द्रसम्बाधनिमत्थर्थः । यदुक्तमादिखाद्यो स्ट्यादिवदचेतना रवित तन्न सर्वत्र जडाजडां प्रदयस्त्वादिखाह । स्ट्रित । खादिखादी की जडभागः कच्चतनां प्रइति तनाह । च्योति-रादेक्ति । मन्तादिकं पद्यक्त्या भासमानविग्रहादी खार्थे न प्रमाणं खन्यपरत्वात्, विधं भुंच्लेति वाक्यवत् इत्याह । यदपीति । खन्यपरा-दपि वाक्यात् बाधाभावे खार्था । स्याह्य । स्याहीति । तथा होति । तथा होति । तथा होति ।

श्रक्तीत्येवं प्रतिपद्यते । श्रवाद विषम उपन्यामः तत्र हि हण-पणीदिविषयं प्रत्यचं प्रवत्तमस्ति चेन तदस्तिलं प्रतिपद्यते। श्रव पनर्विध्वदेशैकवाकाभावेन सुत्यर्थेऽर्घवादेन पार्घगर्थेन वृत्तान्तविषया प्रवृत्तिः शक्याध्यवसायितुं। न हि महावाक्ये प्रत्यायकेऽवान्तर्वाक्यस पृथक् प्रत्यायकलमस्ति, यथा न सुरां पिबेदिति नञ्वति वाक्ये पदचयसम्बन्धात् सुरापानप्रति-षेध एवैकोऽर्था गस्वते न पुनः सुरां पिवेदिति पददयमम-न्धात् सुरापानविधिरपीति। श्रवोच्यते। विषम उपन्यासः, युक्तं यत् सुरापानप्रतिषेधे पदान्यस्वैकलादवान्तरवाच्यार्थ-स्वाग्रहणं, विध्वदेशार्थवादयोख्वर्थवादस्वानि पदानि प्रयगन्वयं वृत्तान्तविषयं प्रतिपद्यानन्तरं कैमर्थक्यवभेन विधिस्तावकलं प्रतिपद्यन्ते। यथा हि 'वाययं येतमालभेत स्रतिकामः' द्रत्यच विध्युद्देशवर्त्तिनां वायचादिपदानां विधिना सम्बन्धः, नैवं

प्रत्ययोऽिस्त विग्रहादी स नास्तीति वैषम्यं ग्रङ्काते। खनाहिति। विध्यहेशो वाक्यं तदेववाक्यतया प्रश्क्तो विधिरित्येवार्थवादेषु प्रत्ययः। रनान्ती भृतार्थी, विग्रहादिः तिह्वयः प्रत्ययो नास्तीत्यर्थः। नन्ववानारवाक्येन विग्रहादिप्रत्ययोऽिस्त्रत्यत चाह। न हीति। सरापानप्रत्ययोऽिष स्वादिति भावः। पदेववाक्यत्ववाक्येववाक्यत्ववेषम्यान्मैविमत्याह। चनोच्यत इति। नञ्पदमेकं यदा सरां पिवेदिति पदाभ्यामन्वेति तदा पदेववाक्यं रक्षमेवार्थानुभवं करोति न तु पददयं
प्रथक् सरापानं वेषयति तस्य विधा निष्ठेषानुपपत्तेः वाक्यार्थानुभवं
प्रत्यहारत्वात्, चर्यवादस्तु भूतार्थसंसर्गस्तृतिहारं वेषयन् विधिना
वाक्येववाक्यतां भन्नत हत्यस्ति विग्रहायनुभव हत्यर्थः। नन्वर्थवादस्थ-

वायुर्वे चेपिष्ठा देवता वायुमेव खेन भागधेयेनोपधावित म एवैनं भृति गमयित द्रत्येषामर्थवादगतानां पदानां न हि भवित वायुर्वा त्रालभेत चेपिष्ठा देवता वा त्रालभेतित्यादि वायुख-भावमङ्कीर्त्तनेन लवान्तरमन्वयं प्रतिपद्य एवं विशिष्टदैवत्यमिदं कर्मेति विधिं खुवन्ति। तद्यत्र चोऽवान्तरवाद्यार्थः प्रमाणान्तरगोत्तरो भवित तत्र तदनुवादेनार्थवादः प्रवर्त्तते। यत्र प्रमाणान्तरविषद्धख्तत्र गुणवादेन। यत्र तु तदुभयं नास्ति तत्र प्रमाणान्तरविषद्धख्तत्र गुणवादेन। यत्र तु तदुभयं नास्ति तत्र त्राविरोधादिद्यमानार्थवादः स्वादाद्यास्तित् प्रमाणान्तराविरोधादिद्यमानार्थवाद दति प्रतीतिश्ररणैर्विद्यमानार्थवाद त्राति प्रतीतिश्ररणैर्विद्यमानार्थवाद त्राति प्रतीतिश्ररणैर्विद्यमानार्थवाद त्राविधिभिरवेन्द्रादिदैवत्यानि ह्वींषि चेादयद्भिरपेचितिमन्द्रा-दिनां खरूपं, न हि खरूपरहिता दन्द्रादयश्चेतस्वारोपयितुं

पदानामवान्तरसंसर्गवीधकलं विना साचादेव विध्यन्वे। उत्तु तत्राह।
यथा होति। साचादन्वयायागं दर्भयति। न होति। अर्थवादात्
सर्वत्र ग्रहणमाण्णञ्चार्थवादान् विभन्नते। तद्यन्नेति। तत्रार्थवादेषु
यत्राग्रिह्मस्य भेषनमित्यादावित्यर्थः। चादित्या यूप इत्यभेदो बाधित
इति तेनिख्तगुणवादः, यत्र वच्चहक्तः पुरन्दर इत्यादौ मानान्तरसम्वादिसम्बादौ न स्तः तत्र भूतार्थवाद इत्यर्थः, इति विम्रश्लेत्यधाहारः। विग्रहार्थवादः खार्थेऽपि तात्पर्थवान् अन्यपरत्ने सत्यचानाबाधितार्थकण्व्यत्वात् प्रयानादिवाक्यवत् इति न्यायं मन्त्रेव्यतिदिण्यति।
स्तेनेति। वेदान्तानुवादगुणवादानां निरासाय हेतै। पदानि न चेाभयपरत्ने वाक्यभेदोऽवान्तरार्थस्य महावाक्यार्थदारत्वादिति भावः।
विध्यनुपपच्यापि सर्गवदेवताविग्रहोऽङ्गीकार्थं इत्याह। चिप चेति।

शकानो। न च चेतस्थनारूढायै तसी तसी देवतायै इविः प्रदातुं शकाते। श्रावयित च, यसी देवतायै इविग्र्टिशतं स्थानां ध्यायेदष्ट्करिष्यन्निति। न च श्रव्दमात्रमर्थस्वरूपं सम्प्रविति शब्दार्थयोभेदात्, तत्र यादृशं मन्त्रार्थवादयोरिन्द्रादीनां स्वरूपमवगतं न तत्तादृशं शब्दप्रमाणकेन प्रद्याख्यातुं युक्तं। दितहासपुराणमपि व्याख्यातेन मार्गेन सम्भवन्तमन्त्रार्थवादमूललात् प्रभवित देवताविग्रहादि प्रपञ्चयितुं। \*प्रत्यचमूलमपि सम्भवित। भवित ह्यस्थाकसप्रत्यचमपि चिर्न्नानां प्रत्यचं। तथा च व्यासादया देवादिभः प्रत्यचं व्यवहर्नोति सम्यंते। यस्तु ब्रूयादिदानीन्तनानामिव पूर्वे-षामपि नास्ति देवादिभः व्यवहर्तुं सामर्थमिति स जगन्वानामि व स्वास्थानित स्वास्थानिति स्वास्थानित्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वस्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वस्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वास्थानिति स्वस्थानिति स्वस्यस्थानिति स्वस्थानिति स्वस्यस्थानिति स्वस्य

ननु क्षेशात्मको कर्म्मणि विधिः फलं विना अनुपपन्न इति भवतु यन्न दुःखेन सिमान्नित्यर्थवादसिद्धः खर्मा विधिष्रमाणकः विग्रहं विना विधेः कानुपपित्तक्तामाह। न होति। उद्दिश्य व्यागानुपपच्या चेतस्या- रोहोऽक्षीकार्यं इत्यत्र अतिमप्याह। यस्या इति। अतस्वेतस्यारोहार्थं विग्रहो दर्यः। किञ्च कर्मप्रकरणपाठात् विग्रहप्रमितिः प्रयाजवत् कर्माक्षलेनाङ्गीकार्यतां, विना कर्मापूर्वासिद्धेः। किञ्च सुप्रसन्नविग्रह्वेवतं त्यक्षा श्रव्दमानं देवतेति भिक्तर्यक्रोत्याह। न च शब्देति। न चात्रतिमानं शब्दशक्यमक्तु किं विग्रहेश्योति वाच्यं, निर्थक्षाक्षत्ययोगात्, खतः शब्दस्यार्थाकाङ्गायां मन्नादिप्रमितविग्रहोऽङ्गीकार्थं इत्याह। वचिति। सवं मन्नार्थवादमूलकमितिहासादिकमपि विग्रहे मानमित्याह। इतिहासेति। प्रमाणवेन सम्भवदित्यर्थः। थासादोनां योगिनां देवतादिप्रयन्त्वमपीतिहासादेर्भूकमित्याह। प्रयन्ति। यासादया देवादिप्रयन्त्वस्थाः प्राण्वित्वस्वदित्वनुमानमितप्रसङ्गिन दूष्ठयति।

प्रत्यचादीति सो० का० वर्ष० प्० पाठः।

देविद्यां प्रतिषेधेत्। द्रानीमिव च नान्यदापि मार्वभीमः चित्रयोऽस्तीति ब्रूयात्, ततश्च राजस्वयादिचेदिना उपस्न्धात्। द्रानीमिव च कालान्तरेऽप्ययवस्थितप्रायान् वर्णाश्रमधर्मान् प्रतिजानीत ततश्च य्यवस्थाविधायिणास्त्रमनर्थकं कुर्यात्। तस्मा-द्धर्मीत्कर्षवणाचिरन्तना देवादिभिः प्रत्यचं य्यवजद्वरिति श्च-यते। श्रपि च सारन्ति स्वाध्यायादिष्टदेवतासम्प्रयोग द्रत्यादि। योगोऽप्यणिमादीयर्थप्राप्तिफलकः सार्यमाना न शक्यते साइस-मावेण प्रत्याख्यातुं। श्रुतिश्च योगमाद्यात्यं प्रत्याख्यापयित

"पृथ्वप्रिजोऽनिलखे समुत्थिते
पञ्चात्मके योगगुणे प्रवत्ते।
न तस्य रोगो न जरा न स्त्युः
प्राप्तस्य योगाग्निमयं ग्ररीरं" दति॥

ऋषीणामपि मन्त्रत्राह्मणदर्भिनां सामध्यें नासादीयेन

यक्तिवादिना। सर्वे घटाभिन्नं वक्तुत्वात् घटवदिति जगदैचित्रं नाक्तीव्यपि स ब्रूयात्। तथा चित्रं याभावं वर्णात्रमाभावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामावं वर्णात्रमामाव्यवस्थात्राक्तस्य वाध द्रव्यर्थः। यागस्त्रचार्थादपि देवा-दिप्रव्यच्चिमिद्धार्थः। चित्र। मन्त्रजपात् देवसान्निध्यं तत्-समाव्यणं चेति स्वार्थः। योगमाचाव्यस्य श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वात् योगिनामित्त देवादिप्रव्यच्चिमत्वाच् । योग द्रति। पादत्वादाजानेर्वानोरानाभेनाभेराग्रीवं ग्रीवायाञ्चाक्रेषप्रदेशेष्ट् तत्याब्रह्मरम् एथियादिपञ्चके समुत्विते धारणजाते योगगुणे चाणिमादिके प्रवच्चे योगाभियक्तं तेजोमयं प्ररोदं प्राप्तस्य योगिनो न रोगादिस्पर्षे द्रव्यर्थः। चित्रकारादिपसिद्धिरिप विग्रहे मानिस्वाह । लोकति। ध्विधकरणार्थमुपसंहरति। तस्नादिति। चिन्तायाः प्रवमाह। जन्त्रचित्रमार्थमुपसंहरति। तस्नादिति। चिन्तायाः प्रवमाह। जन्ति

मामर्थेनीपमातुं युक्तं, तस्मात् ममूलमितिहामपुराणं। लोकप्रमिद्धिरपि न मित मभवे निरालम्बनाध्यवमातुं युक्ता, तस्माद्पपन्ना मन्त्रादिभ्या देवादीनां विग्रहवल्वाद्यवगमः। ततस्यार्थिलादिमभवाद्पपन्ना देवादीनामपि ब्रह्मविद्याया-मधिकारः। क्रममुक्तिदर्भनान्ययेवमेवे।पपद्यन्ते॥

ग्रांगस्य तदनाद्रश्रवणात्तदाद्रवणात् रूचते हि ॥ ३४ ॥

यथा मनुष्याधिकारनियममपोद्य देवादीनामपि विद्यास्विधकार जक्तस्यैव दिजात्यधिकारनियमापवादेन गूद्रस्थायधिकारः स्थादित्येतामाग्रङ्कां निवर्त्तयितुं ददमधिकरणमारभ्यते। तत्र गूद्रस्थायधिकारः स्थादिति तावत् प्राप्तं,
प्रिर्थितमामर्थयोः मस्भवात्, तस्माच्छूद्रो यज्ञेऽनवक्रृप्त दति-

मेति। एवमेव देवादीनां ब्रह्मविद्याधिकारे सत्येव देवलप्राप्तिद्वारा
मुक्तिफलान्यपासनानि युज्यन्ते देवानामनधिकारे ज्ञानाभावात्
क्रममुक्त्यर्थिनामुपासनेषु प्रवक्तिने स्थात्, ष्यते।ऽधिकारनिर्णयात् प्रवक्तिसिद्धिरिति भावः॥

शुगस्य स्चिते हि। पूर्वेणास्य दृष्टान्तसङ्गतिमाइ। यथेति।
पूर्वच देवादीनां अधिकारसिद्धार्थं मन्तादीनां भूतार्थं विग्रहादीः
समन्वयात्वा वेदान्तानामपि भूतार्थे वृद्धाण समन्वये। दृष्ठीकृतः,
स्वचापि श्रूद्रश्रब्दस्य श्रीतस्य चिचिये समन्वये। त्वा स दृष्ठीकृतः दृष्टिक् करणद्वयस्य प्रासङ्किस्यास्मिन् समन्वयाध्यायेऽन्तर्भाव इति मन्त्र्यं।
पूर्वपचे श्रूद्रस्थाऽपि दिजवदेदान्तश्रवणे प्रवृत्तिः, सिद्धान्ते तदभाव इति पानं, स्वच वेदान्तविचारा विषयः, स विं श्रूद्रमधिकरोति न वेति सम्भवासम्भवाभ्यां सन्देहे पूर्वपचमाइ। तच श्रूद्रस्थापीत्या-दिना। तस्मादनिम्नलादनवक्षुप्रो। समर्थः। विद्यार्थिनि श्रूद्रश्रब्दप्रयो-

व्य ०१।पा ०३

वत् गूहो विद्यायामनवक्षृत्त "दित निषेधाश्रवणात्। यच कर्मस्वनिधकारकारणं गूद्रस्थानिम्नलं न तिद्यास्विधकारस्थापवादकं। न स्वावहनीयादिरिहतेन विद्या वेदितुं न ग्रक्यते।
भवति च लिङ्गं गूद्राधिकारस्थोपोद्दलकं, संवर्गविद्यायां हि
जानश्रुतिं पाचायणं ग्रुश्रपूषुं ग्रूद्रग्रब्देन पराम्हणति 'श्रह
हारेला गूद्र तवैव सह गोभिरस्तु' दति। विदूरप्रस्तयस्य
गूद्रयोनिप्रभवा श्रपि विणिष्टविज्ञानसम्बद्धाः स्मर्थन्ते, तसादिधिक्रियते गूद्रो विद्यास्तित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। न गूद्रस्थाधिकारो वेदाध्ययनाभावात्। श्रधीतवेदो हि विदितवेदार्था वेदा-

गास्तिङ्गादिष श्रू द्रस्णाधिकार इत्याह । भवित चेति । जान श्रुतिः किल घट प्रतानि गवां रथ द्रौङ्गाय गुरवे निवेद्य मां प्रित्त्रये युवाच, ततो रैङ्को विधुरः कल्याचीं सन् रदम्वाच । उन्होति निपातः खेदार्थः । हारेण निष्केन युक्त इत्या गन्ता रथो हारेता स च गोभिः सह हे श्रू द्र तवेवास्तु किमल्पेनानेन मम गार्इस्थानुपयोगिनेति भावः । अर्थिन्तादिसम्भवे श्र्यःसाधने प्रवक्तिरुचिता साभाविकत्वादिति न्यायोग्येतास्तिङ्गादित्याह । तस्तादिति । सूत्रादिहरेव सिद्धान्त्रयति । नश्रू द्रस्याधिकार इत्यादिना । ज्यापातता विदितो वेदार्थो येन तस्येत्यर्थः । उप्ययनविधिना संस्कृतो वेदस्तद्रस्यमापातज्ञानञ्च वेदार्थिव चारेषु प्रास्त्रीयं सामर्थे तदभावात् श्रृ द्रस्याधिकारिसम्भवन्यायासिद्धनेति वेदान्तिवचाराधिकार इत्यर्थः । यद्दाध्ययनसंस्कृतेन वेदेन विदितो निस्त्रितो वेदार्थो येन तस्य वेदार्थेषु विधिष्यधिकारी नान्यस्य ज्यनधीतवेदस्यार्था, वेदार्थानुष्ठानाधिकारेर्थ्ययनविधिवयः र्थापातात् । जतः पात्रपर्थन्तवस्त्रिविद्यासाधनेषु श्रवणादिविधिषु श्रु दस्यानिधकार इत्यर्थः । अर्थातवेदार्थज्ञानवत्त्वरूपस्थाथयनविधिन्त्रस्यानिधकार इत्यर्थः । अर्थातवेदार्थज्ञानवत्त्वरूपस्थाथयनविधिन्त्रस्यानिधकार इत्यर्थः । अर्थातवेदार्थज्ञानवत्त्वरूपस्थाययनविधिन्त्रस्यानिधकार इत्यर्थः । अर्थातवेदार्थज्ञानवत्त्वरूपस्थाययनविधिन्त्रस्यानिधकार इत्यर्थः । अर्थातवेदार्थज्ञानवत्त्वरूपस्थाययनविधिन

<sup>\*</sup> इति चेति मेा का वर्ध प् पाठः।

र्शेव्यधिकियते, न च गूद्रस्य वेदाध्ययनमस्ति, उपनयनपूर्व-कलादेदाध्ययनस्य, उपनयनस्य च वर्णवयविषयलात्। यन्त-र्धिलं न तदमति मामर्थोऽधिकारकारणं भवति। सामर्थ्यमपि न खीकिकं केवलमधिकारकारणं भवति। ग्रास्त्रीयेऽर्थे ग्रास्त्रीयस्य मामर्थ्यस्यपेचितलात्। ग्रास्त्रीयस्य च मामर्थस्था-ध्ययनिराकरणेन निराक्ततलात्। यच्चेदं ग्रूद्रो यज्ञेऽन-वक्तृप्त दति तत् न्यायपूर्वकलादिद्यायामप्यनवक्तृप्तलं द्यातयित, न्यायस्य माधारणलात्। यत् पुनः संवर्गविद्यायां ग्रूद्र-ग्रब्दश्रवणं लिङ्गं मन्यसे न तिलङ्गं, न्यायाभावात्। न्यायो-केर्सि खिङ्गदर्भनं द्यातकं भवति, न चाव न्यायोऽस्ति। का-

लभ्यस्य सामर्थ्यस्याभावादिति न्यायस्य तुल्यत्वात् यच्चपदं वेदार्था-पनच्यार्थमिया ह। न्यायस्य साधारणलादिति। तसाच्ह्र इसे-तच्च्द्रपराम्थनायस्य यज्ञब्रस्तविद्ययोग्नस्यवादिव्यर्थः। पुर्वेति निद्धं दूषयति। यदिति। असामर्थान्यायेगार्थिलादिसम्भवन्यायस्य निरक्तलादिव्यर्थः। ननु निघादः स्थपतिं याजयेदिव्यवाध्ययनाभावे-ऽपि निषादशब्दात् निषादस्येष्टाविव ग्रुदशब्दात् श्रुदस्य विद्याया-मधिकारोऽस्विवाशक्य संवर्गविद्यायामधिकारमङ्गीकरोति। काम-मिति। तदिषयलात् तच श्रुतलादिव्यर्थः। वस्तृतस्त विधिवाका-स्यलानिषादमञ्दे।ऽप्यधिकारिसमर्पकः, स्रद्रमञ्दक्त विद्याविधिष-रार्घवादस्था गाधिकारिणं बाधयति, असामर्थान्यायविरोधेनान्यप-र भव्दस्य खार्थवोधिलासम्भवात् इति मलाङ्गीकारं त्यजति। चर्थः वादेति। तर्हि श्रुदण्ब्दस्याच श्रुतस्य कीऽर्घ इत्याण्ड्य सूचेणा-र्थमा इ। एक्यते चे वादिना। जान स्रुतिनीम राजा निदाधसमये राची प्रासादतले सुखाप, तदा तदीयात्रदानादिगुणगणतीविता ऋषये। उस्य हिता धं हंसा भूला मनोरूपेग तस्योपरि आजग्मः, तेष् पाचाला हंसी। प्रोसरं हंसं उवाच, भा भा भनाव किं न प्रश्रम

मञ्चायं गूट्र भव्दः संवर्गविद्याया मेवैकस्यां गूट्र मधिकुर्यात् तदि-षयवात् न मर्वासु विद्यासे, ऋर्यवादस्थवात् न तु कचिद-षयं शूद्रमधिकर्त्तुमुत्सहते। श्रकाते चायं शूद्रश्रव्दे।ऽधिकत-विषये याजियतुं। कथिमित्युच्यते। कं वर एनमेतत् सन्तं स-युग्वानिमव \*रैक्समात्येत्यसाद्धं मवाच्यादात्मने । उनादरं स्रुत-वता जानश्रते: पात्रायणस्य ग्रुगुत्पेदे तास्वी रैद्धः ग्रूट-ग्रब्देनानेन स्चयांवस्रवातानः परोचज्ञानस्य स्थापनाये-ति गम्यते, जातिगृद्रस्थानधिकारात्। कर्ण पूनः गूद्रशब्देन ग्रुगुत्पना सचाते दति, उचाते, तदा द्रवणाच्हु चमभिदुद्राव ग्रुचा वाभिदुद्रुवे ग्रुचा वा रैङ्कमिभिदुद्रावेति ग्रूद्रावयवार्थ-मस्मवात् रूढार्थस्य चामस्मवात्। † दृश्वते चायमर्थाऽस्वामा-खायिकायां॥

जानश्रतेरस्य तेजः खर्रां व्याप्य स्थितं तत् लां धच्यति न गच्छेति, तमग्रेसर उवाच, कमप्रेनं वराकं विद्याद्दीनं सन्तं खरे सयुग्वानं युग्वा गन्त्री एकटी तया सद्दां स्थतं रैङ्कामिवैतदचनमात्य। रैङ्कस्य हि व्रस्तिष्ठस्य तेजा दुरतिक्रमं नास्यानात्मज्ञस्येवर्थः । चसादचनात् खला राजा मुकटलिङ्गेन रेङ्कं ज्ञाला विद्यावान भविष्यतीति हंसानामि-प्रायः। वं उ खरे इति पदक्केदः। उग्रब्दोऽप्यर्थः। तेषां हंसानामना-दरवाकाश्रवणात् चसा राज्ञः सुगृताज्ञा, सा शृद्रशब्देन रेङ्केन स्रचाते, हीति सूत्रान्वयः। श्रुतयीशिकार्थनाभे सति स्नर्गन्वतरू खर्थस्यान्य इति न्यायद्योतनाथी हिशब्दः। तदाद्रवणात् तया शुचा स्थाद-वणात्। श्रुदः भ्रोकं प्राप्तवान्। श्रुचा वा कर्त्वा राजा च्यभिदु दुवे प्राप्तः। युचा वा करणेन रेङ्कं गतवानित्यर्थः॥

<sup>\*</sup> रैक्कमिति वर्ध० से।० पु० पाठः। † स्पृग्यते इति से।० का।० वर्ध० पु० पाठः।

# चियत्वगतेश्वात्तरत्र चैत्ररथेन लिङ्गात् ॥ ३५ ॥

दत्र व जातिशू हो जानश्रुतिः, यत्कारणं प्रकरण\*निरूपणेन चित्रयत्नमस्थोत्तरच चैत्ररथेनाभिप्रतारिणा चित्रयेण समिभ्याद्दारात् लिङ्गात् गम्यते। उत्तरच हि संवर्गविद्यावाक्यभेषे चैत्ररथिरभिप्रतारी चित्रयः सङ्गीर्त्यते। त्रथ ह
श्रीनकञ्च कापेयमभिप्रतारिणञ्च काचमेनिं स्रदेन परिविश्यमानी ब्रह्मचारी विभिच दति। चैत्ररथिलं चाभिप्रतारिणः
कापेययेगगद्वगन्तयं, कापेययेगगे हि चैत्ररथस्थावगतः।
एतेन वै चैत्ररथं कापेया त्रयाजयिति। †समानान्वययाजिनाञ्च प्रायेण समानान्वया याजका भवन्ति। तस्माचैत्ररथिनीमैकः चत्रपतिरजायत दति च चैत्रज्ञातित्वावगमात् चित्रयत्वमस्थावगन्तयं। तेन चित्रयेणाभिप्रतारिणा सह समा-

स्वर्षस्य योगिकले लिङ्गमाइ। च्याचियलेति। संवर्णविद्यावि-ध्वन्तरमयार्थवाद खारम्यते। स्वनकस्यापत्यं किपिगाचं प्रोहितम-भिष्ठतारिनामकं राजानं च कच्चसेनस्यापत्यं स्देन परिविश्यमानी तो भोक्तुमृपविद्या वर्ठाभीचित्रवानित्यर्थः। नन्वस्य चैचरियलं न स्रत-मित्यत खाइ। चैचरियलचेति। रतेन दिराचेगेति कान्दे। ग्रस्त्रवेय पूर्वं चिचर्यस्य कार्ययोग उक्तः। खभिष्ठतारिगोऽपि तद्योगात् चिचर्यवंश्यलं निस्वीयते। राजवंश्यानां हि प्रावेय प्रोहितवंश्या याजका भवन्तीत्यर्थः। नन्वस्वभिष्ठतारियः चैचरियलं तावता कथं

<sup>\*</sup> निरूपणे इति वर्ध० का॰ मा॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> समानान्वयानाञ्चिति जन्न पु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> चवपतिलेति का॰ वर्ध॰ सें।॰ पु॰ पाठः।

नायां विद्यायां सङ्गीर्त्तनं जानश्रुतेरिप चित्रयतं स्वचयित । समानानासेव हि प्रायेण समिभ्याहारा भवन्ति । चन्तृपेष-णाद्यैयर्थयोगाच जानश्रुतेः चित्रयतावगितः । स्रता न \*णूर्र-स्याधिकारः ॥

# संस्कारपरामर्जात् तदभावाभिनापाच ॥ ३६ ॥

दतस्य न शूद्रस्थाधिकारो यदिद्याप्रदेशेषूपनयनादयः मंस्काराः पराम्टय्यन्ते, तं होपिनन्ये ऋधीहि भगव दति हो-पसमाद ब्रह्मपरा ब्रह्मनिष्ठाः परं ब्रह्मान्वेषमाणा एष ह वै तस्वे वन्द्यतीति ते ह समित्पाणया भगवन्तं पिष्णलादमुप-

चित्रियलं तत्राह । तसादिति। चित्ररथादियर्थः। चत्ता स्तः तस्य रैङ्कान्वेषणाय प्रेषणं, खन्नगोदानादिकच्च जानस्रतेः चित्रयले लिङ्गं। खत्र स्वर्मस्वेरोंगिक स्वेति न स्वरस्याधिकार इति स्थितं॥

तच लिङ्गान्तरमाह । संकारित । उपनयनं वेदग्रहणाङ्गं स्त्रस्य नान्तीति पूर्वमुत्तं इह विद्याग्रहणाङ्गस्योपनयनसंकारस्य सर्वच परामर्भात् स्त्रस्य तदभावात्र विद्याधिकार इत्युचते । भाष्ये चादिपदेनाच्यवनगुरुस् श्रूषादया ग्रह्णन्ते । तं भिष्यमाचार्यं उपनीतवानित्यर्थः । नारदे । ऽपि विद्यार्थी मन्त्रमुचारयन् सनत्नुमारमुपगत इत्याह । चधीति । उपदिश्रेति यावत् । त्रह्मपरा वेदपारगाः, सगुणात्रह्मान्यः , परं निर्मुणं ब्रह्मान्वेषमाणाः, एष पिष्यलादः तिज्ञ्ञासितं सर्वे वद्यातीति निश्चित्र ते भरदाजादयः षट् स्रष्यः तमुपगता इत्यर्थः । नन् वस्यानरिवद्यायां स्रषीन् राजा चनुपनीयेव विद्याम्वाचिति स्रते रन्पनीतस्याप्यास्त विद्याधिकार इत्यत चाह । तानाहिति । ते ह समित्याण्यः पूर्वोक्ने प्रतिचक्रमिर इति पूर्ववाक्ये व्राह्मणा उपनय-

<sup>\*</sup> जातिग्रद्भक्षेति का॰ वर्ध॰ मो॰ पु॰ पाउः।

मना इति च तान् हानुपनीयैवैत्यपि प्रदर्शितैवीपनयनप्राप्ति-भविति। शूद्रस्य च मंस्काराभावीऽभिलयते, शूद्रस्वतुर्थे। वर्ण एकजातिरित्येकजातिलसार्णेन, न शूद्रे पातकं किस्निन च मंस्कारमईतीत्यादिभिस्र॥

### तदभावनिर्धारले च प्रवृत्तेः॥ ३०॥

दत्य न गूह्रस्थाधिकारे। यत् मत्यवचनेन गूह्रलाभावे निर्द्धारिते जाबालं गैतिम उपनेतुमनुशामितु च प्रवहते, नैतदत्राह्मणे। विवक्तुमईति समिधं साम्याहरोप ला नेथे न मत्यादगा दति श्रुतिलिङ्गात्॥

नार्थमागता इति उपनयनप्राप्तिं दर्पयिता निषिधते। हीनवर्णेनेत्तमवर्णा अनुपनीयैवोपदेख्या इत्याचारचापनार्थमित्यर्थः। एकजातिः अनुपनीतः। पातकं अभच्यभच्यक्ततं। सत्यकामः किल
स्तिपित्वेता जावालां मातरमएक्त् किंगोचोऽहमिति, तं मातेत्वाच
महिसेवाय्यतयाहमपि तव पितुर्गाचं न जानामि जावाला तु नामाहमस्मि सत्यकामां नाम त्यमसीति एतावच्चानामीति, ततः स जावाला
ग्रीतिममागत्य तेन किंगोचोऽसीति एख उवाच नाहं गोचं वेदि न
माता वेत्ति परन्तु में माचा कथितं उपनयनार्थमाचायं गत्वा सत्यकामो जावालाऽसीति बृहीति। चनेन सत्यवचनेन तस्य गृहत्वामावेा निर्धारितः। चत्राच्याण एतत् सत्यं विविच्य वक्तं नार्हतीति निधार्यं, हे सीम्य सत्यात् त्वन्नागाः सत्यं न त्यक्तवानसि, चतन्त्वामुपनेष्ये
तद्यं समिधमाहरेति॥

गीतमस्य प्रवत्तेच लिङ्गात् न श्रद्रस्थाधिकार हत्याह। तद-भावेति॥

# अवणाध्ययनार्धप्रतिषेधात् \*स्मृतेश्व ॥ ३८॥

दतस्य न शूद्र साधिकारी यदस्य स्रतेः अवणाध्यनार्थ-प्रतिषेधा भवति वेदश्रवणप्रतिषेधा वेदाध्ययनप्रतिषेधः त-दर्शज्ञानानुष्ठानयो स्थानिष्धः भूद्रख सार्थते। अवणप्रति-षेधसावदयास वेदमुपारः खतस्तपुजतुः यां श्रीचप्रतिपूरणमि-ति, पद्यु इ वा एतत् आणानं यच्छूद्र स्तसात् शूद्र सभीपे ना-धीतयमिति च। त्रत एवाध्ययनप्रतिषेधा यस हि ममीपे-ऽपि नाध्येतव्यं भवति म<sup>†</sup>कथं श्रुतिमधीयीत । भवति <sup>‡</sup>चा-चारणे जिज्ञाच्छेदो धारणे श्रीरभेद इति। त्रत एव चा-र्थादर्थज्ञानानुष्ठानयोः प्रतिषेधा भवति। न गूहाय भति दद्यादिति दिजातीनामध्ययनिमच्या दानिमिति च। येषां पुनः पूर्वे छतमं स्कारवणात् विदुरधर्मव्याधप्रसतीनां ज्ञानी-त्यत्तिस्तेषां न प्रकाते फलप्राप्तिः प्रतिबद्धं, ज्ञानस्वैकान्तिक-फलवात्। आवयेचतुरा वर्णानिति चेतिहासपुराणाधिगमे

साया अवाणादिनिषेधाच नाधिकार इया इ। अवगेति। अस्य श्रुदस्य दिजेः पश्रमानं वेदं प्रमादाच्छुरवतः सीसलाचाभ्यां तप्ता-भ्यां श्रीचदयपूरणं प्रायस्चित्तं कार्यमिल्यर्थः। पद्यु पादयुक्तं सञ्चरिष्णु रूपमिति यावत्। भवति च स्मृतिरिति ग्रेषः। मति वैदार्घज्ञानं। दानं नित्यं निषिध्यते श्रुदस्य नैमित्तिकन्तु दानमस्येव। यदुक्षं विदुरादीनां चानिलं ट्रप्टमिति तवाह । येघामिति । सिद्धानां सिद्ध-

<sup>\*</sup> स्कृतेयास्येति रोष्पुण्पाटः। † कथमत्रुतम्ति सोण्वर्धण्काण्पुण्पाटः।

<sup>‡</sup> वेदे। दाहरणे दति उक्त पु॰ पाउः।

चातुर्वर्णाधिकारसारणात्। वेदपूर्वकसु नास्यधिकारः ग्रू-द्राणामिति स्थितं॥

#### कागनात्॥ ३८॥

श्रवितः प्रामिङ्गिकोऽधिकारिविचारः, प्रकृतामेव ददानीं वाक्यार्थिवचारणां वर्तियथामः। यदिदं किञ्च जगत् सवं प्राण एजित निःस्तं महद्भयं वज्रमुद्यतं य एतिददुरस्तास्ते भवन्तीति। एतदाक्यं एजृ कम्पन दित धालर्थानुगमात् लचितं। श्रिसान् वाक्ये सर्विमदं जगत् प्राणाश्रयं स्पन्दते। महच्च किञ्चिद्भयकारणं वज्रश्रव्दितं उद्यतं, तिदिज्ञानाचास्त-लप्राप्तिरिति श्रूयते। तत्र कोऽसा प्राणः किञ्च तद्भयानकं वज्रमित्यप्रतिपत्तेविचारे कियमाणे प्राप्तं तावत् प्रसिद्धेः पञ्चत्रत्तिवाद्येः प्राण दित, प्रसिद्धेरेव चार्यानिर्वज्ञं स्याद्याये। श्रेदं माहात्यं संकीत्त्यते। कथं सर्विसदं जगत् पञ्चयत्ती

र्रमहरलेऽपि साधकैः शृहैः कथं ज्ञानं लब्धयमित्यत चाह। आ-वयेदिति॥

कम्पनात्। व्यस्पापि प्रासच्चिकत्वमा प्रं ङ्घा ह । व्यवसित इति। समाप्त इत्यर्थः। काठकं पठित। यदिदिमिति। सवं जगत् प्राणात् निःस्तं
उत्पन्नं प्राणे चिदात्मिन प्रेरके सित रजित चेरुते, तच प्राणाख्यं कारणं
मच्द्रस्य विभेव्यसादिति भयं। तस्मिन् भयदेतुत्वे दर्शन्तमा ह। वजमिति। यथोदातं वचं भयं तथेव्यर्थः। यज्ञ तत्याणाखां वस्म निर्विप्रेषं विदुन्ते मुक्ता भवन्तीव्या ह। य इति। नन्यस्मिन् सूचे कथिमदं
वाक्यमुदा हतिमत्वत चा ह। रति। रज्वर्थस्य सूचितत्वात्
रजितपद्युक्तं वाक्यं उदा हतिमत्वर्थः। प्रासिङ्काधिकार चिन्तयास्य
सङ्गतिनीपे चितेति प्रव्दादेरप्रमित इत्यनेनो चिते। तजाङ्गुरुवाक्ये

वाया प्राणमब्दिते प्रतिष्ठायैजिति वायुनिमित्तमेव च मह-द्भयानकं \*वज्रमुत्पद्यते। वाद्या हि पर्यान्यभावेन विवक्तमाने विद्तस्नियि बुद्धामिया विवक्तन द्याचनते। वायुवि-ज्ञानादेव चेदमस्तलं। तथा हि श्रुत्यन्तरं वायुरेव व्यष्टिवीयुः समिष्टरप पुनर्छत्यु इवित य एवं वेदेति, तसादायुरयिम इ प्रतिपत्तव्य द्रत्येवं प्राप्ते ब्रूमः । ब्रह्मवेद्मिइ प्रतिपत्तव्यं, कुतः पूर्वीत्तराखी। चनात्। पूर्वीत्तरयोर्दि ग्रन्थभागयात्रं ह्यीव निर्दि-ग्यमानम्पलभामहे, इहैव कथ्रमकसादन्तराले वायुं निर्दि-श्वमानं प्रतिपद्यम्हि । पूर्वच तावत्

"तदेव ग्रुकनद्वस्त तदैवास्तमुखते।

तिसाँ हो काः श्रिताः भवे तद् नात्येति क अन्यन"। इति। ब्रह्मनिर्द्धं तदेवे द्याप सिन्नधानात् जगत् सर्वं प्राण एजतीति च लोकाश्रयलप्रत्यभिज्ञानानिर्दिष्टमिति गम्यते। प्राण्याब्दो

जीवानुवादी ब्रह्मीका ज्ञानार्थ इत्युत्तं, न तथे च प्रामानुवाद ऐका ज्ञा-नार्थः सम्भवति, प्राक्षस्तरमेग किल्पतस्त्रेक्यायागात्, खतः प्रागी-पास्तिपरं वाकामिति प्रत्युदा इरणेन पूर्वप चाय ति। प्रसिद्धेः पञ्च-रिति। नन्वत एव प्राण इत्यादी ब्रह्माण जिङ्गात् प्राणश्रुति-नीता, अवापि सर्वचेष्ठाभयहेतुलं ब्रह्मालिङ्गमस्तीति नास्ति पूर्वप-चावसरी गतार्थलादिखत चाह। वायोस्रोत। प्रतिष्ठाय स्थिति लब्धा प्राणे वाया निमित्ते जगचलतीति प्रसिद्धं, खतः स्पष्टं ब्रह्मालिई गासीति भावः। वचिलिङ्गाच वायरित्याच । वाय्विति। ययिर्विभेषः सम्खः सामान्यं। स्त्र चाद्रचिरेव सिद्धान्तं प्रतिज्ञानीते। ब्रह्मेवेति। पूर्वीत्तरवाक्येकवाक्यतानुग्रहीतं सर्वाश्रयतं लिङ्गं वाक्यभेदकपाण-

<sup>\*</sup> वज्रम्चस्यते इति का॰ में।॰ वर्धे॰ प्॰ पाठः।

ऽष्ययं परमात्मान्येव प्रयुक्तः, प्राणस्य प्राणमिति दर्शनात्, एज-यिव्लमपीदं परमात्मन एवे।पपद्यते न वायुमात्रस्य, तथाचे।कां,

"न प्राणेन नापानेन मर्त्यो जीवित कञ्चन।
दतरे न तु जीविन यिस्तिनेतावुपात्रिता"॥ दित।
उत्तरचापि,

"भयादस्यशिक्षपित भयात्तपित सूर्यः।
भयादिन्द्रय वायुय सृत्युर्धावित पञ्चमः"॥ इति।
ब्रह्मीव निर्दे च्याते न वायुः, मवायुकस्य जगतो भयदेतुलाभिधानात् तदेवेदापि मिल्लिधानात् मद्द्वयं वज्जमुद्यतिमिति
च भयदेतुलप्रत्यभिज्ञानान्तिर्दिष्टमिति गम्यते। वज्जब्दे।ऽप्ययभयदेतुलपामान्यात् प्रयुक्तः, यथा दि वज्जमुद्यतं ममैव णिएषि निपतेत् यद्यदमस्य शामनं न कुर्यामित्यनेन भयेन जनो
नियमेन राजादिशामने प्रवर्तते। एविमदमित्रवायुद्धर्यादिकं
जगदसादेव ब्रह्मणे विभ्यन्तियमेन स्वव्यापारे प्रवर्तते इति
भयानकं वज्ञोपिमतं ब्रह्म। तथा च ब्रह्मविषयं श्रुत्यन्तरं,

"भीषासादातः पवते भोषोदेति सर्यः। भीषासादग्निश्चेन्द्रश्च सृत्युर्धावति पञ्चमः"॥

श्रुते बीधकिमित्या है। पूर्व त्रे व्यादिना। श्रुतं खप्रकाशं। तदु ना व्येति व्यानाश्रितः कोऽपि लाको नास्ये वेत्यकारार्थः। सी त्रितः व्याच छे। एजियत्विमिति। सवायकस्य सर्वस्य कम्पनश्रवणादिप प्राणः परान्से वेत्यर्थः। ब्रह्माण वच्च श्रव्दः कथिमित्या श्रञ्ज जै। यामित्या ह। वच्च शब्द हित। दहदार एव वे वायुरेव व्यक्टिरित्य चापुनर्म् बुमिति च्यप्स्तु ज्ञायक्ष्य मापे चित्रका मस्त्वमुच्यते न मुख्यास्ततः। तत्रैव वायुरे

THE REAL

त्वयः णादि वर्षे वेद्दिमित गस्यते। ब्रह्मज्ञानाद्य-त मनेद दिक्लाऽतिख्युमेति नान्यः पन्या वि-त मन्दर्शात्। यन् वायुविज्ञानात् कचिद्ग्यत-लदापेचिक तचैद प्रकरणान्तरकाणेन परमा-य प्रतेऽन्यदार्तमिति दाखादेशार्त्तवाभिधानात्। व परमाक्षित्यः।

स्व धर्मारस्वाधमीरस्वामात् इताइतात्। व भृतार्भवाच यत् तत्यसमि तर्रः॥ मासनः पृष्ठवात्॥

# ज्योतिर्दर्शनात्॥ ४०॥

वादो।काच्छगोरात् समुखाय परं चोतितप-हपेणाभिनिक्ययत इति कृषते, तत्र संबचते किं वनुर्विषयं तमो।पदं तेत्र: किंवा परं ब्रद्मोति,

ल या इ ईन्स्यल दप्रकेति चेवाकानस्का वाखा-बाइ। वचु बांखबादिना। वक्ताव् बाठकवाळं वि सिद्ध।

<sup>्</sup> हान्ये इक्षप्रविद्याय खनाइ। इव इति। त्रवनाइ। वद्यीत। प्रवादिविद्याय स्वत्नेतः इं। युवंद वद्यावस्त्रस्यानुगाइक नवंद्य स्तर्भाः प्रावस्त्रविद्यां कोताः, न वद्याद य खाक्रपहाः वृग्ध इव द्यान इति प्रवश इस्त्रोन युवंपस्त्रामाः दिना प्रवेदसे स्वीपास्ति। स्विद्यासे दस्त्री दस्त्रेत्रः वृष्ट विस्तिवस्त्रे से विद्यास्त्र प्रस्त्री दस्त्रेत्रः स इवन बाह। स्वीपित्ति। वद गावदीवासे

वि शहर प्राप्त प्रश्नित नेता प्रेरिक प्राप्ति ।

सन्दर्भाव प्रदर्भन । अपिन द्रमाणिक प्रम्म ।

सि प्रदर्भन । अपिन द्रमाणिक प्रम्म ।

सि प्रदर्भन । अपिन द्रमाणिक प्रमाणिक प्रदर्भन ।

सि प्रदर्भन । विद्रम प्राप्ति । स्व द्रमाणिक प्रमाणिक ।

सि प्रदेश होता । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदेश होता । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदेश होती । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदेश होती । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदेश होती । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदेश होती । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । स्व द्रमाणिक ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । विद्रम्भि प्रदर्भन ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । विद्रम्भि प्रदर्भन ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । विद्रम्भि प्रदर्भन ।

सि प्रदर्भन । य प्रदर्भन । विद्रम्भि प्रदर्भन ।

प्रश्नित्र वाच वे विश्व के स्थान वाच विश्व के स्थान के कार्य के कार कार्य के कार्य के कार्य के कार्य

গ কাৰ্মাহিনি নাং হঠঃ কাং হঃ হাত:

द्वास्तलफलअवणादिप ब्रह्मवेदिमिति गम्यते। ब्रह्मजानाञ्च-स्वतलप्राप्तिः, तमेव विदिलाऽतिस्त्युमेति नान्यः पन्या वि-स्वतेऽयनायेति मन्त्रवर्णात्। यनु वायुविज्ञानात् कचिदस्वत-लमभिह्तिं तदापेचिकं तचैव प्रकरणान्तरकरणेन परमा-त्मानमभिधाय अतोऽन्यदार्तमिति वाय्वादेरार्त्तलाभिधानात्। प्रकरणाद्याच परमात्मनिश्चयः।

"त्रन्यच धर्मादन्यचाधर्मादन्यचासात् क्रताक्रतात्। त्रन्यच भूताद् भव्याच यत् तत्पश्यिष तद्दः"॥ इति पर्मात्मनः पृष्टलात्॥

### ज्योतिर्दर्भनात्॥ ४०॥

एष सम्प्रमादोऽस्माच्छरीरात् समुत्याय परं च्यातिरूप-मग्गद्य खेन रूपेणाभिनिष्यद्यत इति श्रूचते, तत्र संभयते किं ज्योतिः भव्दं चतुर्विषयं तमाऽपहं तेजः किं वा परं ब्रह्मेति,

पास्तिप्रकरणं समाप्याय हैनमुषस्तः पप्रच्छेति चोयात्मानमुक्ता वाष्टा-देनीपित्वोक्तोरित्याह । यत्तु वाष्टित्यादिना । तस्मात् काठकवाक्यं चोये समन्वितमिति सिद्धं॥

च्यातिर्दर्मनात्। कान्दाग्ये प्रजापतिविद्यावाक्यमाह । एष इति । परंच्यातिः श्रुतिभ्यां संग्रयमाह । तत्रेति। घटादिविषयावरकतमान्नाम् संगर्मियर्थः । पूर्वत्र ब्रह्मपकरणस्यानुप्राह्कः सर्वभ्रव्दसङ्कोन् चाद्ययोगेऽक्तोति । प्राणश्रुति ब्रह्मणि नीता, न तथात्र य स्थात्मापहत-पामिति प्रकरणस्यानुप्राहकं पश्याम इति प्रव्यदाहरणेन पूर्वपचतामा- ह । प्रसिद्धमेवेत्यादिना । पूर्वपचे स्र्योपाक्तिः सिद्धान्ते ब्रह्माचानम्- तिरिति पालं । नन् च्यातिरिधकरणे च्यातिः भव्यस्य ब्रह्मणि रक्तरेक्तात्वात् कथं पूर्वपच इत्यत स्राह । च्यातिरिति । तत्र गायत्रीवाच्ये

किं तावत् प्राप्तं, प्रमिद्धमेव तेजी चोतिः ग्रब्ह्सिति, कुतः तच चोतिः ग्रब्ह्य रूढलात्। चोतिश्वर्णाभिधानादित्यच हि \*प्रकरणात् चोतिः ग्रब्दः खार्थं परित्यच्य ब्रह्मणि वर्तते। न चेह तदत् किञ्चित् खार्थपरित्यागे कारणं दृश्वते। तया च नाडीखण्डे, श्रथ यचैतदस्मात् गरीरादुल्कामत्यष्टैतैरेव रिमा-भिरूर्ध्वमाक्रमत इति मुमुचीरादित्यप्राप्तिरभिहिता, तस्मात् प्रसिद्धमेव तेजी चोतिः ग्रब्द्वाच्यमिति, एवं प्राप्ते ब्रूमः। परमेव ब्रह्म चोतिः ग्रब्दं, कस्माद्र्णनात्। तस्य हीह प्रकर्णे वक्तव्यतेन नानुवित्तर्द्रस्थते। य श्रात्मापहतपाभित्यपहतपाभवादिगुणक-स्थात्मनः प्रकर्णादावन्वेष्ट्यलेन विजिज्ञासित्यलेन च प्रति-

प्रक्षतत्रद्धपरामर्भकयक्ष्व्यसामानाधिकरण्णात् खार्यवागः क्षतस्त्रः यात्र खार्थवागे हेलदर्भनात् पूर्वपद्ध द्रव्यथः। च्योतिः युतेरनुगाह-कलेनार्चिरादिमार्गस्थलं लिङ्गमाह। तथा चेति। ता वा रता हृद्यस्य नाद्धः कण्डकपालादीनां रभोनाच्च मियः संग्लेषमुक्ता अय संचाले।पान-न्तरं यत्र काले रतन्मरणं यथा स्यात्त्रयोत्त्रामित अय तदा रतेनी-डीसंग्लर्थसिमरूर्द्धं सनुपरि ग्रच्हति, ग्रत्वादिवं ब्रह्मलेवहार-भूतं गच्छति द्रव्यभिहितं, तचैवात्रापि भरीरात् समुख्याय स्त्रला परं च्योतिरादिवाख्यमपसम्यच तद्दारा ब्रह्मलेवकं ग्रता खखरू-पेणाभिनिव्यवत इति वक्तयं। समुख्यायोपसम्पचेति क्षात्र्यतिभां च्योतिष्ठीऽर्चिरादिमार्गस्यत्वभानादिवर्थः। च्यते मार्गस्यद्वयापस्या कममुक्तिपरं वाक्यमिति प्राप्ते सिद्धान्त्यति। रवमिति। व्याख्येयन्तेनेतिष्ठान्ते च्यातिवाच्येति क्षात्र्वाच्यति। स्वमिति। व्याख्येयन्तेनेति च्यात्रिवाच्याक्षयम् च्यातिवाच्यात्रिवाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र प्रवीवाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र प्रवीवाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र प्रवीवाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्र च्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्यात्वाच्याच्यात्वाच्यात्वाच्याच

कारणादिति से। वर्ध का। प् पाठः।

ज्ञानादेतत्त्वेव ते स्वोऽनुषाख्यास्यामीति चानुमन्धानात्,
प्रश्नरीरं वाव मन्तं न प्रियाप्तिये सृश्नत इति च अश्नरीरताये
ज्योतिः मन्तं रखाभिधानात् ब्रह्मभावाचान्यचाश्नरीरतानुपपत्तेः, परं ज्योतिः म उत्तमः पुरुष इति च विशेषणात्।
यक्तूकं मुमुचे।रादित्यप्राप्तिरभिद्दितेति, न चामावात्यन्तिको
मोचो गत्युत्कान्तिमन्द्रस्थात्। न द्वि श्रात्यन्तिके मोचे गत्युव्यान्ती स्व इति वच्छामः॥

### चाकाभोऽर्थान्नरत्वादिव्यपदेभात्॥ ४१॥

त्राकाशे इ वै नाम नामक्षयेशिर्नविहिता ते यदन्तरा तत् ब्रह्म तदस्तं म त्रात्मेति श्रूयते। तत् किमाकाशशब्दं परं ब्रह्म किंवा प्रसिद्धमेव स्ताकाशिमिति विचारे स्तपरिग्रहे।

च्योतिः श्रुतिबीध्येति भावः। अप्ररीरत्वपालिक्षात् ब्रह्मीय च्योतिनै स्यं श्वाह। अप्ररीरिमिति। न च स्यंप्राया क्रमेणाप्ररीरत्वं स्था-दिति वाच्यं, परत्वेन विप्रीयतस्य च्योतिय स्व स उत्तम इति परामर्प्रेनाप्ररीरत्विच्यादित्या ह। परिमिति। पूर्वाक्तिलिङ्गं दूष-यित। यन्ति। नाडीख्ये दहरोपासकस्य या सूर्यप्राप्तिरक्ता स नामाच्यर इति युक्ता सूर्योक्तिः, च्यत्र तु प्रजापितवाक्ये निर्भुणवि-यायामिर्चरादिगतिस्यसूर्यस्थानन्ययादनर्थकत्वात् श्रुतियव्यासेन स-रूपं साचात्नृत्य परं च्योतिस्तदेवोप्सम्ययत इति याख्येयमिति-भावः॥

चाकाशो व्यपदेशात्। इन्होग्यमुदा हरित । चाकाश हित । यथो-पक्रमवलात् च्योतिः श्रुतिवाधक्तथाकाशोपक्रमात् ब्रह्मादिशब्दवाध हित दृष्टान्तेन पूर्वपद्मयति । भूतेति । भूतेर्गुणैराकाशोपाक्तिर्निर्गुण- युक्तः, श्राकाशशब्दख तिसान् रूढलात्, नामरूपिनर्वहणस्य नावकाशदानदारेण तिसान् योजयितुं शक्यलात्। सप्टूला-देश्व सप्टस्य ब्रह्मालिङ्गस्याश्रवणात् द्रत्येवं प्राप्त द्रदमिभधीयते। परमेव ब्रह्मोहाकाशशब्दं भवितुमहित्, कस्मात्, श्रर्थान्तरतादि-व्यपदेशात, ते यदन्तरा तद्व ह्योति हि नामरूपाभ्यामर्थान्तरस्र-तमाकाशं व्यपदिशति। न च ब्रह्मणोऽन्यन्नामरूपाभ्यामर्थान्तरं सम्भवति, सर्वस्य विकारजातस्य नामरूपाभ्यामेव व्याक्षतत्वात्। नामरूपयोरिप निर्वहणं निरङ्कशं न ब्रह्मणोऽन्यत्र सभ्यवति। श्रवेन जीवेनात्मानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणीति ब्रह्म-कर्द्धलश्रवणात्। ननु जीवस्यापि प्रत्यन्तं नामरूपविषयं निर्वेा-द्रलमस्ति। वादमस्ति श्रभेदस्त्वत्र विविच्तः। नामरूपिनर्वह-णाभिधानादेवं च स्रप्टूलादि ब्रह्मालङ्गमभिहितं भवति। तत्

वस्तानं चेषुभयत्र फलं। याकाश्र सिङ्गादियनेन पेनिरुत्य-माश्र तददत्र स्पर्य लिङ्गाश्रवणादिति परिहरति। सर्य तदे सित। वै नामेति प्रसिद्धि लिङ्गस्याकाश्र श्रुतेस्य वाक्यश्रेषगताभ्यां व्रस्नात्मश्रुने तिभ्यामनेक लिङ्गापेताभ्यां वाधां युक्तः। यत्र वद्धप्रमाणसंवादस्त न्वाक्यस्य ताल्यमिति निर्णयादिति सिद्धान्तयति। परमेवेत्यादिना। नामरूपे शब्दार्था, तदनाःपातिनक्त द्विज्ञलं तल्ल र्टलं चायुक्त मित्यर्थः। नामादिक र्टलं न ब्रह्म लिङ्गं जीवस्थलादिति शङ्कते। निन्ति। यभेन जीवेनेत्यत्र जीवस्य ब्रह्माभेदेन कर्टल मुच्यते साचादयागादिति परिहरति। वाष्टमिति। यचे किं स्पर्यं लिङ्गं नाक्तिति तत्राह। नामित। तर्ह्म पुनरक्तिक्तत्राह। याकाशेति। तस्येव साधकाऽयं बिद्धा तदस्तं स त्रात्मेति च बिद्धावादस्य <mark>विङ्गानि। त्राकाश-</mark> किञ्जिदित्यस्थायं प्रपञ्च:॥

# सुषुष्ठान्योभेदेन॥ ४२॥

व्यपदेशादित्यनुवर्तते, व्रह्दारण्यके षष्टे प्रपाठके कतम श्रात्मेति योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तर्ज्योतिः पुरुष दृत्यु-पक्रम्य स्व्यानात्मविषयः प्रपञ्चः कृतः। तत् किं संसारि-खरूपमान्नाव्यानपरं वाक्यमुतासंसारिखरूपप्रतिपादनपर-मिति \*विषयः, किं तावत् प्राप्तं संसारिखरूपमानविषयमे-वेति। कुतः, उपक्रमोपसंहाराभ्यां। उपक्रमे योऽयं विज्ञानमयः प्राणेव्यिति शारीरिखङ्गात्, उपसंहारे च स वा एष सहानज श्रात्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेव्यिति शारीरिखङ्गात्, उपसंहारे च स वा एष सहानज श्रात्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेव्यिति तदपरित्यागान्मधेऽपि वृद्धानाद्यवस्थोपन्यासेन तस्वैव प्रपञ्चनादित्येवं प्राप्ते कूमः। पर्नेयरोपदेशपरसेवेदं वाक्यं न शारीरमाचान्वास्थानपरं, क-

विकारः। अत्राकाप्रश्रव्यस्य ब्रह्मणि रुक्तिं सिद्धवलुत्य तत्र संश्रया-दिपरक्तेरुक्तत्वादिति न पानरक्तिमिति भावः॥

सुष्युत्कान्योभेदिन । अहंधीमस्येषु कतम स्रात्मेति जनकप्रश्ने या-स्वव्नय स्वाह । योऽयमिति । विद्यानं बृद्धिक्तन्मयक्तत्यायः, सप्तमी स्यतिरेकार्या प्रायबुद्धिस्यां भिन्न इत्यर्थः । उत्तरेद्यानास भेदमाह । स्वन्तर्न्योतिरिति । पुरुषः पूर्ण इत्यर्थः । उभयिक्षिनां दर्भनात् संग्रयमाह । तत् किमिति । पूर्वच नामक्पास्यां भेदोक्तोराकार्योः ब्रह्मेख्कां तदयुक्तं, प्राद्येनात्मना सम्परिष्यक्त इति स्वभिन्नेऽपि जोवा-तमिन भेदोक्तिवदीपचारिकभेदोक्तिसम्भवादित्याद्येपसङ्गतिः । पूर्व-

<sup>\*</sup> विषयस्थाने भंग्रय इति वर्धः पुः पाठः।

सात्, सुषुप्ताव्लानी च शारीरात् भेदेन परसेश्वरस्य व्यपदे-भात्। सुपुत्री तावद्यं पुरुषः प्राज्ञेनात्मना सम्परिव्यक्ती न वाहां किञ्चन वेद नान्तरमिति शारीराङ्गेदेन परमेश्वरं य-पदिश्वति । तच पुरुषः शारीरः स्थान्तस्य वेदिहलात् वाह्या-भ्यान्तर्वेदनप्रसङ्गे सति तत्प्रतिषेधससावात्। प्राज्ञः परमे-यरः, मर्वज्ञवलचणया प्रज्ञया नित्यमवियोगात तथोत्जान्ता-वषयं शारीर त्रात्मा प्राज्ञेनात्मनाचारूढ उत्सर्ज्ञन् यातीति जीवाद्गेदेन \* खपदेशात् परमेश्वरं खपदिश्रति, तचापि शारीरे। जीवः खात् शरीरखामिलात्। प्राज्ञसु स एव पर-मेयरः, तसात् सुषुष्टुत्कान्योर्भेदेन व्यपदेशात् परमेयर एवाच विवचित इति गम्यते। यदुक्तमाद्यन्तमध्येषु शारीर-चिङ्गात् तत्परत्मस्य वाक्यस्वेति, श्रव ब्रूमः। उपक्रमे ता-वत् याऽयं विज्ञानमयः प्राणेखिति न संसारिखरूपं विविचतं,

पचे कर्मकर्षजीवस्तृतिः सिद्धान्ते जीवानुवादेन ततः कल्पितभेद-भिन्नस्य प्राचस्य परमात्मनः सरूपेक्यप्रमितिरिति पत्नं, वृद्धान्ता जा-ग्रदवस्या । स्यादमध्यावसानेषु जीवाक्तेर्जीवस्तावकति दाक्यमिति प्राप्ते सिद्धान्तयित । परमेश्वरेत्यादिना । वाक्यस्य जीवस्तावकत्वे जीवा-द्वेदेन प्राचस्याचातस्योक्तिरसङ्गता स्थात्, स्रतो चाताचातसन्निपाते चातानुवादेनाचातं प्रतिपादनीयं स्पूर्वे वाक्यतात्यर्थमिति न्यायादिति सिद्धान्ततात्पर्यं । पुरुषः प्ररोरं प्राची जीव इति भान्तिं वारयित । तत्र पुरुष इत्यादिना । देवस्य वेदनापसक्तेर्निषेधायागात् पुरुषा जीव रव, प्राचस्तु रूखा पर स्वत्यर्थः । स्रन्यारू हिप्धिकतः, उत्सर्जन्

<sup>\*</sup> यपदेशादिति वर्धः काः पुः नास्ति।

किं तर्ह्यनृद्य संसारिखरूपं परेण ब्रह्मणाऽखेकतां विवचति, यता धायतीव खेलायतीवेत्येवमायुत्तरग्रस्थप्रवृत्तिः संसारि-धर्मनिराकरणपरा लच्चते। तथापमं हारेऽपि यथापक्रममेवा-पसं इरति । स वा एष महानज त्रात्मा चे।ऽयं विज्ञानमयः प्राणिव्यिति। चीऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु संसारी लच्छते स वा एष महानज त्रात्मा परमेयर एवासाभिः प्रतिपादित द्व-र्थः । यसु मध्ये वृद्धान्ताद्यवस्थापन्यामात् मंमारिस्बरूपविवर्ता मन्यते स प्राचीमपि दिशं प्रखापितः प्रतीचीमपि दिशं प्रतिष्ठेत, यता न बुद्धान्ता चवस्थापन्यामेनावस्थावन्तं मंमारितं वा विव-चितं, किं तर्ह्यवस्थार्हितलमसंसारिलञ्च विवचति। कथमेतदव-गम्यते। यदत ऊर्द्धं विमाचायैव ब्रूचीति परे परे एच्छति, यचा-नन्वागतस्तेन भवति श्रमङ्गो ह्ययं पुरुष इति पदे पदे प्रति-विक्ति। श्रनचागतं पृष्धेनानचागतं पापेन तीर्णा हि तदा सर्वान्

घोरान् प्रब्दान् मुचन्, बुद्धा ध्यायन्यां ध्यायतीव चलन्यां चल-तीव । वस्तुतः सर्वविक्रियासून्य इत्युक्ते नं संसारिणि तात्यर्थमि-व्याच । यत इति । उपक्रमवत् उपसं हारवाक्येऽप्येक्यं विविच्यतिमत्याच् तथेति । व्याच छे । योऽयमिति । चवस्थोपन्यासस्य त्यम्ये सद्धिदारे-क्यपरत्वात् न जीविलङ्गत्वमित्याच । यता न बुद्धान्तेतिप्रशात्तरा-भ्यामसंसारितं गचत इत्याच । यदत ऊर्द्धमिति । कामादिविवे-कानन्तरिमयर्थः । भवतोति । चेति, यद्यसादिक्ति तसादवगम्यत इति योजना । ते । वस्याधर्मे यान चामते । उस्पृष्टो भवति चसङ्गत्वात् । सुषु- भोकान् इदयस्य भवतीति च, तसादसंगारिखरूपप्रतिपा-दनपरमेवैतदाक्यमित्यवगन्तयं॥

### पत्यादिग्रब्देभ्यः ॥ ४३ ॥

दतश्वामंगरिखक्षपप्रतिपादनपरमेवैतदाव्यमित्यवगन्तयं।
यदस्मिन् वाक्ये पत्यादिग्रब्दा श्रमंगरिखक्षपप्रतिपादनाः मंगरिखक्षपप्रतिषेधनाश्च भवन्ति। म भवंख वशी मर्वस्रेशानः
मर्वस्याधिपतिरित्येदंजातीयका श्रमंगरिखभावप्रतिपादनपराः।
यन् माधुना कर्मणा भ्रयान्ना एवामाधुना कनीयानित्येवंजातीयकाः संगरिखभावप्रतिषेधनपराख्यसाद्यंगरी परमेश्वर दहोक दति गन्यते॥ ॥

द्ति श्रीमच्छारीरकमीमांगामाखे श्रीमच्छङ्गरभगवत्या-दक्ती प्रथमाध्यायस्य हतीयः पादः॥ ॥

प्तावयात्मतत्त्वं पुर्ण्यपापाभ्यामस्पृष्टं भवति। हि यसात् आत्मा सुष्ठुप्ते। सर्वभ्रोकातीतः तसात् इदयस्येव सर्वभ्रोका इति श्रुत्यर्थः॥

वाक्यस्य ब्रह्मात्मेक्यपरत्वे हेलन्तरमाह। प्रयादीति। सूत्रं या-चर्छ। इतस्रेति। वश्रो खतन्त्रोऽपराधीन इति यावत्। ईशाना नियमनश्किमान्। शक्तेः कार्यमाधिपत्यमिति भेदः। तस्नाच्छोधित-लमर्थेक्ये षष्ठाध्यायसमन्वय इति सिद्धं॥ ॥

र्ति श्रीमच्चारीरकमीमांसावाखायां भाष्यरतप्रभायां प्रथमा-धाये ढतीयः पादः समाप्तः ॥ Ж ॥

#### ॐ नमः पर्माताने।

### त्रानुमानिकमध्येकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्त-यचीतेर्दर्भयति च॥१॥

ब्रह्मिज्ञासां प्रतिज्ञाय ब्रह्मणे लचणमुक्तं जन्मायस्य यत दति, तस्रचणं प्रधानस्यापि समानमित्याशङ्घ तदशब्दलेन निराक्तिमीचतेनीशब्दिमिति, गितसामान्यञ्च वेदान्तवाक्या-नां ब्रह्मकारणवादं प्रति विद्यते न प्रधानकारणवादं प्र-तीति प्रपञ्चितं गतेन ग्रन्थेन। ददन्विदानीमविशिष्टमाश-ङ्घते। यदुक्तं प्रधानस्याशब्दलं तदिसद्धं, कासुचिच्छाखासु प्रधानसमर्पणाभासानां शब्दानां श्रूयमानलात्। श्रतः प्र-धानस्य कारणलं वेदसिद्धमेव महद्धः परमर्षिभः कपिल-

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

ख्यक्ते प्रमजं पश्चन नाधारं च कारणं॥ वेदितव्यं प्रियं वन्दे प्रकृतिं पुरुषं परं॥ १॥

\*चसिन् पारेऽधिकरणचयस्ये च्याधिकरणेन सङ्गतिं वतुं रुक्तमन् वदित। ब्रह्मीत। तदण्रब्दलेन प्रधानस्य वैदिकण्रब्द्रप्रस्थलेने व्यर्ध। इंच्याधिकरणं गतिसामान्यमण्रब्दलच्च प्रतिचातं, तच ब्रह्मीण वैदान्तातां गतिसामान्यं प्रपठितं, च्युना प्रधानस्याण्रब्दलमसिद्धमिन्याण्रङ्घ निरूप्यत इत्याच्येषसङ्गतिः। तेनाण्रब्दलनिरूपणेन ब्रह्मीण वेदान्तानां समन्वया दृष्टीक्षते। भवतीव्यथायसङ्गतिरप्यधिकरण-चयस्य च्या। च्यायक्षपदं विषयः। तत् किंप्रधानपरं पूर्वेक्त-ण्रारेपरं वेति स्मृतिप्रकरणान्यां संण्ये पूर्वमप्रसिद्धब्रद्धापरलं यथा

<sup>\*</sup> ज्यान्सानिकसिति भाे पु॰ वर्त्तते।

प्रस्तिभिः परिगृहोतिमिति प्रमञ्चते। तद्यावत्तेषां ग्रब्दा-नामन्यपर्लं न प्रतिपाद्यते, तावत् सर्वज्ञं ब्रह्म जगतः कार्-णिमिति प्रतिपादितमयाकुकीभनेत्, त्रतस्तेषामन्यपरलं दर्श-यितं परः सन्दर्भः प्रवर्तते। त्रानुमानिकमपि त्रनुमाननि छ-पितमपि प्रधानमेकीषां शाखिनां शब्दवदुपलभाते। काठको हि पचते, महतः पर्मयक्तमयकात् पुरुष पर दति। तत्र य एव यदामाना यलामका स महद यक पुरुषाः स्रितिप्रसि-द्वास्त एवेच प्रत्यभिज्ञायन्ते, तचायकमिति स्वितप्रिसिद्धेः ग्रब्दादि होनलाच न यक्तमयक्तमिति खुत्पत्तिमभवात् स्रित-प्रसिद्धं प्रधानमभिधीयतेऽतस्तस्य ग्रब्दवस्वाद्गव्दलमुपपन्नं, तदेव च जगतः कारणं, श्रुतिस्रतिन्यायप्रसिद्धिभ्य इति चेत्, नैत-देवं। न ह्येतत्काठकवाकां स्रितिप्रसिद्धयोर्भहद्यक्रयोर्सिल-परं। न ह्यन यादृशं स्टितिप्रिसिद्धं स्वतन्त्रं कारणं निगुणं

षष्ठाथायस्य दर्भितं तद्दयक्षपदमप्रसिद्धप्रधानपरिमिति पूर्वपच-यित। खानुमानिकमिति। खपिभ्व्दात् ब्रह्माङ्गीकारेणायमभ्व्द-लाह्मेप इति स्चयित। तथा च ब्रह्मप्रधानयोर्विकल्पेन कारण-लात् ब्रह्माण्येव वेदान्तानां समन्वय इति नियमासिद्धिः फलं सिद्धान्ते नियमसिद्धिरिति विवेकः। पदविचारताद्धिकरणानामे-तत्पादसङ्गतिर्वेध्या, स्मार्चक्रमरूष्टिभ्यां खयक्षभ्व्दः प्रधानपरः। भ्व्द-स्पर्भादिश्र्न्यत्वेन योगसम्भवाचेत्याद्य। भ्व्यादीति। प्रधानस्य वे-दिकभ्व्यवाचले का ह्यतिरित्यत चाह्य। तदेवेति। खजामेकामित्याद्या श्रुतिः, हेतुः प्रकृतिरुच्यते इत्याद्या स्मृतिः, यद्व्यं तच्चडपक्रतिकमिति-न्यायः, ततो ब्रह्मेव कारणमिति मतन्यतिरितिभावः। सूचे नज्ये प्रधानं तादृषं प्रत्यभिज्ञायते, श्रब्दमाचं ह्यचायक्रमिति
प्रत्यभिज्ञायते, स च श्रब्दो न यक्तमयक्तमिति यागिकलादन्यसिन्निप सन्त्रो दुर्लच्छे च प्रयुष्यते, न चायं किस्तिं खिद्रूढः।
या तु प्रधानवादिनां रूढिः सा तेषामेव पारिभाषिकी सती
न वेदार्थनिक्षपणे कारणभावं प्रतिपद्यते। न च क्रममाचसामान्यात् समानार्थप्रतिपत्तिभेवत्यस्ति तद्रूपप्रत्यभिज्ञाने। न ह्ययाखाने गां पश्चन्ये।ऽयमित्यमूढे।ऽध्यवस्थित। प्रकरणनिक्षपणायां चाच न पर्पारकच्यितं प्रधानं प्रतीयते, शरीरक्षपकविन्यस्त्रग्रहीतेः। शरीरं ह्यच रथक्षपकविन्यस्त्रमयक्तश्रब्देन

वदन् सिद्धान्तयित । नैतदिति । प्रधानं वैदिनं नेत्यच तात्तयीशावं हेतुमाह । न होति । ननु प्रधानस्थाच प्रत्यभिचानादैदिकतिमत्यत स्वाप्रद्धा न ह्यचेति । ननु प्रस्प्रत्यभिचायामधीऽपि प्रत्यभिचायते स्वाप्रद्धा यौगिकाच्ह्दादसित नियामके नार्यविभेषधीरित्याह । स चेति । रूखा तद्धीरित्याप्रद्धा रूढिः किं नीिककी स्मातावा, नाय रत्त्राह । न चेति । दितीयं प्रत्याह । या त्विति । पुरुषसङ्कते नानादिवे-दार्थनिर्णयहेतुः, पुंमतेविचिचत्वादित्यर्थः। यत्तु स्मार्त्तकमप्रत्यभिच्या क्रिमकार्थः सार्त् रवेति तचाह । न च क्रमेति । स्थानात् तद्र्पप्रत्य-सिचानम्प्रद्वानिष्याद्वाने यत्वासिनावद्वयस्य प्रत्यामसतीत्यन्वयाद्वाचे व्यत्यासेनातद्वप्रस्य तद्र्पविरुद्धस्य प्रत्यभिचाने सतीत्यर्थः । पूर्वचातरूपार्थस्य स्थाने तदिरुद्धार्थचाने सति तस्य धीनीक्तीत्यच दर्धान्तमाह । न होति । प्रकृते नाक्ति विरुद्धचानं स्त्याप्रद्धा प्रकर्णाति । प्ररोरमेव रूपकेण रथसादस्येन विन्यक्तं प्ररोरक्त्पनविन्यक्तं, तस्य पूर्ववाक्ये स्वात्वद्धीर्मथस्थानपतितस्थाचापि मध्यस्थेनायक्तप्रद्भेन ग्रहणाव प्रधानस्य वैदिकत्विमिति स्वार्थः । स्मार्त्वमः किमिति त्यक्तय रत्याः प्रधानस्य वैदिकत्विमिति स्वार्थः । स्मार्त्वमः किमिति त्यक्तय रत्याः प्रधानस्य विदिकत्विमिति स्वार्थः । स्मार्त्वमः किमिति त्यक्तय रत्याः प्रधानस्य विदिकत्विमिति स्वार्थः । स्मार्त्वमः किमिति त्यक्तय रत्याः

परिग्रह्मते । कुतः प्रकरणात् परिग्रेषाच । तथा ह्यनन्तरातीता ग्रन्थ श्रात्मग्ररीरादीनां रथिरथादिरूपकक्रुप्तिं दर्भयति ।

> "त्रात्मानं रिधनं विद्धि ग्रिशेरं रथमेव तु। बुद्धिं तु मारिधं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च॥ दन्द्रियाणि हयाना इर्विषयां स्तेषु गाचरान्। त्रात्मेन्द्रियमने। युक्तं भाकतिया इर्मनी षिणः"॥ दति।

तै श्रेन्त्रियादिभिर्मंयतैः मंगारमधिगच्छति। मंयतैस्बध्वनः पारं तिद्योः परमं पदमाप्तातीति दर्शयिला, किं तदध्वनः पारं विष्णोः परमं पदमित्यसामाङ्गायां तेभ्य एव प्रक्त-तेभ्य देन्द्रियादिभ्यः परलेन परमात्मानमध्वनः पारं तत् विष्णोः परमं पदं दर्शयति॥

"दन्द्रियेभ्यः परा ह्यार्था त्र्रेशेभ्यस्य परं मनः।
मनसन्तु परा बुद्धिर्बुद्धेरात्मा महान् परः॥
महतः परमव्यक्तमव्यकात् पुरुषः परः।
पुरुषान्न परं किञ्चित् सा काष्टा सा परा गतिः"॥ दित॥

पञ्च श्रीतक्रमस्य प्रकरणायनुग्रहेण बलवन्तादित्याह । कुत रत्या-दिना। तदुभयं विरुणेति। तथा हीति। रूपकक्षृप्तः सादस्थकत्यना। प्रग्रहोऽश्वरसना। यदा बृद्धिसार्घाविवेकी तदा मनसेन्त्रियह्यान् विषमविषयमागादाकर्षति। यद्यविवेकी तदा मनोरसनाबद्धांत्तान् प्र-वर्तयतीति मनसः प्रग्रहत्वं युक्तं। तेषु ह्येषु, गोचरान् मागान्। ननु स्वतिश्वदात्मना भीगसम्भवात् किं रथादिनेत्यत चाह। आत्मेति। चात्मा देहः, देहादिसङ्कल्यनया भीक्षात्वं न स्वताऽसङ्कलादित्यर्थः। च्याना तत्र य एवेन्द्रियादयः पूर्वस्यां रथक्ष्पककत्पनायामयादिभावेन प्रकृतास्ते एवे ह परिग्रह्यन्ते। प्रकृतहानाप्रकृतप्रकियापरिहाराय। तत्रेन्द्रियमनाबुद्धयस्तावत् पूर्वचे ह च ममानग्रव्हा एव, त्र्र्यास्तु ये ग्रव्हादयो विषया दन्द्रियहयगोचरत्नेन
निर्दिष्टास्त्रेषां चेन्द्रियभ्यः परत्नं दन्द्रियाणां च ग्रहतं विषयाणामितग्रहत्वमिति श्रुतिप्रसिद्धेः विषयभ्यस्य मनमः
परत्नं, मनोमूललादिषयेन्द्रिययवहारस्य, मनमस्तु परा बुद्धिः,
बुद्धिं ह्याक् ह्या भाग्यजातं भाक्तारमुपमपति, बुद्धेरात्मा महान्
परे। यः म त्रात्मानं रिधनं विद्धीति रिधलेनोपचित्रः, लुतः,
त्रात्मग्रव्हात् भोत्रुस्थ भोगोपकर्णात् परत्ने।पचित्रः। महत्त्वं
चास्य स्वामिलाद्पपन्नं। त्रथ्य वा,

"मनो महान् मतिर्वस्मा पूर्वस्तिः खातिरोयरः। प्रज्ञा मंविचितिस्वैव स्मतिस्य परिपचते"॥ दति स्मतेः।

रथादिभिर्गन्तयं वदन् खाकाङ्कापूर्वकमुत्तरवाक्यमादते। तैसेवा-दिना। प्ररीरस्य प्रकतलेऽपि खयक्तपदेन प्रधानं ग्रह्मतामित्यत खाह। तत्र य एवेति। एवं प्रकरणं फ्रीधियला प्ररीरस्य परिण्णेषतामान-यति। तत्रेन्त्रियेत्यादिना। खर्णानां पूर्वमनुक्तिण्ङ्कां वारयन् परत्व-मुपणादयति। खर्णा इति। ग्रह्मन्त पुरुषपश्चं बध्ननोति ग्रहा इन्द्रि-याणि। तेषां ग्रह्मलं विषयाधीनं। स्वसति विषये तेषामिकञ्चित्वर-त्वात्, तते। ग्रह्मेशः श्रेष्ठा खतिग्रहा विषया इति रहदारस्थाने श्वन-यात्। परत्वं श्रेष्ठ्याभिप्रायं, न त्वान्तरत्वेनेति भावः। सविकत्त्यनं ज्ञानं मनः, निर्विकत्यनं निस्त्यात्मिका बुद्धः, खात्मण्यद्वात् स एव बुद्धेः परः, प्रत्यभिद्यायत इति भ्रेषः। हिरस्थार्भाभेदेन ब्रह्मादिपदवेद्या समस्टि-बुद्धः महानित्याह। स्रथवेति। मननप्रक्तिश्वापिनी भाविनिस्थाः "या ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वै वेदां य प्रहिणोति तसीं"। इति च श्रुते:।

या प्रथमजस्य हिर्ण्यगर्भस्य वृद्धिः सा सर्वासां वृद्धीनां परमा प्रतिष्ठा मेह महानात्मेत्युच्यते। सा च पूर्वत्र वृद्धिग्रहणेनेव ग्रहीता सती हिरूक् दहोपदिग्यते, तस्या श्रिप श्रसादीयाभ्या वृद्धिभ्यः परत्वापपत्तेः। एतिसांस्तु पच्चे परमात्मविषयेणेव परेण पुरुषग्रहणेन रियन श्रात्मना ग्रहणं द्रष्ट्यं, परमार्थतस्तु परमात्मविज्ञानात्मनोर्भेदाभावात्। तदेवं ग्ररीरमेवैकं परि- श्रियते, तेषु दत्तराणीन्द्रियादीनि प्रकृतान्येव परमपदिदर्भिः विषया समनुक्तामन् परिश्रियमाणेनेहानेनाव्यक्तग्रब्देन परि- श्रियमाणं प्रकृतं ग्ररीरं दर्भयतीति गम्यते। ग्ररीरेन्द्रिय-मनोवृद्धिविषयवेदनासंयुक्तस्य द्यविद्यावते। भेरक्तः ग्ररीरादीनां रथादिक्षपक्तकत्व्यन्या संसारमोचगितिनक्ष्पणेन प्रत्यगात्म- ब्रह्मावगितिरह विविच्तिता। तथा च,

"एष सर्वेषु ऋतेषु गूढात्मा न प्रकामते। दृश्यते लय्यया बुद्धा स्वत्मया स्वत्मदर्शिभः"॥ इति।

ब्रह्मा चात्मा भाग्यवर्गाश्रयः तात्ना जिक्क निश्चयः की तिश्व तिः नियमनश्कतः चैका जिन्स्ययः संविद्य भियाञ्चिका चिद्य स्वातीत सर्वार्थगाहिणी समस्य नुद्धि रित्यर्थः। हिरस्य गर्भस्येयं नुद्धि रक्ती त्य च्या स्वानि निममाहि। यहित। नन्व प्रक्षता सा क्यम चिते तुक्ती च प्रधाने न किमपराद्धिमत्यत चाहि। सा चिति। हिरक् एथक्। पूर्वं यस्टि नुद्धभेदे ने ाक्ताच तता भेदेन परत्म चत हत्यर्थः। तर्ष्ठि रथरिय नी दी

वैष्णवस्य परमपदस्य दुर्वगमलमुक्ता तदवगमार्थं ये।गं दर्भयति।

"यच्छेदाङ्मनसी प्राज्ञस्तर्यच्छेन्द्रान श्रात्मनि।

ज्ञानमात्मनि\* नियच्छेत्तर्यच्छेच्छान्त श्रात्मनि"॥ इति।

एतदुक्तं भवति वाचं मनिस संयच्छेत्। वागादिवाद्येन्द्रियव्यापारमुत्कृष्य मनोभानेणावतिष्ठेत। मनोऽपि विषयविकव्याभिमुखं विकन्पदेषदर्भनेन ज्ञानभ्रव्देादितायां बुद्धावध्यवसायस्वभावायां धारयेत्। तामिष बुद्धं महत्यात्मनि भोकर्यय्यायां वा बुद्धौ स्वस्मतापादनेन नियच्छेत् महान्तं लात्मानं

शान्त श्रात्मनि प्रकरणवित परस्मिन् पुरुषे परस्यां काष्टायां

प्रतिष्ठापयेदिति। तदेवं पूर्वापरास्नोत्तनायां नास्यत्र परपरिकच्चितस्य प्रधानस्यावकाभः॥

# इद्मनु तद्हेवात्॥ १॥

उक्तमेतत् प्रकर्णपरिशेषाभ्यां शरीरमञ्जलशब्दं न प्रधा-

परिशिष्टी स्थातां नियाह। स्तिसिंखित। चता रथ स्व परिशिष्ट ह्याह। तदेविमित। तेषु पूर्वीक्षेषु षट्परार्थेष्टियर्थः। परिशेषस्य पालमाह। हतरायीति। वेदाऽयमिति श्रेषः। दश्यित चेति सूच-भागो व्याखातः। किञ्च ब्रह्मात्मेकलपरे ग्रत्थे भेदवादिनां प्रधानस्था-वक्षाश्री नाक्तीयाह। श्ररीरेखादिना। भागो वेदना काठकग्रयस्थ-क्यात्पर्थे गूढलच्चेयलचानहेतुयोगिविषयः। विद्वानि सन्तीयाह। तथा चैष ह्यादिना। चाग्रा समाधिपरिपाकना। वागियच दितीयालोप-श्वान्दसः, मनसीति देर्ष्यंच॥

ग्रुक्वात्तरत्वेन सूत्रं याचछे। उक्तमेतदित्यादिना। कार्यकारणया-

<sup>\*</sup> महतीत्यधिकं का॰ वर्ध॰ पु॰ वर्तते।

निमिति, ददिमिदानीमाण्ड्यते कथमयक्षणव्दार्हलं गरीरख, यावता स्यूलवात् स्पष्टतरिमदं ग्ररीरं यक्षणव्दाहं श्रस्पष्टवचनस्वयक्षणव्द दति। श्रत उत्तरमुचते। स्व्यान्विह
कारणात्मना गरीरं विवद्यते, स्व्यायकणव्दाहं वात्।
यद्यपि स्यूलिमदं ग्ररीरं न स्वयमयकणव्दमहित तथापि तस्य
वारमाकं भृतस्व्यामयकणव्दमहित, प्रकृतिणव्द्य विकारे
दृष्टः, यथा गाभिः श्रीणीत मत्यरं दित। तथा श्रुतिश्च तद्धेदं
तर्ध्याकृतमामीदिति। ददमेव याकृतं नामकृपविभिन्नं जगत्
प्रागवस्थायां परित्यक्तयाकृतनामकृपं वीजणक्षवस्थमयकणव्दं
देग्यति॥

# तदधीनत्वादर्थवत् ॥ ३॥

श्रवाह, यदि जगदिदमनभियक्तनामरूपं वीजात्मकं प्रा-गवस्थमयक्ताश्रव्दार्हमभ्यपगम्येत, तदात्मना च शरीरस्यायय-भग्नश्चाईलं प्रतिज्ञायेत। स एव तर्हि प्रधानकारणवाद एवं

रभंदान्मूलप्रकृतिवाचकात्रकार विकारे। लच्चत रवर्षः। ग्री-भिगाविकारेः पयाभिर्मत्वरं सीमं श्रीणीत मिश्चतं कुर्यादिति यावत्। श्रुचृक रित धातार्काटि मध्यमपुरुषवज्जवचनमेतत्। ख-यक्तात्मना कार्यस्यायक्तप्रव्दयाग्यत्वे मानमाद्द। श्रुतिस्वित। तर्हि प्रा-गवस्थायामिदं जगद्याद्यतमासीत् इ किलेखर्षः। वीजरूपा प्रक्तिः संकारस्तदवस्रं॥

खपसिद्धान्तप्रक्षेत्रात्तरलेन सूत्रं याचरे। खत्राहिता। तर्हि तरा, रवं सति सूत्राप्रव्दितप्रागवस्थाभुपगमे सति। ईश्वरे कल्पि-

षत्यापद्येत । श्रक्षेव जगतः प्रागवस्थायाः प्रधानलेनास्युपगमा-दिति। श्रेत्रोच्यते, यदि वयं खतन्त्रां कां चित् प्रागवस्थां जगतः कारणलेनाभ्युपगच्छेम प्रसञ्ज्ञयेम तदा प्रधानकारणवादं परमे-यराधीना लियमसाभि: प्रागवस्था जगताऽभ्युपगम्यते न ख-तन्ता। सा चावश्वमभुषगन्तवा त्रर्थवती हि सा। न हि तया विना परमेश्वरस्य स्रष्टृलं सिध्यति, प्रक्तिर्ह्तिस्य तसा प्रवृत्यनुप-पत्तेः। मुकानाञ्च पुनरनुत्यत्तिः, विद्यया तस्या वीजशक्तेर्दाहात्। त्र्यविद्यात्मिका हि सा वीजशक्तिर्यक्तशब्दिनिर्देश्या परमेश्वरा-श्रया मायामयी महासुपुत्तिर्यसां खरूपप्रतिबाधरहिताः ग्रे-रते मंगारिणा जीवाः। तदेतदयक्तं कचिदाकाशशब्दनिर्दिष्टं, एतसिनु खज्वचरे गार्ग्याकाश त्रीतस्त्र प्रीतस्त्रीतं सुने:। कचि-दचरप्रब्दोदितं, श्रचरात् परतः पर दति श्रुते:। क्विन्मायेति स्रचितं, मार्यां तु प्रकृतिं विद्यान्यायिनन्तु महेश्वरमिति मन्त्र-

ता ति व्यम्ये व क्षीकारा व्रापिसद्धान्तिमि वा ह । खने चित इ व्यादिना । क्रूटस्थ ब्रस्यः स्ट व्यादिस्य चे खित्रा स्वीकार्ये व्यक्तं बन्ध मृति व्यवस्यार्यमि पा सिकार्ये व्याह । मृत्तानामिति । यव्रामान्मृतिः सा सिकार्या तां विनैव स्ट ये मृत्तानां पुनर्वन्धापत्तिरित्यर्थः । तस्याः परकास्यितसत्यस्य तन्त्रप्रधानादे चित्रस्य स्वाधादिना । मयामयी प्रसिद्धमायापिमता ले के मायाविने मायावत् परतन्त्रे व्यय्याधि मेदोपाधित्वेनापि सा सीकार्ये व्याह । महासुष्ठ तिरित । बुध्या द्यपाधि मेदा च्यावि व्यावा स्वाकाम् चेत्रत्वा स्वाकामः । खित्र व्यावा स्वाकामः चित्र विवाकामः । चानं विना खन्ता भावाद चरं । विचित्र कारिताना येति भेदः

वर्णात। त्रयका हि मा माया तत्त्वान्यविन रूपणस्याभव्यवात्। तदिदं महतः पर्मयक्तमित्युकं श्रयक्तप्रभववाचाहतः, यदा हैर खगभी बुद्धिमं हान्, यदा तु जीवा महां सदाययका-धीनलाज्जीवभावस्य महतः पर्मयक्तमित्यृतं। त्रविद्या ह्ययतं, श्रविद्यावचे च जीवस्य सर्वः संव्यवहारः सन्तता वर्तते। तचा-व्यक्तगतं महतः पर्लमभेदीपचारात् तदिकारे प्ररीरे परिकल्प्यते। सत्यपि प्ररीरवदिन्द्रियादीनां तदिकारलाविष्रेषे गरीरसैवाभेदीपचारादयकाभन्दलेन ग्रहणं इन्द्रियादीनां ख प्रव्हेरेव ग्रहीतवात्, परिप्रिष्टवाच प्ररीरस्य। श्रन्ये तु वर्ष-यन्ति, दिविधं हि ग्रीरं स्यूलं सत्ताञ्च। स्यूलं यदिदम्पन-भ्यते। स्रुक्षां यदुत्तरच बच्चाते, तदन्तरप्रतिपत्ती रंहति संप-रिखतः प्रश्ननिरूपणाभ्यामिति। तचेाभयमपि प्ररीरमविशेषात् पूर्वं रथलेन मंकीर्तितं, दृइ तु स्त्यमयक गब्देन परिग्रह्यते

द्रदानीमिविद्याया ब्रह्माभेदान्यलाभ्यामिनिर्वाचिलेनायक्षप्रव्दाहिलमाह। ख्यक्तेति। तस्य महत्यदलं कचिमित्यत चाह। तदिदमिति। यदा बृद्धिर्महांक्तदा तद्धेतुलात् परत्वमित्यन्यः। प्रतिविक्षस्थेापाधिपरत-त्वलादुपाधेः प्रतिविक्षात् परत्वमाह। यदा त्विति। हेतुं क्षुटयित। च्यविद्यित। च्यक्तस्य परत्वेऽपि प्रदोरस्य किं जातं तदाह। तचेति। निव्वित्यादीनामप्ययक्ताभेदादयक्तत्वं परत्वच किमिति नेच्यते तचा-ह। सत्यपीति। स्वचदयस्य दक्तिहाखानमुत्यापयित। चन्ये तिति। पश्चीकतभूतानां स्त्वा च्यवयवाः स्यूवदेहारम्भकाः। स्व्याप्रदीरं प्रति जीवः विद्वस्यात्रयत्वेन नियतमक्तीति वद्यते। देहान्तरप्राप्ती तेन यक्ती। ग्रह्मित्रस्यात्रयत्वेन नियतमक्तीति वद्यते। देहान्तरप्राप्ती तेन यक्ती। ग्रह्मित्याक्षाक्षित्यर्थः। कथं तस्य महतो जीवात् परत्वं द्रवा-

स्त्रास्यायक्षणव्दार्चलात् तदधीनलाच बन्धमाच्यवद्यारस्य जीवात्तस्य परलं, यथा त्र्र्याधीनलादिन्द्रिययापारस्थेन्द्रियेभः परलमर्थानामिति। तेस्लेतदक्तयमविशेषेण गरीरदयस्य पूर्वत्र रथलेन सङ्गीर्ततलात्, समानयोः प्रक्रतलपरिशिष्टलयोः कथं स्व्यामेव गरीरिमद्द गृद्याते न पुनः स्यूलमपीति। त्राम्वातस्यार्थं प्रतिपन्तुं प्रभवामा नामातं पर्यनुयोक्तुं, त्राम्वातच्यायनक्तपदं स्व्यामेव प्रतिपादियतुं श्रक्तोति नेतरद्वाक्तलात् तस्थेति चेत् न एकवाक्यताधीनलादर्थप्रतिपत्तः। न दीमे पूर्वे करे त्राम्वाते एकवाक्यताधनापय कच्चिद्यं प्रतिपादयतः, प्रक्रति चात्रक्रतप्रक्रियाप्रसङ्गात्। न चाकाङ्गामन्तरेणैकवाक्यताप्रनित्तपत्तिरस्थि, तचाविशिष्टायां गरीरदयस्य ग्राह्यलाकाङ्गान्यां यथाकाङ्गं सम्बन्धेऽनम्धुपगस्यमाने एकवाक्यतेव वाधिता

प्रद्या दितीयस्त्रचं वाचरे । तद्यीनलाचेति । चर्यवदिति सूचस्य-दृशन्तमाच । यथेति । तद्याखानं दृष्यति । तैरिति । चयातः पद्यनाम् प्रस्ति । स्पूलं यच्यत इति प्रङ्गते । आम्नातस्थेति । स्का-यं वोधकानां प्रव्दानां मिथ चाकाङ्वाया रकस्यां बुद्धावारू प्रत्मेकवा-व्यता, तव मते तस्या च्यभावात् कुतोऽर्यवेधि इति समाधत्ते । नेति । तां विनापि चर्यथीः किं न स्यादियत चाच । न चीति । प्ररोर्प-व्देन रूखा स्वृतं प्रसतं तस्य चानिर्प्रकृतस्य भूतस्चास्यायात्रपदेन यच्यमन्यायं स्यादियर्थः । चर्नेकवाव्यतेयत चाच । न चेति । ततः किं तचाच । तचेति । चाकाङ्वया वाक्येकवाक्यते सति प्रसतं प्ररो-रदयमयक्तपदेन यास्यं चाकाङ्वायासुन्यतादितिभावः । चनात्मिन भवित कुत श्राकातस्थार्थस्य प्रतिपत्तिः। न चैवं मन्तयं दुःशोधलात् स्रव्यस्यैव प्ररोरस्थे इग्रहणं, स्यूलस्य तु दृष्ट्वीभ-स्तव्या सुशोधलाद्भ हणिमिति। यता नैवे ह प्रोधनं कस्यचिदि-वस्यते, न ह्यत्र ग्रोधनविधायि किञ्चिदास्थातमस्ति श्रनन्तर्नि-दिष्टलान्तु किं तदिष्णोः परमं पदमिति ददमिह विवस्यते। तथा हि ददमस्मात् परिमदमस्मात् परिमत्युक्ता पुरुषान्न परं किञ्चिदित्याह। मर्वथापि लानुमानिकनिराकरणोपपन्तेस्तथान्नामास्तु न नः किञ्चिक्त्यते॥

#### ज्ञेयत्वावचनाच ॥ ४ ॥

ज्ञेयलेन च माङ्घीः प्रधानं सार्यते गुणपुरुषान्तरज्ञानात् कैवन्यमिति वदङ्किः, न हि गुणस्वरूपमज्ञाला गुणेभ्यः पुरुष-

स्यः युद्धः तद्षं सूच्ममेवाकाङ्कितं ग्राह्यं। तस्य सूच्यालेनातमा-भदेन ग्रहीतस्य दुःशोधलात्। स्थूलस्य दृष्टदीर्गन्थादिना लयुना-दिवत् \* स्वनात्मलधीवैराग्ययोः सुलभलादिति शङ्कते। न चेति। दृष्टा बीभत्मा एणा यस्मिन् तस्य भावस्तयेव्यर्थः। दृष्टयति। यत इति। वैराग्याय युद्धिरत्र न विविच्चता विध्यभावात् किन्तु वैष्णवं परमं पदं विविच्चतमिति तद्र्भनार्थे प्रकृतं स्थूलमेवायक्तपदेन ग्राह्यमिति भावः। किञ्च सूच्यास्य लिङ्गान्तःपातिन इन्द्रियादिग्रहणेनैव ग्रहणात्र एथक् स्रयास्य विवश्चतार्थः। तथा नामेति। सूच्यामेवायक्तमित्ववर्यः॥

च्यवायतां प्रधानं नेत्यत्र हेलनाराधं सूत्रं। च्रीयलेति। सत्तादिग्र-गरूपात् प्रधानात् पुरुषस्थानारं †भेदक्तञ्जानादित्यर्थः। न हि प्रका-भिति च वदद्भिः प्रधानं च्रीयत्वेन स्मर्थते इति सम्बन्धः। न क्रीवलं

<sup>\*</sup> अनाताधीत सें। १ टा॰। † भद्खद्वानादिति सें। १ टो॰।

स्थान्तरं शक्यं ज्ञातुमिति । किचिच विश्वतिविशेषप्राप्तये प्रधानं ज्ञेयमिति सारान्ति । न चेदमिष्टायतं ज्ञेयवेने। च्यते, पदमाचं स्थायत्रश्रद्धो नेष्टायतं ज्ञात्यमुपासितयं चेति वाक्यमस्ति । न चानुपदिष्टं पदार्थज्ञानं पुरुषार्थमिति शक्यं प्रतिपन्तं, तस्मा-दिप नायत्रश्रद्धेन प्रधानमिभधीयते । श्रस्माकन्तु रथरूपक-क्षृप्रश्रदीराद्यनुसर्णेन विश्लोरेव परमं पदं दर्शयितुमयमुप-न्यास दत्यनवयं॥

वद्तीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥
श्रचाह साङ्घो ज्ञेयलावचनादित्यसिद्धं कथं श्रूयते ह्युत्तरचायक्रमञ्ज्ञोदितस्य प्रधानस्य ज्ञेयलवचनं ।

"त्रश्रब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथारमं नित्यमगन्धवच यत्। त्रनाद्यननं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तं स्तत्युमुखात् प्रमुच्यते"॥ इति

भेदप्रतियोगित्वेन प्रधानस्य ज्ञेयलं तैरिष्ठं किन्तु तस्योपासन्याऽणिमाद्पाप्तयेऽपीयाह । क्विचिति । ज्ञानिवध्यभावेऽप्ययक्तपद्जन्यज्ञानगम्यत्मार्थिकं ज्ञेयत्मस्तीत्यत आह । न चानुपदिष्ठमिति । उपदिखं हि ज्ञानं प्रजवदिति ज्ञातुं प्रक्यं निष्प्रकस्योपदेणायोगाद्यतास्य च ज्ञानानुपदेणात् सप्पत्रज्ञानगम्यत्वासिद्धिरियर्थः । प्रजितमाह । तस्मादिति । साङ्ख्येसम्बज्ञानगम्यत्वावचनाचेयर्थः । ननु
प्ररीरस्थापि ज्ञेयत्वानुक्तेः कथमिह ग्रह्यं तन्नाह । अस्माकन्वित ।
सस्मन्यते विष्णवास्थपदस्तिस्येव ज्ञेयत्वात् तद्र्प्रनार्थमयक्तपदेन प्ररीदे।पन्यासो युक्त द्रव्यः ॥

साधारणशब्दमात्राद्र प्रधानस्य प्रविभित्ता सार्त्तविङ्गस्यानुत्वा नि-

श्रव हि चादृशं शब्दादि होनं प्रधानं महतः परं स्राते नि-कृषितं तादृशसेव निचाय्यलेन निर्दिष्टं, तसात् प्रधानमेवेदं तदेवास्वक्तशब्दनिर्दिष्टमिति, श्रव ब्रूमः। नेह प्रधानं निचाय्य-लेन निर्दिष्टं, प्राज्ञी होह परमात्मा निचाय्यलेन निर्दिष्ट द्रति गन्यते। कुतः प्रकरणात्। प्राज्ञस्य हि प्रकरणं विततं वर्तते,

'पुरुषात्र परं किञ्चित् सा काष्टा सा परा गितः"। द्रत्यादि निर्देशात्।

"एष सर्वेषु स्तेषु गुढात्मा न प्रकाशते"।

दित च दुर्ज्ञानलवचनेन तस्यैव ज्ञेयलाकाङ्गणात्। "यच्छे-दाङ्मनमी प्राज्ञः" दिति च तञ्ज्ञानायैव रागादिमंयमस्य विहि-तलात् मृत्युमुखप्रमाचणफललाच । न हि प्रधानमाचं नि-चाय्य मृत्युमुखात् प्रमुच्यत दिति माङ्क्षीरिय्यते। चेतनात्मवि-ज्ञानाद्धि मृत्युमुखात् प्रमुच्यत दिति तेषामभ्युपगमः । सर्वेषु च वेदान्तेषु प्राज्ञस्यैवात्मने। प्रमुच्यत् दिधर्मलम्भिलयते, तसान्न प्रधानस्थात्र ज्ञेयलम्यक्तप्रव्दादिधर्मलम्भिलयते, तसान्न

# चयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥

इतञ्च न प्रधानसायकाशब्दवाचालं श्चेयलं वा यसात् चयाणामेव पदार्थानामग्निजीवपरमात्मनामसान् ग्रये कठव-

यामकाभावादिति तात्पर्यलिङ्गोत्तिमाण्ड्य निषेधति। वदतीति। चच हि ताटण्मेव निर्दिष्टमित्यन्वयः, स्पष्टमन्यत्॥

किञ्चाच कठवल्यां प्रधानस्य प्रश्नोत्तरयोरसत्त्वाद्व ग्रहणसित्याह । चयाणासिति। मृत्युना निचकतसम्मति चोन् वरान् दणीवित्युक्तेः

सीषु वरप्रदानमामर्थादत्तव्यतयोपन्यामा दृश्यते, तदिषय एव च प्रश्नः, नाताऽन्यस्य प्रश्नः उपन्यामा वास्ति। तत्र तावत् "म लमग्निं स्वर्णमध्येषि म्हलो प्रत्रूहि तं श्रद्धानाय मह्यं" दल्लाग्निवषयः प्रश्नः।

"येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके। एतदियामनुषिष्टस्तयाहं वराणामेष वरस्तृतीयः"॥ इति जीवविषयः।

"त्रन्यच धर्मादन्यचाधर्मादन्यचास्मात् कताकतात्। त्रन्यच स्ताच भयाच यत् तत्पश्विष्ठि तददः"॥ दति पर्मात्मविषयः। प्रतिवचनमिष

"लोकादिमग्निं तमुवाच तसी या दृष्टका यावतीर्वा यथा वा?" दृत्यग्निविषयं।

> "हन्त त द्दं प्रवच्छामि गुच्चं ब्रह्म मनातनं। यथा च मरणं प्राप्यात्मा भवति गैतिम"॥

चयाणामेव प्रश्नो निचकतसा कतः उपन्यासस्य स्रत्युना कतो नान्यस्थेत्यर्थः। प्रश्नचयं क्रमेण पठित। तच ताविदित। हे स्रत्यो स मद्यं
दत्तवरक्तं खर्महेतुमियं स्मरिस प्रेते स्तते देहादन्ये।ऽक्ति न वेति संग्रये।ऽक्ति धत रतदात्मतन्तं सिन्द्रियं जानीयामित्यर्थः। क्रमेणात्तरचयमाह। प्रतिवचनमपोति। लोकहेतुविराडात्मनोपास्यतास्त्रोकादिस्ति।ऽप्रिक्तं स्त्युक्वाच। निचकतसे याः खरूपता यावतीः संद्यातो यथावा क्रमेणायिस्थीयते तत्सर्वमुवाचेत्यर्थः। हन्तेदानीं
ब्रह्म वस्त्यामीति ब्रह्मवाचेन जीवप्रशाद्यविहतमिष यथा च मर्णं
प्राप्येत्यादि वाक्यं जीवविषयमुत्तरयायतादित्यर्थः। वाक्यार्थक्त धात्ममर्णं प्राप्य यथा भवित तथा वस्त्यामीति प्रतिज्ञातमाह। योनिसिति। चराचरदेहपाप्ता निमित्तमाह। यथेति। श्रुतमुपासनं। सूचे

''चानिसन्ये प्रपद्यन्ते प्ररोग्लाय देहिनः। स्वाण्मन्येऽन्मंयन्ति यथा कर्म यथा श्रुतं "। इति व्यविहतं जीवविषयं। "न जायते स्रियते वा विपश्चिदित्या-दि बक्तप्रपञ्चं परमात्मविषयं। नैवं प्रधानविषयः प्रश्नोऽस्ति श्रपृष्टलादन्पन्यसनीयलं तस्वेति। श्रवाह, योऽयमात्मविष-ययः प्रक्री येथं प्रेते विचिकित्सा मनुष्य इति किं म एवाय-मन्यच धर्मादन्यचाधर्मादिति पुनरनुक्तय्वते, किंवा तताऽन्या-ऽयमपूर्वः प्रश्नः उत्यायते इति । किञ्चातः म एवायं प्रश्नः पुन-रनुक्रयते इति यदुच्येत तदा दयारात्मविषययाः प्रश्नयारेक-तापत्तरिमिविषय त्रात्मविषयञ्च दावेव प्रसावित्यता न वक्तव्यं चयाणां प्रश्नोपन्यामाविति। श्रयान्याऽयमपूर्वः प्रश्नः उत्यायत इति यदुच्येत ततो यथैव वरप्रदानयतिरेकेण प्रश्नकल्पनाया-मदोषः, एवं प्रश्नाचितिरेकोणापि प्रधानीपन्यासकल्पनाचाम-देाषः स्वादिति, श्रवीचिते। नैवं वयमिह वरप्रदानवातिरे-

केण प्रस्नं कञ्चित् कल्पयामः, वाक्योपक्रमसामर्थ्यात् । वरप्रदा-

चाद्यकारो यत इत्यर्थे। एवच्च चयाणामेवोपन्यासः प्रश्च यतः चता न प्रधानं चयक्कामिति योजना। उक्कार्थे स्वमान्तिपति। चचाहेति। एकः प्रश्नः दी प्रश्नो वेति पच्चदये फलितं एच्हित। किञ्चात इति। सप्तम्यर्थे तसिः। चच च पच्चदये पि किमित्यर्थः। प्रश्नेको स्वासङ्गतिः, भेदे प्रधानस्य श्रीतलिसिद्धरिति पूर्ववाद्याः । स एवत्यादिना। प्रश्नेक्यपच्मादाय सिद्धान्याः । चने प्रधानिसद्धः स्थादिति प्रेषः। चतुर्थप्रश्नकत्यने वर्षनिलोपक्रमविरोधः स्थादिति विद्योति। वरेत्यादिना। वर्षदानम्यक्रमो यस्याः सा प्रहि-

नीपक्रमा हि सत्युनिचकेतः संवाद रूपा वाकापत्र क्तिरासमाप्तेः कठवल्लोगां लच्छाते। मृत्युः किल नचिकेतसे पित्रा प्रहिताय चीन् वरान् प्रद्दी, निचकेता: किल तेषां प्रथमेन वरेण पितुः भै। भनसं वन्ने, दितीयेनाग्निविद्यां, हतीयेनात्मविद्यां, येयं प्रेत इति वराणासेष वरस्ति विद्वात्। तच यद्याच धर्मा-दित्यन्याऽयमपूर्वः प्रश्न जत्यायेत ततो वर्प्रदानयतिरेकेणापि प्रसम्बन्धनाद्वाकां वाध्वेत । ननु प्रष्ट्यभेदाद पूर्वे। उयं प्रस्ना भवि-तुमईति, पूर्वी हि प्रश्लो जीविवषयः, येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्णेऽस्ति नास्तीति विचिकित्साभिधानात्, जीवस धर्मा-दिगोचरलानान्यच धर्मादिति प्रस्नमईति, प्राज्ञसु धर्माचती-तलादन्यच धर्मादिति प्रश्नमईतोति, प्रश्नच्छाया च न समा-ना लच्चाते पूर्वस्थासिलनासिलविषयलादुत्तरस्थ धर्माद्यतीत-वसुविषयलाच, तस्रात् प्रत्यभिज्ञानाभावात् प्रत्रभेदः, न पूर्वस्वैवान्तरवानुकर्षणभिति चेत् न, जोवप्राज्ञयोरेकलाभ्य-

ताय यमलेकां प्रति प्रेषिताय इतः पुनः मर्ळालोकां प्राप्तस्य स मे पिता यथा पूर्वं सुमनाः स्थादिति प्रथमं वत्ने । ननु दितोयवरो जीविवद्या हतीयो ब्रह्मविद्येति प्रथमेदः किं न स्थादित्यत स्वाह । येयमिति । प्रेते हत्युपक्रम्य हतोयलेक्तिलिङ्गाच्चीवात्मविद्येव हतीयो वर इत्यर्थः । स्वं वाक्योपक्रमे सित प्रथान्तरं न युक्तमित्याह । तत्रेति । मरण्धम्मा- यस्पर्शक्तिः भयां प्रख्ययोजीविश्वरयोभीदात् प्रश्वभेदसिद्धेवाक्यवाधा यक्ता इति प्रद्वते । नन्वित्यादिनां । गोचरत्वादाश्रयत्वात् । न केवलं प्रख्यभेदात् प्रश्वभेदः किन्तु प्रश्ववाक्ययोः साहस्थाभावादपीत्याह । प्रश्वच्यभेदात् प्रश्वभेदः किन्तु प्रश्ववाक्ययोः साहस्थाभावादपीत्याह । प्रश्वच्यभेदोऽसिद्ध इति परिहर्रत । नेत्यादिना । किञ्च ब्रह्मप्रश्वे जन्मादिनिविधेन जीवस्त हपं वदन् यमक्तयोरैकां स्रय-

पगमात्। भवेत् प्रष्ट्यभेदात् प्रश्नभेदो यद्यन्ये जीवः प्राज्ञात् स्थात्, न लन्यलमस्ति तत्त्वमधीत्यादिश्रुत्यन्तरेभ्यः। इह चा-न्यच धमीदित्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनं न जायते स्रियते वा विपस्थिदिति जन्ममर्णप्रतिषेधेन प्रतिपाद्यमानं प्रारीर्पर-मेयर्योर्भेदं दर्भयति। सति हि प्रमङ्गे प्रतिषेधा भागी भवति। प्रमङ्गस्य जन्ममर्णयोः प्ररीर्मंस्पर्भाच्छारीरस्य भवति न प्रमेश्वरस्थ। तथा

"खप्तान्तं जागरितान्तञ्च उभैा येनानुपश्चिति। महान्तं विभुमात्मानं मला धीरो न शोचिति"॥ दित खप्तजागरितदृशो जीवसीव महत्त्विभुवविशेषणस्य मननेन शोकविच्छेदं दर्शयन् न प्राज्ञादन्यो जीव दित दर्शयिति। प्राज्ञविज्ञानाद्धि शोकविच्छेद दित वेदान्तसिद्धान्तः। तथा,

> "यदेवेह तदमुच यदमुच तदन्विह । म्हार्थाः म म्हार्युमाप्ताति य दहानानेव पर्याति"॥ दति

यतीत्वाह। इच चान्यचेति। तिव्वधेधवाक्ये जीवे। सिरिसद्धेत्वत आह। सतिति। भागी युक्तः, तस्माद्वियया जीवस्य प्राप्तजनमादिनिधेधेन स्वरूपमृक्तमित्वर्थः। किञ्च जीवे। ब्रह्माभिवः मे। चाचेतु चानविषयत्वात् ब्रह्मवित्वाह। तथा सप्तित। चन्तोऽवस्था येन साच्चिमा प्रमाता प्रस्नति तमात्मानमिति सम्बन्धः। चेतोरप्रयोजकत्वमाण्ड्यः तमेव विदित्वत्यादि स्वतिविरोधमाइ। पाचेति। किञ्चाभेदमृक्ता भेदस्य निन्दितत्वादभेद्द स्व सत्य हत्याइ। तथित। इच देचे यचैतन्यं तदेवामुत्र स्वर्यादी, एव-मिचाखर्षेकरसे ब्रह्माण्या यो नानेव मिष्या भेदं प्रथति स भेदद्यी मरणान्मरणं प्राप्नोति भयाव मुचत हत्यर्थः। किञ्च जीवप्रशानन्तरं तं दुर्दर्शमिति यदुत्तरमुवाच तेनाप्यतरेशाभेदो गन्यत इति सम्बन्धः।

जीवप्राज्ञभेद दृष्टिमपवदित । तथा जीविषयस्यास्तिलना-स्तिलप्रश्रस्यानन्तरं श्रन्यं वरं निकितो दृषी घ्वेत्यारम्य म्हत्युना तैस्तैः कामैः प्रकोभ्यमानोऽपि निकिता यदा न चचाल तदैनं स्तत्युरम्द्र्यानःश्रेयसविभागप्रदर्भनेन विद्याविद्याविभागप्रद-र्भनेन च विद्याभी प्रिनं निकितमं मन्ये न ला कामा बद्दे ।ऽ-लो लुपन्तेति \*प्रशस्य प्रश्नमपि तदीयं प्रशंसन् यदुवाच "तं दुर्दभें गूढमनुप्रविष्टं गुद्दाहितं ग्रह्मरेष्टं पुराणं।

त्रधात्मयोगाधिगमेन देवं मला धीरो हर्षशोकी जहाति"॥ दति। तेनापि जीवप्राज्ञयोरभेद एवेह विवचित दति गम्यते। यत्प्रश्ननिम्ताञ्च प्रशंभां महतीं स्त्योः प्रत्यपद्यत निकता यदि तं विहाय प्रशंभानन्तरमन्यमेव प्रश्नमुपचिपेत् श्रद्धान एव सा भवी प्रशंभा प्रमारिता स्थात्, तस्मादेयं प्रेते दत्यस्वैव प्रश्नस्वैतद-

प्रशृप्तत्रयोः प्रशंसयापि लिक्केन एष्टस्य दीर्बिभ्यत्ययोतनात् ब्रह्मत्व-सिद्धिरित्याह । खन्यं वर्षमित्यादिना । पुत्रादिकं व्यां ब्रिक्षेत्रप्रि वि-घयां सुच्छी क्रत्यात्मद्यानात् न चचाल नान्यत्तस्मात्रचिकेता व्यापित इति अवगात्। तदा सन्तृष्टे। यमापुन्यच्छे थेपुन्यदुत्वेव प्रेय इति भागापवर्णमा-र्गायार्वे लच्च स्प्यपित चीप्यमे ते विषयीते विष्यूची खिवद्या या च विद्यति दिर्पितवानित्यर्थः। प्रेयः प्रियतमं स्वर्णादिकं विष्यूची विरुद्धपाले, खिव-द्या कर्मा, विद्या तत्त्वधीः, विद्याभी प्रिनं विद्यार्थिनं लाम हं मन्ये यतः त्वा त्वां बह्चे प्रियामाः पुत्राद्यो मया दीयमाना दुर्द्धमा खिष ना-लेलिपना लेशियन्तं न क्रतवन्त इति प्रष्टारं सुत्वा प्रश्रमिष लाहङ्गे। भूयात्रचिकेतः प्रस्टेति स्त्वित्वच्चरार्थः। इयं प्रशंसा प्रश्रमेदपचे न घटत इत्याह । यस्रश्रेति । यस्रश्रेत स्तुतिं लब्धवान् तं प्रश्रं वि-

<sup>\*</sup> प्रश्रास प्रश्नसपि प्रश्नंसञ्जाचिति वर्धः काः प्रपादः।

नुकर्षणमन्यच धर्मादिति। यनु प्रश्नच्छायावैलचण्यमुकां तद-दूषणं, तदीयस्येव विशेषस्य पुनः पृच्छ्यमानलात्। पूर्वत्र हि देशदियतिरिक्तसातानीऽस्तिलं पृष्टं उत्तर्व तु तस्वैवामंमारि-लं पृच्छ्यत द्रति । यावद्यविद्या न निवर्तते तावद्धर्मादिगाचर्लं जीवस्य जीवलं च न निवर्तते। तिल्वक्तनेन तु प्राज्ञ एव तत्त्वमसीति अल्या प्रलाखते। न चाविद्यावत्त्वे तदपगमे च वस्तुन: कञ्चिदिशेषाऽस्ति । यथा कञ्चित् सन्तममे पतितां का-चिद्रज्ञुमिं मन्यमानी भीती वेपमान: पलायते, तञ्चापरी ब्रूयात् माभैषीः नायमहीरज्जुरेवेति, स च तदुपशुत्याहिकतं भयमृत्युजेद्वेपघं पलायनञ्च, न चाहिब्द्धिकाले तद्पगमकाले च वस्तुनः कञ्चिद्विशेषः स्थात्, तथैवैतदपि द्रष्टयं। ततञ्च न जायते मियते वेत्येवमाद्यपि भवति \* श्रस्तिलनासिल-प्रश्नसः प्रतिवचनं । सूचन्वविद्याकि स्पितजीवप्राज्ञभेदापेचया याजियतयं। एकलेऽपि चाताविषयस प्रश्नस प्राथणावसायां यितिरिक्तासिलमाचिविचिकित्सनात् कर्द्यलादिसंसारसभावा-

हाय यदान्यमेवे त्यापयेत् तर्द्धनवसरे स्तृतिः कता स्वादित्यर्थः। त सादिति प्रख्यभेदाभावादित्यर्थः। प्रश्नवाक्यक्योः साद्दश्वाभावात् प्रश्नभेद द्रत्युक्तं निरस्वति। यन्तित्वादिना। धर्माद्याश्रयस्य जीवस्य ब्रह्मात्वं क्यमित्वत स्वाह। यावदिति। स्वविद्यानाणानन्तरं ब्रह्मात्वं चेदागन्तुक्मनित्यञ्च स्वादित्यत स्वाह। न चाविद्यावन्त इति। जी-वस्य ब्रह्मात्वे स्वाभाविके स्ति ब्रह्मप्रशस्य यदुत्तरं तच्चीवप्रश्नस्यापि भवतीति लाभं दर्णयति, ततस्व न जायत इति जोवब्रह्मीको नयागा-

<sup>\*</sup> चिस्तिलप्रअस्थेति वर्धः काः पुः पाठः।

निषाचनाच पूर्वस्य पर्यायस्य जीवविषयत्रमुत्रेस्यते, उत्तरस्य तु धर्माद्यत्ययसङ्गीर्तनात् प्राज्ञविषयत्यसिति, ततस्य युका-भिजीवपरमात्मकत्यना। प्रधानकत्यनायां तु न वरप्रदानं न प्रस्नो न प्रतिवचनमिति वैषम्यं स्थात्॥

#### महदच।। ७॥

यथा महच्छव्दः साङ्घीः सत्तामाचेऽपि प्रथमने प्रयुक्ती न तमेव वैदिकेऽपि प्रयोगेऽभिधत्ते, "बुद्धेरात्मा महान् परः" "महान्तं विभुमात्मानं" "वेदाहमेतं पुरुषं महान्तं" दृत्येवमादी प्रात्मणव्दप्रयोगादिग्या हेतुभ्यः, तथायक्षणव्दाऽपि न वैदिके प्रयोगे प्रधानमिभधातुमर्हति। त्रतय नास्यानुमानिकस्य \*सार्त्तस्य प्रव्दवन्तं॥

मिति सःचं कथमियत चाह। सःचित्विति। कित्यतभेदात् प्रश्नभेद-कत्यने याह। ततस्वेति। परमात्मनः सकाशात् प्रधानस्य वैषम्यमना-त्मालेन हतीयवरान्तर्भावायागादिति भावः॥

श्रीतोऽयक्तप्रव्दो न साङ्घासाधारणतत्त्वगाचरः वैदिकप्रव्दताना-हच्चव्दविद्याह । महदचेति । सूत्रं याचरे । यथेयादिना । न चाकाप्रादिप्रव्दे यभिचारः । याकाप्रादेर्मतान्तरसाधारणतेन सा-ङ्घासाधारणतत्त्वासिद्धेः साथस्यापि सत्त्वादिति मन्त्र्यं । सत्त्वामात्रेण सत्त्वप्रधानप्रक्षतेराद्यपरिणामे निर्विकत्यकबुद्धावियर्थः । श्रात्मा महा-नियात्मप्रव्दप्रयोगात्, तं मत्वा न प्रोचिति तमसः परक्तादियादिना प्रोकात्ययतमःपरत्वादिभ्यस्थ महच्चव्दः साङ्घातत्त्वं नाभिधत्ते इति स-म्वसः । यधिकरणार्थमपसंहरति । खतस्विति ॥

<sup>\*</sup> स्मार्त्तस्थेति वर्धः काः पुः नास्ति।

#### चमस्वद्विशेषात्॥ ८॥

पुनरपि प्रधानवादी श्रग्रब्दलं प्रधानस्वामिद्धमित्वा ह, कस्मात् मन्त्रवर्णात्,

> "त्रजामेकां \*रोहितग्र्कत्रक्णां वज्ञीः प्रजाः स्जमानां खरूपाः। त्रजो ह्येको जुषमाणेऽनुशेते जहात्येनां सुक्तभोगामजाऽन्यः"॥ दति।

श्रव हि मन्त्रे रे। हितग्रुक्तकृष्णग्रब्दैरजः मलतमां स्थिभधीयन्ते। रे। हितं रजः रञ्जनात्मकलात्, ग्रुक्तं मन्तं प्रकाग्रात्मकलात्, कृष्णं तमः श्रावर्णात्मकलात्। तेषां मान्यावस्थावयवधर्मेर्थपदिस्यते रे। हितग्रुक्तक्ष्णेति। न जायत इति
चाजा स्थात्, मूचप्रकृतिरिवक्तिरित्यभ्युपगमात्। नन्यजाग्रब्दः
कागायां रूढः। वाढं, मा तु रूढिरिह नाश्रयितुं ग्रन्था
विद्याप्रकर्णात्, मा च बङ्घीः प्रजास्त्रैगुष्णान्विता जनयित, तां
प्रकृतिं श्रजो श्लोकः पुरुषः जुषमाणः प्रीयमाणः मेवमाने।

चमसवदविशेषात्। चनाजापदं विषयः, तत् किं प्रधानपरं मायापरं वेति रूषार्थासम्भवात् संशये पूर्वनायक्षश्रव्दमानेण प्रधानस्थापयभिचायामयन निगुणलादि जिङ्गापेताद जापदात् प्रविभिन्न चान्ति। पुनर्पाति। पानं पूर्वपच्च ब्रह्माण समन्वयासिडिः, सिद्धान्ते तत्सिडिरिति पूर्ववद्ष्ययं। रागचेतु वादिगुणयोगात् ने। चितादिश्रव्देरज्ञादिगुणनाभेऽपि कथं प्रधाननाभक्तनाच्। तेषां साम्येति। चववयवाः प्रधानस्य रज्ञा-

<sup>\*</sup> सोहितिति वर्धः काः भाः पुः पाठः।

<sup>†</sup> प्रजास्त्रेग्णातिका इति उक्त पृथ्पाउः।

वारनुशते, तामेवाविद्यवात्मलेनोपगम्य सुखी दुःखी मूढोरह-मित्यविवेकितया संसर्ति, ऋत्यः पुनः ऋजः पुरुषः उत्पन्न-विवेकज्ञाना विरक्ता जहाति एनां प्रकृतिं सुक्रभागां कृतभा-गापवर्गां परित्यजित मुच्यत इत्यर्थः, तस्मात् श्रुतिमूलैव प्रधानादिक च्यना कापिलानासिलीवं प्राप्ते ब्रूसः। नानेन स-न्त्रेण अतिमूखलं माह्यवादस्य मन्यमाययितं। न ह्ययं मन्तः खातस्त्रोण कञ्चिदपि वादं समर्थयितु मुत्यहते। मर्वनापि यया कयाचित् कल्पनयाऽजालादिसम्पादनीपपत्तेः साह्य-वाद एवे हा भिप्रेत इति विशेषावधारणकारणा भावात् चम-सवत्। यथा हि, श्रवीमिलसमस ऊर्द्धवृत्र द्रत्यसिमान्त्रे खातन्त्रेणायंनामासा चमसाऽभिप्रेत दति न प्रकाते \*नियन्तुः, मर्वत्रापि यथाकथञ्चिदवी ग्विल लादिक लाने। पप्ति-हायविश्वेषाऽजामेकामित्यस्य मन्त्रस्य नास्मिन्मन्त्रे प्रधानमे-

दयस्तिषां धर्मा रञ्जकालादयः तैर्ज्ञिमित्तेर्लोहितादिश्रव्दैः प्रधानमुचन द्रव्यर्थः। गुणाभेदात् प्रधानलाभ इति भावः। तत्राजाश्रव्दं योजयित। नेति। रूष्टियामपहरतीति न्यायेन श्रङ्कते। नन्तित। रूष्ट्यसम्भ-वाद्याग स्वात्रयाद्याय । वाष्टिमिति। स्वाश्राव्यत्तित्व-पुरुषभेदिलङ्काभ्यामपि प्रधानप्रवाभिज्ञेत्वाह। सा चेत्वादिना। प्रजा-यन्त इति प्रजाः महदादयः। त्रिगुण्यं सुखदुःखमोहाः। स्वनुश्यनं विद्योति। तामेवाविद्ययेति। स्विववेकेनेत्वर्थः। विषयधीभागः गुण-भिन्नात्मस्वातिरप्रवर्गः। सिद्धान्तयति। एवं प्राप्त इति। मायादा-विप्ति साधारणान्मन्तादिशेषार्थग्रहो न युक्तः विश्रष्ठग्रहहेतोः प्रक-रणादेरभावादिति हेतुं व्यास्थाय द्रशान्तं व्याचर्छ। समसवदिति।

<sup>\*</sup> निरूपियतुमिति वर्ध० का० प्० पाठः।

वाजाभिप्रेतिति प्रकाते नियन्तुं। तत्र लिदं तिच्छर् एप हार्वा-जिलस्थमम ऊर्द्धबुप्त दति वाकाग्रेषासममिविग्रेपप्रतिपत्तिर्भव-ति, दह पुनः कोयमजा प्रतिपत्तस्थेति स्वत्र सूमः॥

\*ज्योतिरपत्रमा तु तथा च्याधीयत एके ॥ ८॥

परमेश्वराद्ता को ति: प्रमुखा ते जो ऽवन्न ख च ख वि-ध स्त्र या मस्य प्रक्षति स्त्र ते यम जा प्रतिपत्त व्या। तु प्र ब्दे । ऽवधा-रणार्थः । स्त्र च ख च खे दे यम जा वि चे या न गुण च य ख च णा। क स्तात्। तथा खे के प्राखिन स्ते जो ऽवन्ना नां पर मेश्वरादुत्पत्ति-माखाय तेषा मेव रे । चितादि रूपता मा मनिन 'यद ग्रे रे । चित्र रूपं ते ज म साद्रूपं य च्कुकं तद पां य ख च छं तद न स्थ' दति। ता न्थे-वे च ते जो ऽवन्ना नि प्रत्य भिचायन्ते, रे । चितादि प्र ब्द सामान्यात्,

सर्वचित्रिरिगुहादाविषि । उत्तरसूचं व्यावच्यांशक्कामाहः। तच लिद-मिति॥

चतुर्विधस्य जरायुजार अन्तरे द्विक्षा स्पर्धे वर्षः। स्मृत्युक्ता कृते। न या स्विति प्रश्चाते । न सादिति । श्वतः श्रवः श्रवः यकः। साजात्यान्यू जाने प्रस्ता स्वितः। तथा स्विति । शाखिनश्वान्देशाः। किस्च रे दितादिश्व्देरिष द्ववन्द्या न्याय्या स्वववधानात् न तु रञ्जनीयत्वादिगुण्यवस्ति । सन्वादिगुण्यन्द्ये व्याप्तः । रे दितादीनास्ति । ननु शाखान्तरेण शाखान्तरस्थमन्तस्य निर्णयः कथिनव्यत स्वादः। सर्वशाखायव्यायादिति भावः। यथा शाखान्तरवाक्षाः प्रधानग्रस्तर्भे स्विष्टि स्वादः। यथा शाखान्तरवाक्षाः प्रधानग्रस्तर्भे स्विष्टि स्वायाप्तर्वति । सर्वशाखायव्यायादिति भावः। यथा शाखान्तरवाक्षाः प्रधानग्रस्तर्भे स्वित्यत्वे। स्वायाप्तर्वति । स्वायं स्वति । स्वायं स्वाविष्टः सन्तः तन्त्रे देवस्यात्मस्तामेक्षेनाध्यक्तां प्रतन्तां मायां

<sup>\*</sup> ज्ये।तिरुपक्रमाच्चिति वर्धः काः से। पुः चग्रुद्धं।

रोहितादीनाञ्च प्रब्दानां रूपविशेषेषु मुख्यलात्, भाक्तलाच गुणविषयलस्य, श्रमन्दिग्धेन च मन्दिग्धस्य निगमनं न्याय्यं मन्यन्ते, तथेहापि ब्रह्मवादिनो वदन्ति किं कार्णं ब्रह्मोत्युप-क्रम्य ते ध्यानयोगानुगता श्रपस्यन् देवात्मप्रक्तिं खगुणैर्निगूढा-मिति, पारमेश्यर्थाञ्च प्रके: समस्तजगदिधायिन्या वाक्योपक्रमेऽव-गमात्, वाक्यभेषेऽपि

'मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्तायिनन्तु महेश्वरं'। देति। यो योनिं योनिमधितिष्ठत्येक दित च तस्या एवाव-गमात्, न स्वतन्त्रा काचित् प्रकृतिः प्रधानं नामाजामन्ते-णान्तायत दिति शक्यते वन्तुं। प्रकरणात् तु मैव देवी शक्तिर्या-कृतनामस्पा नामस्पयोः प्रागवस्थानेनापि मन्तेणान्तायत दत्युच्यते। तस्याञ्च \*स्वविकार्विषयेण चैरूपेण चैरूप्यमुकं। कथं पुनस्तेजोऽबन्नानां चैरूप्येण चिरूपाऽजा प्रतिपन्तुं शक्यते।

सत्तादिगुणवतीं ब्रह्मणः सहायमपण्यक्तिव्यन्यः। मायाया रक-तेऽपि तदंणानां जीवापाधीनां तत्तत्सङ्घातयानीनां खिविद्याखानां भेदादीणा, खवासते खनभियक्ते नामरूपे यस्यां सा। खनेन तद्धेदं तर्द्ध्यासतमासीदिति श्रुव्यन्तरप्रसिद्धिरुक्ता। तस्यां प्रक्तो यक्तायक्त-कार्यनिङ्गकानुमानं सूचयित। नामेति। मायाया रोहितादिरूप-वत्तं क्यमित्वत खाह। तस्या इति। विषयः खाश्रयः, रवं प्रकरण-बनान्मायैव खजेति भाषासन्मतं। सान्देग्यश्रव्या तेजोऽबद्गनद्यणा-ऽवान्तरप्रस्तिरजेति सूचसन्मतेनात्तरस्च्च्यावन्त्यं प्रङ्गते। क्यमिति। किं तेजोऽबद्गेय्वजाण्यद्यो रूषः न जायत इति योगिको वा नायक्त्य-जावजातरसन्तादिवाह। यावतेति। यत इत्यर्षः। खते। न रूष

<sup>\*</sup> विकारविषयेणेति वर्धः काः प्॰ पाठः।

यावता न तावक्तेजोऽबन्ने खजाक्रतिरस्ति, न च तेजोऽबन्नानां जातिश्रवणाद्जातिनिमिक्तोऽष्यजाशब्दः सस्भवतीति त्रत उत्तरं पठित ॥

### कल्पने।पदेशाच मध्वादिवदविरोधः॥ १०॥

नायमजाक्रतिनिमित्तोऽजामब्दो नापि योगिकः किं तर्षि कल्पनेपदेमोऽयं त्रजारूपकक्षृप्तिस्तेजोऽवन्नलचणायाञ्चराचर-योनर्पदिखते। यथा हि लोके यदृच्चया काचिदजा लेक्टितम्बक्तस्पवर्णा स्थात् बद्धवर्करा स्रक्षपवर्करा च ताञ्च कश्चिदजो जुषमाणोऽनुमयीत कश्चिनां भुत्रभोगां जञ्चादेव-मियमपि तेजोऽबन्नलचणा भूतप्रक्षतिस्तिवर्णा बद्ध मरूपं चरा-चरलचणं विकारजातं जनयित, त्रविद्धा च चेत्रज्ञेनोपभु-च्यते, विद्धा च परित्यच्यते दति। न च ददमामङ्कित्यमेकः चेत्रज्ञोऽनुमेतेऽन्या जहातीति, त्रतः चेत्रज्ञभेदः पारमार्थिकः परेषामिष्टः प्राप्नोतित। न हीयं चेत्रज्ञभेदप्रतिपिपादियषा

इति ग्रेषः। न दितीय इत्याइ। न चेति। जातिर्ज्जनम चजा-तिरजन्म॥

लीकिकयाऽजाश्व्दसादश्यकत्वन्या तेजीऽवज्ञानामजालीपदेशाङ्गी-णोऽयं श्व्द इति परिचर्ता। कत्वनेति। चनियमी यदच्छा। वर्करो बालपशः। यदुक्तं जीवभेदेन प्रधानवादप्रविभिचेति तज्ञेवाह। न चेद-मिति। व्यवस्थार्था भेदोऽप्यर्थात् प्रतिपाद्यत इत्याह। प्रसिद्धन्विति। सत्य एव प्रसिद्ध इत्यत चाह। भेदिन्विति। कत्वनापदेशे दृष्टान्तं व्याच्छे। मिल्लित। न च योगस्य मुख्यद्यत्तिलात् तेन प्रधानग्रहो न्याय्य इति वाचं रूढार्थानपेद्धायागात् त्वदात्रितगुग्रवाद्याया वलीय-

किन्तु बन्धमो चयवस्था प्रतिपिपाद ियवैनेषा। प्रसिद्धन्तु भेदं भ्रनू च बन्धमो चयवस्था प्रतिपाद्यते, भेदस्तु उपाधिनिमित्तो मिया ज्ञानक स्थितो न पारमार्थिकः,

"एको देवः मर्बस्तेषु गूढः मर्वयापी मर्बस्तान्तरात्मा" द्यादिश्रुतिभ्यः। मध्यादितत् यथादित्यस्थामधुने मधुलं वाचश्राधेनोर्धेनुलं युलोकादीनां चानग्रीनामग्निलं द्रत्येवं-जातीयकं कल्यते, एविमदमनजाया श्रजालं कल्यत द्रत्यर्थः, तस्मादिवरोधसोजे।ऽवकेष्यजाभ्रब्दप्रयोगस्य॥

## न संख्शेषसंग्रहादपि नानाभावादितिरेकाच ॥ ११॥

एवं परिहतेऽष्यजामन्ते पुनर्ष्यन्यसान्मन्तात् साङ्धः प्रत्य-वितष्टते, यस्मिन् पञ्चपञ्चजना त्राकाशञ्च प्रतिष्ठितः तमेव-मन्य त्रात्मानं विदान् ब्रह्मास्ते।ऽस्तिमिति, त्रस्मिन्ने पञ्च-पञ्चजना दति पञ्चसङ्घाविषयाऽपरा पञ्चसङ्घा श्रूयते पञ्चशब्द-

स्वाद्गारको हि रुप्तिशिता भवति। तथा च रेहितादिशब्द-समभियाहारानुग्रहीतया रुष्णात्रितया गुणरच्या प्रधाने योगं बा-धिताऽवान्तरपञ्चतिरजाशब्देन ग्राह्या यथा मध्यादिशब्दैः प्रसिद्धम-ध्यायात्रितगुणनच्याया चादित्यादया ग्रह्यन्ते तदत्, तस्तादशब्दं प्र-धानमिति सिद्धं॥

न संख्यापसंग्रहात्। पञ्चजनग्रब्दः सांख्यतत्त्वपरीऽन्यपरी वेति यो-गरूख्यारिनञ्चयात् संग्रये यथा तत्त्वविद्याधिकारे छागायां तात्तर्था-भावादजापदे रूष्टियागस्त्रथा पञ्चमनुष्येषु तात्पर्याभावाच्चनग्रब्देन रूष्टिं यक्षा तत्त्वानि ग्राह्यायोति दशान्तसङ्गतिं सुचयन् मन्त्रम् इयदर्भनात्त एते पञ्च पञ्चकाः पञ्चविंमतिः सम्पद्यन्ते। तया च पञ्चविंमतिमञ्चया यावन्तः सञ्चोया त्राकाङ्ग्यन्ते तावन्येव च तत्त्वानि साञ्चौः सङ्खायन्ते।

"मूलप्रकतिरिवक्षितिमें इदाद्याः प्रकृतिविक्षतयः सप्त । षोडशक्य विकारो न प्रकृतिन विकृतिः पुरुषः''॥ इति । तया श्रुतिप्रसिद्ध्या पञ्चविंश्यतिसङ्ख्या तेषां स्तृतिप्रसि-द्धानां पञ्चविंश्यतितन्तानामुपसंग्रहात् प्राप्तं \*तावत् श्रुतिमन्त-मेव प्रधानादीनां, तता ब्रूमः। न सङ्ख्योपसंग्रहादिप प्रधा-

दाहृत्य पूर्वपचयति। यविमत्यादिना। पालं पूर्ववत्, प्राणचच्ःश्रीचा म-मनांसि वाकाशेषस्थाः पञ्चजनाः पञ्च, तच चलारः सूचं खद्गं विराट तयोः कारणम्याद्यतमाकाण्य यसिन्नध्यस्तस्तमेवातानमस्तं ब्रह्म मन्ये तस्मानमननात् विदान हमन्यते। स्मीति मन्त्रदशो वचनं। नन्त्रस्त पञ्चलविशिष्ठेषु पञ्चलनेषु प्नः पञ्चलान्वयात् पञ्चविंशतिसंखाप्रती-तिक्तावता कयं सांख्यतत्त्वग्रह इत्याश्रद्धा संख्याया धर्म्याकाङ्कायां तत्त्वानि ग्राह्याणीयाच् । तयेति । जगती मृजभुता प्रक्रतिस्त्रिग्-णात्मकं प्रधानमनादिलादविक्षतिः कस्यचित् कार्यं न भवतीत्यर्थः। महदहङ्कारपञ्चतन्माचाणि इति सप्त प्रक्षतया विक्रतयञ्च, तच महान् प्रधानस्य विक्रतिरहङ्कारस्य प्रकृतिः स्रहङ्कारः तामसः पञ्चतन्मात्राणां प्रव्दादीनां प्रकृतिः सात्त्विक एकादग्रेन्द्रियाणां, पञ्च तन्माचाञ्च पञ्चानां स्थूलभृतानामाकाशादीनां प्रक्रतयः, पञ्च स्यूलभूतान्येतान्येकादशेन्द्रियाणि चेति घे।डशसंख्याके। गर्णे। विकार एवं न प्रक्रतिः, तत्त्वान्तरीपादानलाभावात्, पुरुषस्त्रासीन इति साङ्ख्यकारिकार्थः। सङ्ख्या तत्त्वानाम् पसंग्रहात् शब्दवत्त्वमिति प्राप्ते सिद्धान्तयति। नेति। नानालिमिष्टमित्यत चा इ। नैषामिति। पश्चस पश्चस साधारण छेतर पश्चकाद्या वत्तस्य धर्मस्याभावे। नानालं विविचि-तिमत्यर्थः। यद्यपि ज्ञानकर्मेन्त्रियेष् दशसु ज्ञानकरणत्वं कर्मकरण-

<sup>\*</sup> तावदित्यस्य स्थाने हि पनिरिति का॰ सा॰ वर्ध॰ पु॰।

नादीनां श्रुतिमत्तं प्रत्यामा कर्त्तव्या, कस्मात्, नानाभावात्। नाना ह्येतानि पञ्चविंमतिसत्त्वानि, नैषां पञ्चमः पञ्चमः साधारणा धर्मीऽस्ति, चेन पञ्चविंमतेरन्तरासेऽपराः पञ्च पञ्च सञ्चा निविमेरन्, न ह्येकनिबन्धनमन्तरेण नानाभृतेषु दिलादिकाः सञ्चा निविमन्ते। श्रयोच्येत पञ्चविंमतिसञ्चवेय-मवयवदारेणापस्त्वस्ति । यथा,

"पञ्च सप्त च वर्षाणि नववर्षम्रतक्रतुः"। इति। दादमवार्षिकीमनादृष्टिं कथयन्ति तददिति, तदपि नेगपपद्यते। त्रयमेवास्मिन् पचे देग्धे। यञ्चचणात्रयणीया स्थात्। परञ्चाच पञ्चमञ्दे। जनमञ्देन समस्तः पञ्चजना दति, भाषि-केण खरेणैकपदलनिञ्चयात्। प्रयोगान्तरे च पञ्चानां लाप-

त्वच पच्चल द्येऽस्ति पच्चतनाचास पच्चस स्थूलप्रकृतित्वच तथापि यसिन् नियात्मन चाकाणस्य च एथमुक्तेः सन्तर जस्तमाम इद इङ्काराः पच्च कर्त्तयाः मनच्चत्वारि भूतानि च पच्चासिन् पच्चल द्ये मिथोऽनृरन्ते तर पच्चल व्यार चाक्तीय भिष्ठायः । मास्त्वियत चाह । येनेति, धर्मेणे व्यर्थः । तदेव स्तुर्टयित । न हीति । महासङ्ख्यायामवान्तरसङ्घाः प्रविश्वात्ति, यथा दाविश्वनी सप्त सप्तर्धये।ऽशा वसवच्चेति
प्रजापितः सप्तद्ये यचा स्वाच्यस्य न्यू नसंख्यादार प्रविश्वान नान्यथे व्यर्थः । पच्च श्वत्वद्ये नास्य वाच्यस्य न्यू नसंख्यादारे य तद्याप्या महासंख्येव लच्चत हित सहस्यानं शङ्कते । चयेति । मुखार्यस्य वच्चमायलाख च्या ग्यक्तिति परिहरित । तदिष नेति । पच्च जनशब्द्योरसमासमङ्गी द्या यच्चित्र संख्या प्रति समासिन च्या व तस्य तोतिरिव्या ह । परच्चेति । समासहेतु माह । भाषिके येति । च्यमर्थः । च्यस्मिन्नन्ते प्रथमः पच्च शब्दः चाद्य दात्तः । दितीयः सर्वानु दात्तः ।

<sup>\*</sup> ज्ञास्यत इति का॰ वर्ध० पु॰ पाटः।

ञ्चनानामित्यैकपयैकस्वर्थेकविभिक्तिकलावगमात्, ममस्तलाच न वीपा पञ्च पञ्चेति। \*तेन न पञ्चकदयग्रहणं पञ्चपञ्चेति, न च पञ्चमञ्चाया एकस्याः पञ्चमञ्चयाऽपर्या विशेषणं पञ्चपञ्चका दति, उपमर्जनस्य विशेषणेनामंयोगात्। नन्वापन्नपञ्चमञ्चा-का जना एव पुनः पञ्चसञ्चया विशेष्यमाणाः पञ्चविंग्रतिः प्रत्येष्यन्ते। यथा पञ्चपञ्च पूच्य द्रति पञ्चविंग्रतिः पूचाः प्रतीयन्ते

जनग्रव्स्यान्तीदात्तः। तथा च न दितीयपञ्चजनग्रव्स्योः समासं विना-न्यसाकारसोदात्तलं पृवधामनुदात्तलञ्च घटते। ''समासस्य''[पा॰६।१। २२३) इति सूत्रेण समासस्थान्तीदात्तविधानात् "चनुदात्तं पदमेनव-र्जं", पा॰ ६।१।१५ ⊂] इति च सूचेण यस्मिन् पदे उदात्तः खरिते। वा यस्य वर्णस्य विधीयते तमेनं वर्ज्जीयलाविष्रष्टं तत्यदं अन्दात्तं भवतीति वि-धानादेव मान्तिकान्तीदात्तसरेगीकपदलनिखयः। भाषिकाखीतु शतप-चत्रास्मणसरविधायकग्रश्चे "सरितोऽनुदत्ती वा" हित सूचेण यो मन्त-दशायां चनुदात्तः खरिता वा स ब्राह्मणदशायामुदात्ता भवतीति चप-वाद चाश्रितः, तथा चान्यादाकारात् पूर्वेषामनुदात्तानामुदात्तत्वं ब्रा-स्मणावस्थायां प्राप्तं, ''उदात्तमनुदात्तमनन्यं '' इति सूत्रेण मन्त्रदशायां उदात्तस्थान्यस्य परलग्नतये। चार्यमाणस्यानुदात्तलं विचितं, तथा चाच नकारादुपरितन चाकार चाकाशक्षेत्रनेन श्लिष्ठतया पर्यमानाऽन्-दात्ता भवति, खयं मन्तानुदात्तखरः भाषिकत्त्तेन ब्राह्मणखरेणैक-पदलं निस्रीयत इति। प्रकटार्थकारैक्त पाठकप्रसिद्धान्तीदात्तसरो-भाषिक इति वाखातं, तद्याखानं कल्पतरकारेर्दृषितं। चन्तानु-दात्तं हि समाम्रातारः पञ्चननशब्दमधीयत इति पाठनप्रसिद्धि-रसिद्धेति। तथा च पञ्चपञ्चजना इति मान्तिकान्तोदात्तः खरः यसिन् पञ्चपञ्चनना रत्यन्तान्दात्ती वास्मणसर रति विभागः, उभयघापि रैकपद्यात् समाससिद्धिरिति । तैत्तिरीयकप्रयोगादप्येकपदलि-

<sup>\*</sup> तेतित वर्धः काः पुः पाउः।

तदत्, नेति ब्रूमः, युक्तं यत्यञ्चपूली अब्दख समाद्याराभिप्रायतात् कतीति मत्यां भेदाकाञ्चायां पञ्चपञ्च पून्य दति विशेषणं, दह त पञ्चजना दत्यादित एव भेदोपादानात् कतीति
श्रमत्यां भेदाकाञ्चायां न पञ्चपञ्चजना दति विशेषणं भवेत्,
भवदपीदं विशेषणं पञ्चसञ्चाया एव भवेत्, तत्र चेक्तो देषः,
तस्मात् पञ्चपञ्चजना दति न पञ्चविश्वतितत्त्वाभिप्रायं, श्रतिरेकाच न पञ्चविश्वतितत्त्वाभिप्रायं, श्रतिरेको हि भवत्यात्याकाशाभ्यां पञ्चविश्वतिसञ्चायाः। श्रात्या तावदिह प्रतिष्ठां

त्याच । प्रयोगान्तरे चेति । चाच्य ला लां पञ्चानां पञ्च जनानां देविव-भोषाणां यन्त्राय धर्त्राय ग्रह्णामि इत्याच्यग्रहणमन्त्रभोषः। देवतानां वर्मण यन्त्रवदवस्थितं शरीरं तदेव धर्नं इहामुत्रभागाधारस्तसी, तसावैक ल्यार्थमिति यजमानोक्तिः, चक्त समासक्ततः किमत्यत चाह। समस्तलाचेति। चारित्तवीभा तद्भावे पञ्जद्याग्रह्णात् पञ्चविं-ग्रतिसंख्याप्रतीतिरसिद्धेति भावः। जनपञ्चक्रमेकं पञ्चकानां पञ्चकं दि-तीयमिति पञ्चनदयं तस्य पञ्चपञ्चेति ग्रह्णं नेविचारार्थः। निञ्चासम-स्तपचोऽपि विं पञ्च शब्द दयातायाः पञ्चलयाः परस्परान्वयः विं वातयाः मुद्धजनैरन्वयः खयवा पञ्चलविणि छैर्जनैरपरपञ्चलखान्वयः। नाय इताइ। न च पञ्चसंख्याया इति । विश्वेषणमन्ययः । अनन्वये हेतुमा-इ। उपसर्ज्जनस्रीत । स्प्रप्रधानानां सर्वेषां प्रधानेन विग्रेष्टेणे वान्वयो वाचः, ग्रामानां परस्परान्वये वाकाभेदापातादित्यर्थः । दिनीये दशसं-खाप्रतीतिः स्यात् न पच्चविंप्रतिसंख्याप्रतीतिः। हतीयमुत्यापयति। निनित । पञ्चलिविशिष्ठेषु पञ्चलानारान्वये विशेषणीभूतपञ्चलेऽपि पञ्चलान्वयात् पञ्चविं शतिलप्रतीतिरित्यर्थः। दृशान्तवेषस्येण परिच-रति। नेति ब्रम इति। पञ्चानां पूलानां समाहार इत्यत्र संख्यापूर्वे। दिगुरिति समासो विच्तिः। ततो "दिगोः" [पा०४।२१] इति स्रचेण

प्रत्याधारलेन निर्दिष्टः, यसिनिति मप्तमीस्वितस्य "तमे-दमन्य त्रात्मानं" दत्यात्मलेनानुकर्षणात्। त्रात्मा च चेतनः पुरुषः स च पञ्चविंग्रतावन्तर्गत एवेति न तस्वैद्याधारलमाधे-यत्नं च युच्चेत, त्र्रथान्तरपरियद्दे वा तत्त्वसङ्खातिरेकः सिद्धान्त-विरुद्धः प्रसच्चेत। तथा "त्राकाग्रञ्च प्रतिष्ठितः" दत्याकाग्रस्थापि पञ्चविंग्रतावन्तर्गतस्य न पृथगुपादानं न्याय्यं, त्र्र्थान्तरपरिग्रदे चे ते दूषणं। कथञ्च सङ्खामाचत्रवणे सत्यश्रुतानां पञ्च-विंग्रतितत्त्वानामुपसंग्रदः प्रतीयेत, जनग्रब्दस्य तन्त्रेव्यक्टव्वात्, त्रर्थान्तरे।पसंग्रदेऽपि सङ्खोपपत्तः। कथं तर्दि पञ्चपञ्च-

डोपा विधानात् समाहारप्रतीता समाहाराः कतीयाकाङ्कायां सयां पञ्चितपदान्तरान्यां युक्तः, पञ्च जना इत्यत्र तु डीवन्तलाभावेन समाहारस्याप्रतीतेः जनानाञ्चादित एव पञ्चलापादानात् संख्याकाङ्क्ष्या स्मत्तापञ्चित पदान्तरं नान्वेति स्माक्षण्ठाधीनत्वादन्वयस्थ्यर्थः। भेदी विभ्रष्यणं। ननु जनानां निराकाङ्क्षत्वेऽपि तिद्वभ्रष्यणीभूतपञ्चलानि कत्तीयाकाङ्कायां पञ्चलान्तरं विभ्रष्यणं भवित्वयाभङ्कते। भवदपीति। नोपसर्क्जनस्थापकर्क्जनान्तरेणान्ययः किन्तु प्रधानेनेवेति नोपसर्क्जनन्यायविरोध उक्त इति परिहरति। तत्र चेति। एवं नानाभावादिति व्याख्यायातिरेकाचेति व्याचये। स्रतिरेकाचेवादिना। स्रतिरेकः स्थाधिकां जनभ्रव्दितपञ्चविंग्रतितत्त्वेषु स्थाकान्तभूते। न वा नाद्य इत्युक्ता दितीये देषिमाह। स्र्यान्तरेति। तथाकाणं विकल्य दूषयित। तथिति। उक्तो देषः सङ्घाधिकां। पञ्चविंग्रतिजना स्थाकाणो चेति सप्तविंग्रतिसङ्घा स्थादिवर्षः। न च सत्त्वरंग्रक्तमसां प्रथमण्णनया सेयेति वान्यं, स्थाकाणस्य प्रथमण्डनया विस्ति वान्यं, स्थाकाणस्य प्रथमण्डनया विस्ति वान्यं, स्थाकाणस्य प्रथमण्डनिवर्षात् यस्मिन्नित स्थाकाणं प्रतिस्रोक्तिविराधात्तव मते स्वतन्त्रप्रधानस्थिवानाधारत्वाज्ञेह

जना इति, उचाते, दिक्मश्चो मंज्ञायामिति विशेषसारणात् मंज्ञायामेव पञ्चगव्दस्य जनग्रब्देन ममासः, ततश्च रूटलाभि-प्रायेणैव केचित् पञ्चजना नाम विवच्चान्ते, न साङ्चातत्वाभिप्रा-येण, ते कतीत्यस्वामाकाङ्कायां पुनः पञ्चेति प्रयुच्चते, पञ्च-जना नाम केचित्, ते च पञ्चेत्यर्थः सप्तर्षयः सप्तेति यथा। के पुनस्ते पञ्चजना नामेति तद्च्यते॥

#### प्राणादया वाक्यग्रेषात् ॥ १२॥

यसान् पञ्च पञ्चजना दत्यत उत्तरसातान्ते ब्रह्मसहपनि-ह्रपणाय प्राणादयः पञ्च निर्दिष्टाः "प्राणस्य प्राणमृत च्लुवञ्च-

नानास्तीति वाकाशेषविरोधाच तव सत्यद्वैतवादित्वात्। किञ्च पञ्चविन् श्विसङ्घाप्रतीताविष न सांख्यतत्त्वानां ग्रहणमित्याहः। कथञ्चेति। किं जनभव्दात्तत्त्वग्रहः उक्तसंख्येयेति कथंभव्दार्थः। नाद्य रत्याह। जनेति। न दितीय रत्याह। चर्थान्तरेति। किन्तर्यान्तरं यदर्थ-कमिदं वाकामिति एच्हति। कथमिति। पञ्च च ते जनास्त्रेति कर्म-धारयादिसमासान्तरात् संज्ञासमासस्य प्रात्या वलवन्त्वं तावदाह। उच्यत रति। दिग्वाचिनः संख्यावाचिनस्य भव्दाः संज्ञायां गम्य-मानायां सुवन्तेनात्तरपदेन समस्यन्ते यथा दन्तिणाद्यः सप्तर्थय रत्यादि। च्ययच्च समासन्तत्त्रष्ठभेदः पञ्चजनभव्दस्य संज्ञात्ममुक्षाः संज्ञिकथनार्थं सुत्रं गरङ्गाति। के पुनन्त रति॥

श्रुती उत्राब्दीऽप्यर्थः। ये प्रामादिप्रेरकं तत्माचिममात्मानं विदुक्ते ब्रह्मविद इत्यर्थः। पञ्चनमाब्दस्य प्रामादिषु कया दत्या
प्रयोग इति ग्रङ्कते। कथं पुनिरिति। यथा तव तत्त्वेषु जनग्रव्दस्य
लच्चमया प्रयोगम्तथा मम प्रामादिषु पञ्चननग्रव्दस्य लच्चमयेत्याह।
तत्त्विखिति। तर्हि रूखितिक्रमसाम्यात्तत्त्वान्येव ग्राह्माणीत्यत चाह।
समाने त्विति। सिन्निह्तसजातीयानपेच्यश्रुतिस्था एव ग्राह्माः न

चुरुत श्रोचस श्रोचमनस्थानं मनमे। ये मने। विदुः "इति, तेऽच वाक्यश्रेषगताः मिन्धानात् पञ्चजना विवच्यन्ते। कथं पुनः प्राणादिषु जनशब्दप्रयोगः, तत्त्वेषु वा कथं जनशब्दप्रयोगः, ममानेतु प्रमिद्यतिक्रमे वाक्यश्रेषवशात् प्राणादय एव ग्रहोतया भवन्ति, जनमस्वन्धाच्च प्राणादयो जनशब्दभाजो भवन्ति। जनवचनञ्च पुरुषशब्दः प्राणेषु प्रयुक्तः, "ते वा एते पञ्च ब्रह्म-पुरुषाः" इति, त्रच "प्राणे। इ पिता प्रणे। इ माता" इत्यादि च ब्राह्मणं। ममामवलाच्च ममुदायस्य इत्यत्मविरुद्धं। कथं पुनर्म-ति प्रथमप्रयोगे इतिः शक्याश्रयितं। शक्योद्भिदादिवदित्याह। प्रमिद्धार्थमन्निधानेन ह्यप्रमिद्धार्थः शब्दः प्रयुक्यमानः समिन-

तु व्यवहितिविजातीयसापे च्रास्तृतिस्या इत्यर्थः। लच्यणावीज सम्नम्यमाह। जनित। जनः पश्चन इति पर्यायः, पुरुषिमचादिप्रव्यवच पञ्चनप्रव्यस्य प्राणादिलच्यतः युक्तिमित्याह। जनवचनश्चित। ननु जायन्त इति जनाः महदादयः जनकलाच्चनः प्रधानितित। योगसम्भवे किर्मित रूष्टिमाश्चित्य लच्यणप्रयास इत्यतः
स्वाह। समासेति। यथा अश्वक्षण्यव्यस्य वर्णसमुदायस्य दृच्चे रूष्टिदेवं पञ्चनप्रव्यस्य रूष्टिचे नावयवप्रक्ष्यात्मको याग इत्यर्थः। पूर्वकालिकप्रयोगाभावाद्य रूष्टिचित्याचिपित। कर्यामिति। स्थः पुमासः
पञ्चना इत्यमदिवादौर प्रयोगोऽस्थेव, तद्भावमङ्गीक्रत्यात्याह। प्रकोति। जनसम्बन्धाचेति पूर्वभाषो नद्यु पञ्चनप्रव्यस्य रूष्टिमाश्रित्यः
प्राणादिषु लच्चणाक्ता इत्य प्रोष्ट्यादन प्राणादिषु रूष्टिकचत इति
मन्तयं। संग्रहीतं विद्योति। प्रसिद्धेत्यादिना। उद्भिदा यजेत पशुकाम इत्यचेर्द्भित्यदं विधेयगुणार्थकं कर्मनामधेयं वेति संग्रये खानचादावुद्भित्पदस्य प्रसिद्धेयागनामले प्रसिद्धिविरोधात् च्योतिष्टोमे

व्याहारात् तिद्वषयो नियम्यते यथोद्भिदा यजेत, यूपं किनित्त, वेदिं करोतीति, तथाऽयमिष पञ्चजनग्रब्दः समामान्याखाना-द्वगतमं ज्ञाभावः मं द्याकाञ्जी वाक्यभेषसमिभया हतेषु प्राणा-दिषु वर्त्तिथ्यते। केश्चित्तु देवाः पितरो गन्धवा त्रसुरा रचांसि च पञ्च जना व्याख्याताः। त्रन्येश्चलारो वर्णा निषादपञ्चमाः परिग्रहीताः। किच्च यत् पाञ्चजन्यया विभित्त प्रजापरः प्रयोगः पञ्चजनग्रब्दस्य दृश्यते तत्परिग्रहेऽपी च न किश्चिदिरोधः। त्राचार्यस्य न पञ्चविभतेस्त्रत्वानामि इ प्रतीतिरस्तीत्येवंपरतया प्राणादयो वाक्यभेषादिति जगाद। भवेयुस्तावत् प्राणादयः

गुणविधिरिति प्राप्ते राद्धान्तः। यजेत याग्रेनेष्टं भावयेदिव्यर्थः। ततस्वाद्भिदेव्यपिद्धस्य द्वतीयान्तस्य याग्रेनेव्यनेन प्रसिद्धार्थकोन सामानाधिकरण्येन तन्नामलं निस्वीयते, उद्भिन्ति प्रस्न् साधवतीति प्रसिद्वेरिवरोधादप्रकृतच्योतिष्टामे गुणविध्ययोगात् तिद्धीः चीद्भिराख्यगुणवता याग्रेनेति मत्वर्थसम्बन्धलच्चणाप्रसङ्गाचिति कर्मनामेवे।द्भित्यदं।
तथा क्विन्तीति प्रसिद्धार्थक्देरनयोग्यार्थकप्रव्यसमिन्याद्याराहारविभ्रेषे। यूपप्रव्यार्थः। करोतीति समभिन्याद्यारादिष्ट्रप्रव्यार्थः संस्वारयोग्यस्यिद्धलविभेष इति गम्यते, तथा प्रसिद्धार्थकप्राणादिप्रव्यसमिन्याद्यारात् पञ्चनम्पव्यः प्राणाद्यर्थक इति निस्चीयत
इत्यर्थः। रकदेणिनां संमतिदयमाद्यः। केस्विदिव्यादिना। प्रद्रग्रं
बाद्धणाच्चाते। निषादः। श्रुत्या पञ्चनम्पव्यस्यार्थान्तरमाद्यः। काचिचिति। पाञ्चन्यया प्रजया विभ्रतीति विट् तथा विभ्रा पुरुषक्ष्पयेन्तस्याङ्गानार्थं घोषाः स्या इति यत्त्युक्तं घोषातिरकेणेन्दाङ्गानायोगादिति श्रुत्यनुसारेण प्रजामाचग्रहेऽपि न विरोध प्रवर्थः। स्वविरोधमाण्ड्याद्यः। स्वाचार्यस्वितः। स्वतः सांख्यतन्त्वातिरिक्तयत्-

पञ्चनना माध्यन्दिनानां येऽत्रं प्राणादिखामनन्ति काखानान्तु कयं प्राणादयः पञ्चनना भवेयः येऽत्रं प्राणादिषु नामनन्तीति त्रत उत्तरं पठति॥

# \*ज्योतिषैकेषामसत्यन्ने ॥ १३ ॥

त्रुपि का खानामने चोतिषा तेषां पञ्चमङ्का पूर्यते।
तेऽपि हि यस्मिन् पञ्च पञ्चनना दत्यतः पूर्वसिम्बन्ने ब्रह्मस्वरूपनिरूपणायैव चोतिरधोयते "तद्देवा चोतिषां चोतिः" दति।
कथं पुनर्भयेषामपि तुःखबद्दिः चोतिः पयमानं समानमन्त्रगतया पञ्चमङ्क्षया केषाचित्रृद्धते केषाचिन्नेति, त्रपेचामेदादित्याइ। माथन्दिनानां हि समानमन्त्रपिटतप्राणादिपञ्चनन्ताभात् नास्मिन्नान्तरपिटते चोतिषि त्रपेचा भवति
तद्लाभान् काखानां भवत्यपेचा, त्रपेचाभेदाच समानेऽपि

किञ्चित्परतया पञ्चजनभ्रव्यवाखायामविरोध इति भावः। मङ्गो-त्तरलेन सूचं ग्रह्णाति। भवेयुरिति॥

च्यातिषां स्र्यादीनां च्यातिस्तद्भृद्धा देवा उपासत इत्यर्थः। नन्निदं षधन्तच्योतिः परोक्तं स्र्यादिकं च्यातिः प्राखादयेऽप्यस्ति तत्नाएवानां पञ्चलपूरणाय ग्रह्यते नान्येषामिति विकल्पा न युक्त इति प्रञ्जले। क्यां पुनरिति। च्याकाञ्चाविशेषादिकल्पा युक्त इत्याच्च सिद्धान्ती। च्या चिराचे षाडिण्णनं ग्रह्याति न ग्रह्यातीति वाक्यमेदादिकल्पस्तदच्चाखाभेदेनाच्च, न पाठापाठाभ्यां च्यातिषा विकल्प इत्यर्थः। ननु कियायां विकल्पा युक्तः न वक्तनीति चेत्, सत्यं, च्या-पि प्राखाभेदेन साद्वा ज्यातिः सिच्चता वा पञ्च प्राणादयो यञ्च प्रतिष्ठि-

<sup>\*</sup> ज्यातिषवैनेषामिति वर्धः प् पाटः।

मन्त्रे ज्योतिषा यहणायहणे, यथा समानेऽप्यतिराने वचनभेदात् षाडिशिना यहणायहणे तदत्। तदेवं न तावत् श्रुतिप्रसिद्धिः काचित् प्रधानविषयास्ति, स्तिन्यायप्रसिद्धी तु परिहरि-योते॥

## कारणलेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टीक्तेः॥ १४॥

प्रतिपादितं ब्रह्मणा लचणं, प्रतिपादितं ब्रह्मविषयं गति-सामान्यं वेदान्तवाक्यानां, प्रतिपादितञ्च प्रधानस्याम्बद्धं। तचेदमपरमामञ्चते। न जन्मादिकारणलं ब्रह्मणा ब्रह्मविषयं वा गतिसामान्यं वेदान्तवाक्यानां प्रतिपादियतुं मक्यं, कस्मात्, विगानदर्भनात्, प्रतिवेदान्तं ह्यन्यान्या स्टिष्ट्रिपलभ्यते क्र-मादिवैचित्यात्, तथा हि कचिदात्मन श्राकामः सन्भूत दत्याकामादिका स्टिराचायते, कचित्तेजश्रादिका तत्तेजा-ऽस्टजतेति, कचित्राणादिका स प्राणकस्चजत प्राणाच्छ्रद्धा-

तास्तन्मनसाऽनुद्रख्यमिति धानिक्षयायां विकल्पोपपित्तिरिखनवद्यं। उत्तं प्रधानस्याण्यस्त्रमुणसंहरति। तदेवमिति। तथापि स्मृतियु-क्तिभ्यां प्रधानमेव जगत्वारयमिखत चाह्य। स्मृतीति॥

कारणलन चाकाणादिषु यथा व्यपिरशेकीः। पूर्वग्रश्चेनास्य स-कृतिं वक्तं वत्तमनुबदित। प्रतिपादितमिति। व्यधिकरणचयेण प्रधानस्थात्रीतलेक्या जगलारणलेक्यणेन ब्रह्मण रवं बुद्धिस्थता, तिस्तिवेव बुद्धिस्थे निर्विणेषे ब्रह्मणि वेदान्तानां समन्वय इति साधितं पूर्वसूचसन्दर्भेण। तच कक्षणसमन्वययोरिसिद्धिरेव अतीनां विरो-धदर्णनादियाक्षेपरूपान्तेनास्य सङ्गतिमाइ। तचेति। न चाविरो मिति, कचित् अकमैव लेकानामुत्यित्तराम्वायते प दमाँ-स्नोकानस्जनामो मरीचिर्मरमाप दिति, तथा कचिद्मत्पू-विका सृष्टिः पयते, अमदा ददमय आसीत् ततो वै मदजाय-तेति, असदेवेदमय आसीत् तत्सदासीत् तत्सत्यमभदिति च, कचिद्मदादिन्राकर्णेन सत्पूर्विका प्रक्रिया प्रतिज्ञायते तद्धिक आज्ञरसदेवेदमय आसीदित्युपकम्य, कुतस्तु खनु मोस्यैवं स्थादिति होवाच कथमसतः सञ्जायेतेति, सदेव सोम्येदमय आसीदिति, कचित् स्वयंक्ष्टकैव व्याक्रिया जगतो निगयते,

धचिन्तायाः दितोयाधाये सङ्गतिनीसिन्नध्याये इति वाचं, सिद्धे सम-न्वये सावादिमानान्तरविरोधनिरासस्य दितीयाथायार्थलात् तत्य-दवाचजगत्कारणवादिश्रुतीनां मिथा विरोधादाचार्यानिस्रयेन बच्चे समन्वयासिद्धा प्राप्तायां तत्साधकाविरोधिचन्ताया अत्रेव सङ्गत-लात्। न चैवं स्टिश्रृतीनामणविरोधोऽचैव चिन्तनीय इति वाचं, खप्नवत् कल्पित खरी विरोध सीवाभावात्। किमर्थं तर्हि दिनीये तिचन्तनं, स्यूलनुद्धिसमाधानार्थं इति ब्रूमः। इच तु स्रूचाटणां वाकार्षे समन्वयज्ञानाय तत्पदार्थश्रुतिविरोधः परिक्रियते। यदा-पि लंपदार्थम् तिविरोधोऽच परिहर्तचः तथापि प्रथमसूचेण बन्धः मिळालस्चनादविरोधः प्रसिद्धः, प्रपञ्चल स्यूजबद्धिसमाधानप्रसङ्गेन भविष्यतीति मन्यते सचकारः। खच जगलारगञ्जतयो विषयक्ताः किं ब्रह्मणि मार्न न वेति संश्येऽव्रच्योतियाः संख्यादृष्टि वियायां विकल्पे ऽपि कार्यो वक्तन्यसदा सदा कार्यमित्यादिविकल्पसम्भवादपामारणः मिति प्रत्युदा हर गोन पूर्वपच्य युक्ता चोपं विरुगोति। प्रतिवेदान्तमित्या-दिना। वेदान्तानां समन्वयसाधनाच्छ्त्यध्यायसङ्गतिः। चसदादिपदानां सलारणे समन्वयोक्तेः पादसङ्गतिः, पूर्वपचे समन्वयासिद्धिः पाचं, तद्भेदं तर्द्यं याक्रतमासीत् तन्नामक्षाभ्यासेव याक्रियत इति।
एवमनेकधा विप्रतिपत्तेः वस्तुनि च विकत्यस्थानुपपत्तेर्न वेदान्तवाक्यानां जगत्कारणावधारणपरता न्याय्या, स्तृतिन्यायप्रसिद्धिभ्यां तु कारणान्तरपरियद्देश न्याय्य इति। एवं प्राप्ते
ब्रूमः। सत्यपि प्रतिवेदान्तं सृज्यमानेव्याकाभादिषु कमादिदारके विगाने न स्वष्टिर किञ्चिदिगानमस्ति, कुतः, यथायपदिश्चेत्तेः। यथाभृतो ह्येकस्मिन् वेदान्ते सर्वज्ञः सर्वेत्र्यरः सर्वात्मकोऽदितीयः कारणलेन यपदिष्टः, तथाभृत एव वेदान्तान्तरेष्यपि यपदिग्यते, तद्यथा, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति, अव
तावज्ज्ञानमञ्जदेन परेण च तदिष्येण कामियहलवचनेन चेतनं

सिद्धान्ते तत्सिद्धिरित विवेकः। क्रमाक्रमाभ्यां स्थिविरोधं तावद्द्र्यिति। तथा हि क्रचिदित्यादिना। स परमात्मा लोकानस्जत सम्मयग्ररीरप्रचुरस्वर्गलोकोऽमःग्रस्ट्रार्थः। सूर्यरिक्षयाप्तोऽन्तरी- च्लोको मरीचयः। मरो मत्येलोकः। स्व्यक्रकाः पाताललोकाः स्राप्त श्रुष्ट्रभृद्धां कारणविरोधमाह। तथित। स्वस्तिम्ब्रक्तनामरूपात्मकं कारणं, ततः कारणात् सदिभयकां। रत्तुस्थार्थं क्रान्देग्यवाक्यमाह। सस्देवित। किं श्रूत्यमेव नेत्याह। तत्स्रदिति। स्वाधितं ब्रह्मेवासीदित्यर्थः। तद्रस्थात्मना स्थितं जगत् स्थिकाले सम्याभ्यक्तमभवत्। प्रक्रिया स्थिः। तत्तत्र कारणे एके वास्यास्त्रमभवत्। प्रक्रिया स्थिः। तत्तत्र कारणे एके वास्यास्त्रमभवत्। स्रक्रिया स्थान्ते क्रवित। क्रत्रस्थार्यमाह। क्यमिति। स्मतमाह। सदिति। तदिरं जगद्र किल तर्हि प्राक्षालेऽत्याक्षतं कारणात्मकमासीत्। श्रुतीनां विरोधमपसंहरति। रविमिति। किमच न्यास्यमित्याग्रस्त्र मानान्तरसिद्धप्रधानकचक्रतं वेदान्तानां न्यास्थीनत्याह। स्नृतीति। तच

बद्धा न्यरूर्पद्परप्रयोज्य लेने यरं कारणम बनीत्। तद्विषयेणैन परेणात्म बन्देन प्ररीरादिकी प्रपरम्पर्या चान्तरनुप्रवेप्रनेन सर्वेषां नः प्रत्यगात्मानं निरधारयत्, बज्ज स्थां प्रजायेयेति चात्मविषयेण बज्जभवना प्रंसनेन स्ज्यमानानां विकाराणां स्वष्टुरभेदमभाषत, तयेदं सर्वमस्जत यदिदं किञ्चेति समस्जनजगर् स्थिनिर्देशेन प्राक् स्थेरदितीयं स्वष्टारमाच्छे, तद्च य- स्वणं ब्रह्म कारणलेन विज्ञातं तक्षचणमेवान्यचापि विज्ञायते। सदेव से स्थेदम्य श्रामीत्, एकमेवादितीयं, तदेचत बज्ज स्थां प्रजायेयेति, तन्तेजोऽस्जतेति, तथा श्रात्मा वा ददमेक एवाय श्रामीन्नान्यत् किञ्चन मिषत् स ऐचत सोकानु स्जा दित च, एवं जातीयकस्य कारणस्वरूपनिरूपणपरस्य वाक्यजातस्य प्रतिवेदा- न्यमिवगीतार्थलात्। कार्यविषयन्तु विगानं दृश्यते क्षचिदाका-

स्थी, विरोधमङ्गोक्तत्य प्रयरि विरोधं परिहरति। सत्यपीति। आकाशादिषु त्रस्याः कारणत्वे विरोधो नैवासीति प्रतिद्यायां हेतुमाइ।
कुत र्रात। यथाभूतत्वेभेवाह। सर्वेद्य रति। कारणस्य सर्वेद्यत्वादिकं प्रतिवेदान्तं दृष्यत रत्याह। तद्ययेवादिना। तदिष्येण
ब्रस्मविषयेण, चेतनं सर्वद्यं, तदात्मानं स्वयमकुरुतेति श्रुतेरपरप्रयोअवतं। तस्मादा रतस्मादात्मन रति प्रत्यमात्मातं स्म्य बज्जरूपत्वकाः
मनया स्थितिकालेऽप्यदितीयतं। यथा तीत्तरियके सर्वद्यतादिकं कारग्रस्म तथा सान्दीग्यादाविष दृष्यते रत्याह। तदच यस्तद्यामिति,
मिष्यत्यापारं अविगीतार्यत्वादिवर्षार्थकत्वात् कारणे नास्ति विप्रतिपत्तिरिति भेषः, तथापि कार्ये विरोधात् कारणेऽपि विरोधः स्थादित्याभङ्य निष्ठेधति। कार्यविषयन्त्वत्यादिना। स्वप्नस्रीनां प्रत्यह-

शादिका सृष्टिः किचिन्तेजन्नादिके त्येवंजातीयकं। न च कायंविषयेण विगानेन कारणमि न्ना मर्ववेदान्तेव्यविगीतमधिगग्यमानमिविचितं भवितुमईतीति शक्यते वक्तुं, श्रातिप्रमङ्गात्। समाधास्यित चाचार्यः कार्यविषयं विगानं न वियदश्रुतेरित्यारम्य। भवेदिष कार्यस्य विगीतलं \*श्रप्रतिपाद्यमानलात्, न द्यायं सृष्ट्यादिप्रपन्नः प्रतिपिपादिषिषतः। न हि तत्प्रतिवद्धः कित्यत् पुरुषार्था दृश्यते श्रूयते वा, न च कत्यिति
शक्यते। उपक्रभापमंद्राराभ्यां तत्र तत्र ब्रह्मविषयैर्वाक्यैः साकमेकवाद्यताया गम्यमानलात्। दर्शयति च सृष्ट्यादिप्रपन्नस्य
ब्रह्मप्रतिपत्त्यर्थतां, श्रुक्षेन सेग्न्य श्रुङ्गेनापेग्न्यस्य स्त्रुङ्गेन तेजोमूलमन्विच्छ तेजमा सेग्न्य श्रुङ्गेन सन्भूलमनिच्छेति। स्दादिदृष्टान्तेन्य कार्यस्य कार्णनाभेदं विदतुं

मन्यथालेन सीऽइमिति प्रत्यभिद्यायमाने द्रष्टर्यपि नानालं प्रसच्चेनेत्या । चित्रप्रसङ्गादिति। सिष्टिविरोधमङ्गीक्षय स्टिर न विरोध द्रत्युत्तं च्रधनाङ्गीकारं व्यज्ञति। समाधास्यति चेति। किमधं ति च्रियाय स्टिमन्यथान्यथा वदन्तीत्यापञ्च स्टावतात्पर्यच्यापनायेन्त्या । भवेदित्यादिना। च्रतात्यर्थावरोधो न देषायेवतात्पर्यं साधयति। न होति। फलवद्भृद्यवान्यप्रेष्ठतेन स्टिवान्यानामर्थन्त्रसभ्मवाद्य सार्थे प्रथक् फलं कल्यं वान्यभेदापत्तेरित्याह। न च कल्यिवतुमिति। न्यायादेकवान्यतं सिद्धं स्रुतिरिप दर्पयन्तीत्याह। दर्पयति चेति। सङ्गेन कार्येण विङ्गेन कार्यमञ्चानार्थनं स्टि-स्त्रीनामुक्का कार्यस्याद्यत्वानं फलान्तरमाह। स्टादीति। स्वं निय्मलायामन्यार्थायां स्टिंग तात्रयाभावादिरोधो न देष द्रत्यत्र

<sup>\*</sup>अप्रतिपाद्यलादिति का॰ वर्ध॰ पु॰ पाठः।

स्थादिप्रपच्चः श्राच्यत इति गस्यते। तथा च सम्प्रदायविदेश वदन्ति,

"म्ह्रोहिविस्कृतिङ्गाचै: स्पृष्टिंच चोदितान्यया।
उपायः मोऽवताराय नास्ति भेदः कथञ्चन"॥ इति।
ब्रह्मप्रतिपत्तिसम्बद्धं तु फलं श्रूयते "ब्रह्मविदान्नेति परं"
"तर्ति श्रोकमात्मवित्" "तमेव विदिला श्रितिम्त्युमेति"
इति च। प्रत्यचावगमं चेदं फलं "तच्चमिंग" द्रत्यसंसार्यात्मलप्रतिपत्ती सत्यां संसार्थात्मल्यावृत्तेः। यत् पुनः कार्णविषयं
विगानं दर्भितं "श्रमदा द्रमय श्रासीत्" द्रत्यादि तत् परिहर्तयं। श्रनोच्यते।

## †समाक्षर्वात् ॥ १५॥

श्रमदा द्रम्य श्रासीदिति ना ना सिन्तरात्मकं कारण-लेन श्रास्ते। यते। उसनेव म भवत्यमत् ब्रह्मेति वेद चेदिस्त ब्रह्मोति चेदेद मन्तमेनं तते। विदुरित्यमदादापवादेनासिल-

राय ब्रह्मधीनन्मने, स्रतस्त्रस्यात्येषि वीशा द्रस्या। स्रवता-राय ब्रह्मधीनन्मने, स्रतस्त्रस्यातेऽपि ब्रह्मणि न भेदः होयेन विगा-निमयर्थः। ब्रह्मह्यानस्य स्रिप्रेषितम् तन्ति विशेषस्त्रस्त्रं समाधाय ब्रह्मित। स्रामये ते विशेषस्त्रस्त्रं समाधाय कारणस्य सदसन्तादिना साह्याक्रुतिविशेष्धिनिरासार्थं सूत्रमादते। यत् पुनरिति। यतेऽस्तित्वन्द्रस्यं ब्रह्म निर्धायं तस्मिनेव क्लोकमदा-हरति स्रतेऽत्र क्लोके निरात्मकमसन्न स्रायत हति योजना। तत् तत्र सदात्मिन क्लोको मन्तो भवति।

सदात्रसमानर्घादतीन्त्रियार्थनासत्यदेन ब्रह्म नच्यत इत्याह।

<sup>\*</sup> सम्बद्धांसत्यश्च खाने प्रतिबद्धाति का॰ वर्ध॰ पु॰ पाउः।

<sup>†</sup> समाकर्षणादिति वर्धः।

नचणं ब्रह्मान्तमयादिकाशपरमप्या प्रत्यगात्मानं निर्धार्य मे। इकासयतेति तसेव प्रक्तं समालय सप्रपञ्चां सृष्टिं तसात् शाविष्या तत् सत्यमित्याचचत इति चीपमं इत्य तद्योष क्षोको भवति इति तिस्रक्षेव प्रक्षतेऽर्थे क्षोकिमममुदाइरत्यसदा इदमग्र श्रासीदिति। यदि लमनिरात्मकमिसन् झाकेऽभिप्रे-येत ततोऽन्यसमाकर्षणेऽन्यस्रोदाहरणादसम्बद्धं वाकामापद्येत। तसालामरूपयाञ्चतवस्तुविषयः प्रायेण मच्चव्दः प्रमिद्ध इति तञ्चाकरणाभावापेचया प्राग्त्यत्तेः सदेव ब्रह्मासदिवासीदि-त्यूपचर्यते। एषेवासदेवेदसय श्रासीदित्यचापि याजना, तत् मदामीदिति समाकर्षणात्। श्रत्यनाभावास्वपगमे हि तत् सदासीदिति किं समालखेत। तद्भैक श्राज्ञरसदेवेदमय श्रामीदित्य चापि न श्रुत्य न्तराभिप्राचेणायमे कीयमतापन्यामः क्रियायामिव वस्तुनि विकल्पसासभावात्। तसाच्छ्रितपरिग्ट-हीतसत्यचदार्छाचैवायं मन्दमतिपरिक स्थितसामत्यच सोपन्य-ख निराम इति इष्टयं। तद्धेदं तर्च्याकतमामोदित्य-

तस्मादिति। न च प्रधानमेव लच्चतामिति वाचं। चेतनार्थकब्रह्मा-दिश्वदानामनेकेषां लच्चमाग्रीरवादिति भावः। तित्तिरिश्रुते सूचं योजयिता छान्देग्यादे। योजयित। रघेवेति। सदेकार्थकतत्मदेन पूर्वेक्तासतः समाक्षेत्र श्रून्यत्मित्यर्थः। नन्यसत्पदलच्चमा न युक्ता श्रुतिभेदे च खमतभेदेनोदितानुदितहोमविद्वक्त्यस्य दिश्वतत्वादित्यत् चाह। तद्वेक इति। रक्ते शाखिन इत्यर्थे। मवति, किन्तु खना-दिसंगारचक्रस्या वेदवाह्या इत्यर्थः। श्रून्यनिरासेन श्रुतिभः सदा-दस्येवेयत्वात्तासां विरोधस्कृत्तिं निरासाय लच्चमा युक्तेति भावः। यदुक्तं क्रिचदक्रता स्रिष्टः क्रियतित तन्नेत्याह। तद्वेदिमिति।

चापि न निर्ध्वच जगती बाकर्णं कथते। स एष दूइ प्रविष्ट प्रानखाग्रेभ्य इत्यथ्यचस्य याक्ततकार्यानुप्रवेशिलेन समा-कर्षात् निरधचे व्याकरणाम्युपगमे ह्यानन्तरेण प्रकृतावलिन-ना स द्रायानेन सर्वनासा कः कार्यानुप्रवेशिलेन समाक्ययेत। चेतनस्य चायमात्मनः ग्रहीरेऽनुप्रवेशः श्रूयते, श्रनुप्रविष्टस्य चेतन-लथवणात्, ''पर्श्वं चुः ग्रुखन् श्रोचं मन्वाने। मनः'' द्ति। ऋपि च यादृशमिद्मयले नामक्पाभ्यां वाक्रियमाणं जगत् माध्यचं ं व्याक्रियते एवमादिमर्गेऽपीति गम्यते, दृष्टविपरीतक ल्पनानु-पपत्ते:। शुत्यनार्मायनेन जीवेनात्मनानुप्रविष्य नामरूपे व्याक-रवाणीति साध्यचामेव जगता व्याक्रियां दर्भयति। व्याक्रियत इत्यपि कर्मकर्तरि लकारः मत्येव परमेयरे कर्त्तरि मै। कर्यम-पेच्य द्रष्टयः। यथा लूयते केदारः खयमेवेति मत्येव पूर्ण-के लवितरि। यदा कर्मण्येवैष लकारः श्रर्थाचिप्तं कर्चन्तर-मपेच्य द्रष्ट्यः, यथा गम्यते ग्राम इति॥

अधिकः कत्ता। ननु कर्जभाव यव पराम्ययते इत्यत चाह। चेतन-स्य चायमिति। चनुर्द्रश श्रीनं श्रीता मने। मन्ते बच्चते इत्यर्थः। चा-द्यकार्यं सकर्दकं कार्यत्वात् घटवित्याह। चपि चेति। चयत्वे इदानीं। ननु कर्म्यकारकादन्यस्य कर्त्तुः सन्ते कर्म्या यव कर्द्रवाचित्व-कारो विरुद्ध इत्यत चाह। याक्रियते इति। च्यनायासेन सिद्धिम-पेत्य कर्म्याः कर्त्त्वमुपचर्यत इत्यर्थः। याक्रियते जगत् स्वयमेव नि-स्वन्नमिति चात्याय केनिच्छाक्रतमिति चाच्छे। यद्देति। च्यतः श्रुती-नामविरोधात् कार्यद्वारा समन्वय इति सिद्धं॥

#### जगदाचित्वात् ॥ १६॥

कीषीतिक ब्राह्मणे बाला का जातम मुमंवादे श्रूयते, "यो वे बाला क एतेषां पुरुषाणां कर्ता यस्य वे तत् कर्म स वे वेदित व्यः" दिति [की॰ बा॰ श्र॰ शाक ॰ १६।]। तत्र किं जीवा वेदित व्यले ने ने पिद्यते उत मुख्यः प्राण उत परमात्मेति विषयः, किं तावत् प्राप्तं प्राण दति कृतः यस्य वे तत् कर्मेति श्रवणात्, परिस्पन्द-लचणस्य च कर्मणः प्राणाश्रयलात्, वाक्यभेषे चाथास्मिन् प्राण एवेकथा भवतीति प्राणमञ्दश्रवणात् प्राणमञ्दस्य च मुख्ये प्राणे प्रिस्ट्रलात्, ये चैते पुरस्ताद्वालाकिनाऽऽदित्ये पुरुषश्रद्धन्मिस पुरुष द्रत्येवमाद्यः पुरुषा निर्दिष्टाः तेषामिप भवति प्राणः कर्ता प्राणावस्थाविभेषलादादित्यादिदेवतात्मनां कतम एके। देव दित

जगदाचिलात् विषयमाद्द। कीषीतकीति। बलाकाया अपलं वालाकिर्वास्मास्तं प्रति राजीवाच। यो वा हित। न केवलमादिला-दीनां कर्ता किन्तु सर्वस्य जगत हलाह। यस्येति। स्तज्जगद्यस्य कर्म क्रियते हित युत्पत्या कार्यमिल्यर्थः। कर्मेतिग्रव्यस्य येगारू-िष्यां संग्रयमाद्द्व। तन्नेति। पूर्वचकवाकास्यसदादिग्रव्यबलादस-क्वां नीतः, हह तु वाकाभेदात् ब्रह्म ते व्रवाणीति बालाकिवाकास्य ब्रह्म नीतः, हह तु वाकाभेदात् ब्रह्म ते व्रवाणीति बालाकिवाकास्य ब्रह्मग्रव्येन प्राणादिग्रव्ये। ब्रह्मगरत्येन नेतुमग्रक्य हित प्रव्याहरणेन पूर्वपत्तमाह। किं तावदिति। पूर्वपत्ते वाकास्य प्राणाद्यपाक्तिपर-त्वाह्माण समन्वयासिद्धिः सिद्धान्ते चेये समन्वयसिद्धिरिति फल। स्य सप्रुप्ती दर्शेति ग्रेषः। श्रुतं पृष्यकार्यत्वं प्राणस्य कथिमित्यत चाह। ये चेत हित। स्वात्मकप्राणस्य विकाराः स्वर्यादय हत्यच मानमाह। कतम हित। यस्य महिमानः सर्वे देवा हित पूर्ववाच्ये दिर्भितं

प्राण दित स ब्रह्मोत्याचनते दित श्रुत्यन्तरप्रसिद्धेः, जीवा वायिम वेदितयतयापिद स्थते तस्यापि धर्माधर्मन चर्ण कर्म
ग्राचाते श्रावियतुं, यस्य वै तत् कर्मेति से।ऽपि भोत्रृलाङ्गोगोपकरणभूतानामेतेषां पुरुषाणां कर्ते।पपद्यते, वाक्यभेषे च जीवनिङ्गमवगस्यते। यत्कारणं वेदितयतयोपन्यस्तस्य पुरुषाणां कर्त्तुवेदनायोपेतं बान्नाकिं प्रतिबुबाधियपुरुजातभ्रचुः सुप्तं पुरुषमामन्त्यामन्त्रणभ्रब्दाश्रवणात् प्राणादीनामभात्रृतं प्रतिबोध्य
यिष्टिचातोत्यापनात् प्राणादिय्यतिरित्तं जीवं भोत्तारं प्रतिबोधयति, तथा परस्तादिण जीविन्द्रमवगस्यते। तद्यथा "श्रेष्ठी
स्वैर्भङ्को यथावा खाः श्रेष्ठनं भुद्धन्यवमेवेष प्रज्ञात्मेतैरात्मभभुङ्को एवभेवेते श्रात्मान एतमात्मानं भुद्धन्ति" दित [की॰ बा॰

चतः सर्वदेवात्मकालात् स प्राणां बद्धा यत्पराद्धां प्रास्त्रिकवेद्यलादित्यर्थः। पूर्वपद्धान्तरमाद्द । जीवा वेति । यत्नारणं यस्माच्नीवं बोधयति तस्मादिस्त स्रोगित्यापनं जीविलङ्गमिति योजना । तो ह पुरुषं सुममाजग्मतुः तं राजाह रहत्याखरवासः सोम राजित्वत्यामन्त्र सम्बोध्य
सम्बोधनानिभिज्ञत्वात् प्राणादेरनात्मत्वमुक्ता यष्ट्याधातेनोत्याप्य जीवं
बेधितवान् रत्यर्थः। श्रेष्ठी प्रधानः स्वैर्ध्यर्ज्ञातिभिरुपहृतं भुङ्गे
साः ज्ञातयञ्च तमुपजीवन्ति । एवं जीवीऽपि चादित्यादिभिः प्रकाप्रादिना भोगोपकरण्यभुङ्गे ते च हविर्यहणादिना जीवमुपजीवन्तीत्यत्तां भोक्ततं जीविलङ्गं। नन् प्राण एवक्धा भवतीति श्रुतः प्राणप्रव्या जीवं कथमित्यत चाह । प्राणस्त्वाचित । स्वादहरेव सिद्धान्तयि । एवमिति । स च बालाकिर्वस्नात्मात्या यरिलिङ्गरूपान्
पुरुषानुक्ता राज्ञा निरुत्तस्तृष्णीं स्थितः, त्वदुक्तं वस्न स्र्षेत्रका
राज्ञीचमानं वस्नविति वक्तव्यमन्त्रथा राज्ञीऽपि स्थावादित्वप्रसङ्गादि-

भ्रःशकः २०। प्राणस्त्वाच जीवस्योपपत्नं प्राणभ्रव्दतं। तसाज्ञीवमुख्यप्राणयोरन्यतर द्रह ग्रहणीयो न परमेश्वरः, तिसक्रानवगमादिति, एवं प्राप्ते न्नूमः। परमेश्वर एवायमेतेषां पुरुषाणां कतां स्थात्, कस्मात्, उपक्रममामर्थ्यात्, द्रह हि बालाकिरजातभनुणा मह ब्रह्म ते व्रवाणि दति संवदित्मुपचक्रमे,
म च कतिचिदादित्याद्यधिकरणान् पुरुषान् मुख्यव्रह्मदृष्टिभाज
ज्ञातस्णों बभुव, तमजातभनुर्यवा वै खलु मा संवदिष्ठा ब्रह्म ते
प्रववाणीत्यमुख्यब्रह्मवादितयापीय तत्कर्तारमन्यं वेदितयतयोपचिचेप। यदि मेऽप्यमुख्यब्रह्मदृष्टिभाक् स्थादुपक्रमो बाध्येत,
तस्मात् परमेश्वर एवायं भवितुमर्चति। कर्ववच्चैतेषां
पुरुषाणां न परमेश्वरादन्यस्य स्नातन्त्येणावकच्यते। यस्य वै
तत् कर्मत्यपिनायं परिस्यन्दलचणस्य धर्माधर्मलचणस्य वा

<sup>\*</sup> प्रकरणापग्रब्ददोरिति मो॰ पु॰ टी॰।

कर्मणा निर्देग: तथार न्यतर स्थापप्रकतलात् अमंग्रव्दितलाच। नापि पुरुषाणां ऋयं निर्देशः, एतेषां पुरुषाणां कर्तेत्येवं तेषां निर्दिष्टलात्, लिङ्गवचनविगानाच । नापि पुरुषविषयस्य करोत्यर्थस्य क्रियाफलस्य वायं निर्देशः, कर्वशब्देनैव तयाह-पात्तवात्, परिशेषात् प्रत्यचयित्रिहितं जगत् सर्वनाम्नेतच्छ-ब्देन निर्दिश्वते, क्रियत इति च तदेव जगत्कर्म। ननु जग-दणप्रकतमसंग्रब्दितञ्च, सत्यमेतत्, तथाणसति विशेषीपादाने माधारणेनार्थेन मन्धिधानेन मनिहितवसुमाचस्यायं निर्देश दति गम्यते न विशिष्टस कस्यचित्, विशेषमन्धियानाभा-वात्। पूर्वत्र च जगदेकदेशभूतानां पुरुषाणां विशेषापादा-नादविशेषितं जगदेवेहापादीयत इति गम्यते। एतद्त्रं भवति, य एतेषां पुरुषाणां जगदेकदेशस्तानां कर्ता किमनेन विशेषेण यस्य क्रत्यमेव जगद्विशेषितं कर्मेति। वाशब्द एक-देशाविक्त्रनकर्दं लवा खत्यर्थः । ये बाला किना ब्रह्मला भिमताः

विना कर्टलायागात् कर्टण्ब्देनैव तथार्ग्रहणसिखर्थः। जगताऽपि प्रकरणोपपदे \*क्त इख्रुक्तमङ्गीकरोति। सव्यमिति। प्रकरणादिकं हि सर्वनामः सङ्गोचकं तस्मिन्नसति सामान्येन बुद्धिस्यं सर्वमेव ग्रह्मते, स्त्रच च सङ्गोचकारुकात् सर्वार्थकेन सर्वनामा बुद्धिस्यं कार्यमानस्य कर्मण्रद्धो वाचक इत्याह। तथापीति। किञ्च जगदेकदेशोत्या जगत् प्रक्रतित्याह। पूर्वनेति। जगदु प्रक्षाणामपि ग्रहात् प्रथमित वर्णयेत्वत स्वाह। एतद्क्तमिति। स वेदित्य इति सम्बन्धः। पुरुष-मान्निक्षितं कर्टविमिति भान्निनिरासार्था वाण्वदः। ब्राह्मणा

<sup>\*</sup> न स इति सें। २ टौ०।

पुरुषाः कीर्तितास्तेषामत्रह्मालख्यापनाय विशेषापादानं, एवं ब्राह्मणपरिवाजकन्यायेन सामान्यविशेषाभ्यां जगतः कर्ता वे-दितव्यतयापदिस्थते, परमेश्वर्श्व सर्वजगतः कर्ता सर्ववेदान्ते-ख्वधारितः॥

## जीवमुख्यप्राणिनङ्गान्नेति चेत्तद्याख्यातं ॥ १७ ॥

त्रय यदुकं वाक्यभेषगतात् जीविलङ्गात् मुख्यप्राणिलङ्गाच तथारेवान्यतरस्थेह ग्रहणं न्याय्यं न परमेश्वरस्थेति तत्परि-हर्तव्यं। त्रवीच्यते, परिहृतं तन्नीपामाचैविध्यादाश्चितला-दिह तथागादित्यच। चिविधं ह्यचीपामनमेवं मित प्रमञ्चेत, जीवीपामनं मुख्यप्राणीपामनं ब्रह्मीपामनं चेति। न चैतत् न्याय्यं, उपक्रमीपमंहाराभ्यां हि ब्रह्मविषयलमस्य वाक्यस्या-वगम्यते। तचीपक्रमस्य तावत् ब्रह्मविषयलं दर्शितं। उपमं-हारस्थापि निरतिग्रयफलश्चवणात् ब्रह्मविषयलं दृश्यते "म-वीन् पामनीऽपहत्य मर्वेषाञ्च भ्रतानां श्रष्ठ्यं स्वाराज्यमाधिपत्यं

भोजियतयाः परित्राजकाश्चेत्यच यथा ब्राह्मणाम्ब्दः परित्राजकात्यः विषयः तथाच कर्ममृद्धः पुरुषान्यजगदाचीत्याहः। स्विमिति। ब्रह्म जगत्कत्तां वेदितयः परमेश्वरस्य किमायातिमत्यतः चाहः। परमेश्वरित ॥

सिद्धान्तमृक्षा पूर्वपच्चवीजमनूच दृषयति। जीवमुख्यपाणि-ङ्गांद्रीत चेत्तद्याख्यातमिति। उक्तमेव सारयति। चिविधमिति। श्रेष्ठ्यं गुणाधिकां, चाधिपतां नियन्तृतं, खाराज्यमनियम्यत्वमिति भेदः सम्भवति। एकवाकाते याकाभेदी हि नेष्यत इत्यक्तं चेत् पर्यति य एवं वेद" देति। नन्वेवं मित प्रतर्दनवाक्य निर्णयेणै-वेदमपि वाक्यं निर्णीयेत, न निर्णीयते यस्य वैतत् कर्मेत्यस्य त्रह्मविषयत्वेन तचानिधारितत्वात्, तस्मादच जीवमुख्यप्राण-प्राद्धा पुनस्त्यद्यमाना निवर्त्यते। प्राणप्रब्दोऽपि त्रह्मविषये। दृष्टः "प्राणवन्थनं हि से।स्य मनः" दत्यच, जीविजङ्गमस्युपत्रमा-पसंहार्योर्त्रह्मविषयत्वाद्भेदाभिप्रायेण योजयित्यं॥

त्रन्यार्थन्तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामि चैवमेके ॥ १८॥

श्रिप च नैवाच विविद्तियां, जीवप्रधानं वा ददं वाकां स्थात् ब्रह्मप्रधानं वेति, यताऽन्यायं जीवपरामभं ब्रह्मप्रतिपत्त्ययं श्र-स्मिन् वाकां जैमिनिराचार्था मन्यते, कस्मात्, प्रश्नयास्थानाभां, प्रश्नस्वावत् सुषुप्तपुरूषवेधिनेन प्राणादियतिरिक्ते जीवे प्रतिवेद-धिते पुनर्जीवयतिरिक्तविषया दृश्यते, "क्षेष एतद्वालाके पुरुषेऽभ्रयिष्ट क वा एतदभूत् कुत एतदागादिति। किं। व्राः

पुनरितः स्थादिति शङ्कते। नन्वेविमिति। कर्मशब्दस्य रूष्णा पूर्वप-चपाती तिज्ञरासार्थमस्थारमो युक्त रत्याह। नेत्यादिना। प्राणशब्द जीविनिङ्गयेर्गतिमार। प्राणशब्देर्पोति।

मनो जीवः जीविलिङ्गेन ब्रह्मीय लक्षते ह्युक्तं, ह्दानीं तिल्ल-ङ्गेन जीवेितिहारा ब्रह्म ग्राह्मित्याह। खन्यार्थमिति। जीव-परामर्भस्य जीविधिकरणब्रह्मज्ञानार्थत्वे प्रश्नमाह। क्षेष्ठ हित। हे बालाके स्तन्क्यनं विशेषज्ञानाभावरूपं यथा स्थान्तयैष पुरुषः क्षाण्यिस्र कस्मिद्रिधकर्णे प्रयनं क्षतवानित्यर्थः। स्कीभा-वाश्रयज्ञानार्थं एक्ति। क्ष वा हित। स्तङ्गवनमेकीभावरूपं यथा

पश्चत्यथासिन् प्राण एवेकधा भवतीत्यादि, एतसादातानः सर्वे प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेभ्धे देवा देवेभ्ये।
लोका इति च [की॰ बा॰ श्र॰ ४क॰ १८।२॰] सुषुप्तिकाले च
परेण ब्रह्मणा जीव एकतां गच्छति, परसाच ब्रह्मणः
प्राणादिकं जगज्जायत इति वेदान्तमर्यादा। तसायवास्य जीवस्य निःसम्बोध-खच्छतारूपः खापः उपाधिजनितविशेषविज्ञानरहितं स्रह्मणं यतस्तद्भंगक्पमागमनं से।ऽच परमात्मा वेदितव्यतया श्रावित इति गम्यते। श्रिप चैवमेके
शाखिनो वाजसनेचिनोऽस्मिन्नेव बालाक्यजातश्रचुमंवादे स्पष्टं
विज्ञानमयश्रब्देन जीवमासाय तद्यतिरिक्तं परमात्मानमामनन्ति, य एष विज्ञानमयः पुरुषः, क्ष वै तदस्द्रत् कुत एत-

स्यात्तया रष पुरुषः क्वासित्सुमः, केनैकां प्राप्नोतीति यावत्। उत्यानापादानं एच्छति। कुत इति। रतदामनमेक्यमंग्रूरूपं यथा स्यातथा पुरुषः कुत आगत इत्यर्थः। प्रश्नमुक्का व्यास्थानमात् । प्रतिवचनमिति। ग्रयनभवनयोराधारः उत्यानापादानञ्च प्रायग्राद्धितं
बच्चेनित्। ग्रयनभवनयोराधारः उत्यानापादानञ्च प्रायग्राद्धितं
बच्चेनित्। जगद्धेतुत्वजीवेक्याभां प्रायोऽच बच्चेत्यर्थः। जीवे।किरन्यार्थत्वमुपसंचरित्। तस्मादिति। निःसम्बोधता विग्रेषधीश्रन्यता,
सच्चिता विच्चेपमत्यश्र्त्यता। भेदभान्तिश्र्त्यतास्वर्पमेक्यमाद्य। उपाधोति। प्रश्रवाख्यानयोर्बद्धाविषयत्वे ग्राखान्तरसंवादमाद्य। व्यपि
चैवमेके ग्राखिन इति। नन् तचाकाणः सुष्ठास्थानमुक्तं न बच्चेत्यात्वत बाह्य। स्याकाण्येति। उपाधिद्वारा प्रमाचात्मजन्महेतुत्वाचाकाग्रो बद्धोत्याद्य। सर्व इति। एवं जीवनिरासार्थकत्वेन सूचं व्यास्थाय
प्रायनिरासपरत्वेनापि व्यापय्थे। प्रायेति। च्यस्मिन्वाक्ये प्रायोपपः

<sup>\*</sup> इत्येवाहिति मेा०२ प्॰ टी॰।

दागादिति प्रश्ने प्रतिवचनेऽपि य एषाऽनार्ह्दय श्राकाश-खिसान् शेत दति, श्राकाशशब्दय परमात्मिनि प्रयुक्तो दह-राेऽस्मिन्नन्तराकाश दिति, श्रव मर्व एत श्रात्मानो युचरन्तीति चेापाधिमतामात्मनामन्यते। युचरणमामनन्तः परमात्मान-मेव कारणलेनामनन्तीति गम्यते। प्राणिनराकरणस्थापि सुषु-प्रपुष्कोत्यापनेन प्राणादियतिरिक्तोपदेशोऽभ्युचयः॥

#### वाक्यान्वयात्॥ १८॥

टहदार एक में में चे बाह्य ए अभिधीयते "न वा त्ररे पत्युः का-माय" दत्युपक्रम्य "न वा त्ररे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियम्भवत्यात्म-नस्त कामाय मर्वे प्रियं भवित त्रात्मा वा त्ररे द्रष्ट्यः त्र्रोतचे। मन्तच्या निद्धासितच्या में चे च्यात्मनो वा त्ररे दर्शनेन अव-एन मत्या विज्ञानेनेदं सर्वे विदितं" दति। तचैतदिचिकित्स्यते किं विज्ञानात्मेवायं द्रष्टच श्रेतिचलादि रूपेणोपदि स्थते त्रा-होस्बित् परमात्मेति। कुतः पुनरेषा विचिकित्सा, प्रियमं स्वि-

देशं ब्रह्मचानाधें मन्यत जैमिनिः, उक्तप्रश्रयाखानाधां वाक्यस्य ब्रह्म-परलात्। च्यपि चैने शाखिनः रवमेव प्राणातिरिक्तं जीवातानमाम-नन्तः प्राणस्य वाक्यार्थलं वारयन्तीति सूत्रयोजना। च्यतिरिक्तजी-वेषदेशः प्राणिनराकरणस्याप्यभृचयो हेलन्तरमिति भाष्यार्थः, तसादिदं वाक्यं ब्रह्मणि समन्वितमिति सिद्धं॥

वाक्यान्वयात्। विषयवाक्यमात् । उत्तरिति। पत्यादेरात्मभेषत्वेन प्रियत्वादात्मेव सर्वभोषी प्रियतमः, अते। उत्तरत्यत्यस्थिज्यात्मेव द्रस्टवः, दर्भगार्थं श्रवणादिकं कार्यमित्यर्थः। प्रियसंसूचितेनेति पतिजाया

तेनात्मना भोल्लोपक्रमादिज्ञानात्मीपदेश इति प्रतिभाति, तथात्मविज्ञानेन भवविज्ञानापदेशात् पर्मात्मापदेश दति, किं तावन् प्राप्तं विज्ञानात्शापदेश इति। कस्यात्, उप-क्रमसामर्थात्। पतिजायापुत्रवित्तादिकं हि से। ग्रम्सतं सर्वे जगदात्मार्धतया प्रियं भवतीति प्रियमं स्चितं भोकारमा-त्मानम्पन्नम्यानन्तर्भिद्सात्मना दर्शनाद्पदिश्वभानं कछा-न्यसात्मनः स्वात्। मधेऽपीदं मसङ्ख्तमनन्तमपारं विज्ञानघन एवैतेभी भूतेभः समुत्याय तान्येवानुविन यति न प्रेत्य संज्ञा-सीति प्रक्षतसीव महता भूतसा द्रष्टवसा भूतेभाः सम्लानं विज्ञानात्मभावेन ब्रुवन् विज्ञानात्मन एवेदं द्र्युखलं दर्भयति। तथा "विज्ञातार्मरे केन विजानीयात्" दति कर्द्ववचनेन शब्देने।पसं हरणविज्ञानात्मानसेवेहे।पदिष्टं दर्शयति, तस्मा-दात्मविज्ञानेन मर्वविज्ञानवचनं भाक्षर्यवात् भाग्यजातसी-पचारिकं द्रष्टांसिति, एवं प्राप्ते बूमः। पर्मात्सेापदेश एवायं, कस्नात् वाक्यान्ययात्। वाक्यं हीदं पार्वापर्वेणावेच्य-

दिभिः पियोभीग्योजीवतयानुमितेने वर्षः। यथा ब्रह्म ते व्रवासी सुपक्षम-बलादाक्यस्य ब्रह्मपरत्वं तथात्र जीवेषकमादस्य वाक्यस्य जीवपरत्व-मिति दृष्टान्तेन पूर्वपच्चयित। किं तावदिति। पूर्वपच्चे वाक्यस्य जी-वेषास्तिपरत्वं सिद्धान्ते चेये प्रत्यम्बद्धात्मि समन्वय इति फलं। इदं प्रत्यक् मह्दपरिच्छिन्नं भृतं सत्यमनन्तं नित्यमपारं सर्वमतिश्चदे-करसं एतेभ्यः कार्यकारस्यात्मना जायमानेभ्या भृतेभ्यः सामान्येनोत्याय भृते।पाधिकं जन्मानुभूय तान्येव भूतानि नीयमानान्यनुद्धत्य विन्रस्थित।

माणं परमात्मानं प्रत्यन्वितावयवं लच्छाते कथमिति तद्प-पाद्यते, ''श्रम्तत्वस्य तु नाशास्ति वित्तेन'' दति याज्ञवल्याद्प-श्रुत्य "येनाइं नास्ता खां किमइन्तेन कुर्यां यदेव भगवान् वेद तदेव में ब्रहि" इति अस्तलभाशासानाचै मैचेयी याज्ञवल्य श्राताविज्ञानम्पदिशति, न चान्यच पर्माताविज्ञानाद स्तल-मसीति श्रुतिसः तिवादा वदन्ति। तथा चात्मविज्ञानेन पर्व-विज्ञानमुख्यमानं नान्यत्र पर्मकार्णविज्ञानान्म्ख्यमवकत्पते, न रैतदै। पचारिक माश्रयितुं शक्यं, यत्कार्ण मात्सविज्ञाने न सर्व-विज्ञानं प्रतिज्ञायानन्तरेण ग्रन्थेन तदेवे।पपादयति "ब्रह्म तं परादाचोऽन्यचात्मनो ब्रह्म वेद" इत्यादिना, चो हि ब्रह्म-चनादिकं जगदात्मनीऽत्यन खातन्त्येण लव्यमङ्गावं पायित तं मियादर्शिनं तदेव मियादृष्टं ब्रह्मचचादिकं जगत पराक-रोति इति भेददृष्टिमपाचेदं सर्वं यदयमात्मेति सर्वस्य वस्तु-जातसात्यात्यतिरेकसवतारयति। द्न्द्भ्यादिदृष्टान्तैय तमे-वायितिरेकं द्रढयति। "ऋख महतो भ्रतस्य निः श्रमितमेत-

ची।पाधिकमरणानन्तरं विशेषधीनी स्तीति श्रुत्यर्थः। विज्ञातारं वि-ज्ञानकर्तारं, भोक्तरि ज्ञाते भोग्यं ज्ञातिमत्यप्रचारः। मोत्त्रसाधन-ज्ञानगम्यतादि सिङ्गिवी क्ष्यान्ययाद्रसाण्येव तात्पर्यावगमात् व्रस्नप्रमा-पकत्वमिति सिङ्गान्त्रयति। एवमिति। विनेन तत्साध्येन कर्मणे-त्यर्थः। भेदिनन्दापूर्वकमभेदसाधनेनेकविज्ञानात् सर्वविज्ञानस्य स-मर्थनादीपचारिकत्वं न युक्तमित्याद्य। न चेतदीपचारिकमित्या-दिना। पराकरोति श्रेयोमार्गाद् संग्रयति। यथा दुन्दुभिग्र-द्ववी गाग्रस्य सामान्यग्रहणेनेय ग्रह्मागान्तदवान्तरिग्रेषाः श्रक्ति-

दृ खेदः" दत्यादिना च प्रक्षतस्यात्मना नामक्ष्यकर्मप्रपञ्चका-रणतां व्याचचाणः परमात्मानमेवैनं गमयित। तथैवैकायन-प्रक्रियायामपि सविषयस्य सेन्द्रियस्य सान्नःकरणस्य प्रपञ्च-स्थैकायनमनन्तरमवाद्यं कृत्द्वं प्रज्ञानघनं व्याचचाणः पर-मात्मानमेवैनं गमयित, तस्मात् परमात्मन एवायं दर्भ-नाद्यपदेश दति गम्यते। यत्पुनक्कं \* प्रिथसंस्च चने।पक्षमादि-ज्ञानात्मन एवायं दर्भनाद्युपदेश दत्यच ब्रूमः॥

प्रतिज्ञासिद्वेर्लिङ्गमाञ्मरथ्यः ॥ २०॥

त्रस्यत्र प्रतिज्ञा "त्रात्मिन विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भव-तोदं सर्वं यदयमात्मा" इति च तस्याः प्रतिज्ञायाः सिद्धं स्वच-यत्येति सिङ्गं यिष्णयमं स्वचितस्यात्मनो इष्ट्यत्यति सङ्गीर्तनं । यदि हि विज्ञानात्मा परमात्मनोऽन्यः स्थात्, ततः परमात्म-विज्ञानेऽपि विज्ञानात्मा न विज्ञात इत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं यत्मतिज्ञातं तद्धीयेत, तस्मात् प्रतिज्ञासिद्धार्थं विज्ञानात्मप-रमात्मनोरभेदां ग्रेने। पत्रमणमित्या ग्रात्म श्राचार्था मन्यते ॥

ग्रहणग्राह्यरजतवत् सामान्ये कल्पितास्तते न भिद्यन्ते, रवमातम्भानभास्यं सर्वमात्ममाचिमिति निश्चितमित्याः । दुन्दुभ्यादीति । एव-मेक्तिवज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञाया मुख्यलाद्भृद्धानश्चयः । सर्वस्यु विलङ्गादपीत्याः । स्वस्य महत इति । स्वग्वदादिकं नाम, इष्टं ज्ञतमिति कर्म्म, स्वयञ्च लेकः परञ्च लेक इति रूपं । किञ्च स्वय्या सर्वासामपां समुद्र एकायनमिति किष्डिकया सर्वप्रपञ्चस्य मुख्यन्वयाधारत्यमात्मने। व्रह्मत्ये लिङ्गमित्याः । तथेवैकायनेति ॥

जीवब्रह्मणे भेदाभेदसत्त्वादभेदां श्रेनेदं जीवीपक्रमणं प्रतिचासाध-कमिलाप्सरण्यमतं॥

<sup>\*</sup> प्रिथमंस्रचितापक्रमादिति वर्ध० का० प्० पाठः।

# उत्क्रिमिष्यत एवमावादित्यौडुनोमिः॥ २१॥

विज्ञानात्मन एव देहेन्द्रियमने वृद्धिमङ्घातोपाधिमणकात् कलुषीभूतस्य ज्ञानधानादिसाधनानुष्ठानात् मम्प्रमनस्य देहादिसङ्घातादुत्कमिय्यतः परमात्मनैक्योपपत्तेरिदमभेदेने ।-पत्रमणित्यौडुलोमिराचार्या मन्यते। श्रुतिस्रीवं भवति "एष सम्प्रमादे। उसाच्चरीरात् समुत्याय परं ज्योतिरूपसण्य स्वेन रूपेणाभिनिष्यद्यते" दति। क्वचिच जीवाश्रयमि नामरूपं नदीनिदर्भनेन \*ज्ञायते,

> "यथा नद्यः स्वन्दसानाः समुद्रे-ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विद्याय । तथा विद्यानामरूपादिमुक्तः परात्परं पुरुषमुपैति दिखं" ॥ दति ॥

यथा लोके नद्यः स्वाश्रयमेव नामरूपं विहाय ममुद्रमुप-यन्ति एवं जीवोऽपि स्वाश्रयमेव नामरूपं विहाय परं पुरुषमु-पैति इति हि तचार्थः प्रतीयते दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयो सुख्यताये॥

सत्यसंसारदशायां भेद एव मृक्तावेवाभेद इत्योडुलेशिमनतं। तत्र मानमाच। श्रुतिचेति। समृत्यानमृत्कुशिन्तः। ननु संसारस्थापाधि-कत्वात् सर्वदैवाभेद इत्याशङ्घ दृष्टान्तवलेन संसारस्य साभाविक-त्वमित्याच। क्वचिचेति। यथा नद्यः स्पन्दमानाः समृदेऽस्तं गच्छिन्त नामरूपे विचायेति नदीनिदर्शनं याच्ये। यथालेक इति॥

<sup>\*</sup> ज्ञापयतीति वर्धः काः पुः पाठः।

#### अवस्थितेरिति काग्रक्तन्तः॥ २२॥

श्रसीव पर्मात्मने। उनेनापि विज्ञानात्मभावेनावस्थानाद्प-पन्नसिद्सभेदेने।पक्रमणिमिति काशकत्त्र त्राचार्या मन्यते। तथा च ब्राह्मणं अनेन जीवेनात्मनान् प्रविष्य नामरूपे व्यकर-वाणी खेवं जातीयकं पर खैवात्मना जीवभावेनाव खानं दर्भ-यति । मन्त्रवर्णेश्व "मुर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरो नामानि क्रवाभिवद्व यदास्ते" दखेवंजातीयकः। न च तेजःप्रस्तीनां स्ष्टी जीवस प्रयक् स्ष्टिः श्रुता येन परसादात्मने (ज्यस-दिकारी जीवः स्थात्। काशकत्स्रस्थाचार्यस्थाविकतः परमेश्वरी जीवा नान्य इति मतं। श्राम्मर्थ्यस तु यद्यपि जीवस्य पर्-सादनन्यलमिभप्रेतं तथापि प्रतिज्ञासिद्धेरिति खापेचलाभिधा-नात् कार्यकारणभावः कियानयभिप्रेत इति गस्वते। श्रीडुली-मिपचे पुनः साष्टमेवावस्थान्तरापेची भेदाभेदी गम्येते। तत्र काशकत्त्रीयं मतं श्रुत्यनुमारीति गम्यते प्रतिपिपाद्यिषिता-र्थानुसारात् तत्तमधीत्यादिश्रुतिभ्यः, एवच्च सति तज्ज्ञानाद-मृतलमवक लाते, विकारात्मक ले हि जीवसाम्यूपगम्यमाने विका-

सिद्धान्तमाइ। खबस्थितेरिति। ख्रावन्ताभेदचापनाधं जीवम्पकम्य द्रय्यवादयो ब्रह्मधमा उत्ता द्रव्यधः। रतेन जीविनिङ्गानां
ब्रह्मपरव्यक्षधनार्थमिदमधिकरणं न भवित, प्रतर्दनाधिकरणे कियतव्यापा जीवानुवादेन ब्रह्मपितपादनाधं सुषुखुक् न्वि।रित्यच गतवात्, खती व्यर्थमिदमधिकरणमिति निरक्तं जीवोदेश्रेन ब्रह्मवपितपादने भेदीऽप्यावश्यक हित भेदाभेदशङ्काष्टाप्ती किच्यतभेदेने।देश्ववादिकं
खतीऽव्यन्ताभेद हित चापनाधं खस्यारम्भात्, चायते चाच विङ्गं
खात्मश्च्देने।पक्षान्तस्य जीवस्य धर्मिणा ब्रह्मणे धर्मक्तरस्य ग्रह्मं वि-

रख प्रकृतिमम्बन्धे प्रलयप्रसङ्गान तञ्ज्ञानाद स्तलमवक ल्पेत, ऋ तस खात्रवस नामरूपसामसवात् उपाधात्रयनामरूपं जीवं उपचर्यते, श्रत एवात्पत्तिरपि जीवस्य कचिदग्निविस्कृतिङ्गोदा-इरणेन \* श्राचमाणोपाधाश्रयैव वेदितया। यदपुतां प्रकृतसीव महता स्तर द्रष्टयस स्तेखः ममुत्यानं विज्ञानात्मभावेन दर्भयन् विज्ञानातान एवेदं द्रष्टयलं दर्भयतीति, तचापीचमेव विस्वि योजयितया। 'प्रतिज्ञासिङ्के लिङ्गमास्सर्यः'। ददसव प्रतिज्ञातं "त्रात्मिन वेदिते सर्वमिदं विदितं भवतोदं सर्वे यद-चमात्मा" दति च, उपपादितच मर्वस्य नामरूपकर्मप्रपच्चस्वैक-प्रसवलारे कप्रलयलाच द्न्द्रभादिदृष्टानी ख कार्यकारणचीर-व्यतिरेकप्रतिपादनात् तस्या एव प्रतिज्ञायाः सिद्धिं सूचय-त्येति चिङ्कां यना इतो भृतस्य भृतेभ्यः समुत्यानं विज्ञानाताभा-वेन कथितमित्याग्मरया त्राचार्थी मन्यते। त्रभेदे हि मत्ये-कविज्ञानेन मर्वविज्ञानं प्रतिज्ञातमवकस्पत द्रति। 'उल्लमि-यत एवभावादित्यौडुलेमिः'। उत्क्रियतो विज्ञानातानी

नैव ब्रह्मधमंत्रथनं भेदाभेदे धर्मदयग्रहः स्यादिति मन्तयं। धोरः सर्वद्यः। सर्वाणि रूपाणि कार्याणि विचित्य स्पृत्ता तेषां नामानि च कला तेषु बुद्यादिषु प्रविद्याभिवदनादिकं कुर्वन् या वर्तते तं विद्यानिहैवास्तो भवतीति मन्ते। प्रिजीवपरयारिकं दर्भयतीत्या हः। मन्तेति। जीवस्य ब्रह्मविकारला नैक्यमित्यत चाहः। न च तेज इति। मतवयं विभज्य दर्भयति। कार्भत्यादिना। कियानपीति। च्यभेदवद्गेदे। प्रीवर्षः। तवान्त्यस्य मतस्ते। पादेयलमाहः। तव कार्गति। से। प्रं

<sup>\*</sup> श्रूयमाणेति वर्धः काः पुः पाठः।

ज्ञानधानादिमामधीत् सम्प्रसन्नस्य परेणातानैकामकावादि-दमभेदाभिधानमित्यौ जुले। मिराचार्थी मन्यते। 'श्रवस्थिते रिति काशकृत्सः । श्रस्तीव परमात्मनी अनेनापि विज्ञानात्मभावेना-वस्थानाद्पपन्नमिद्मभेदाभिधानमिति नाशक्तत्व त्राचार्यो मन्यते। ननूच्छेदाभिधानमेतत् 'एतेभ्ये। स्रतेभ्यः समुत्याय तालीवानुविनम्बति न प्रेत्य मंज्ञासिं इति कथमेतदभेदा-भिधानं। नैष दोषः, विशेषविज्ञानविनाशाभिप्रायमेतदिना-शासिधानं नात्योच्छेदासिप्रायं, श्रवैव मा भगवान् मृमुइन्न प्रेत्य मंज्ञास्तीति पर्यनुयुच्य स्वयमेव श्रुत्याऽर्थान्तरस्य दर्शित-लात् "न वा अरेऽइं मोइं व्रवीस्यविनाशी वा अरेऽयमात्मा-नु च्चित्तिधर्मा माचासंसर्गस्वस्य भवति" द्ति। एतद्तां भवति कूटखनित्य एवायं विज्ञानघन त्रात्मा नासोच्छेदप्रमङ्गोऽसि, मात्राभिस्वस भूतेन्द्रियलचणाभिरविद्याक्ताभिरमंगर्गा वि-द्यया भवति, संसर्गाभावे च तत्कतस्य विशेषविज्ञानस्याभा-वान प्रेत्य मंज्ञास्तीत्युक्तमिति। यद्णुकं "विज्ञातारमरे केन वि-

देवदत्त इतिवत्तत्त्वमस्यादिवाक्येसः परापरयोरत्वनाभेदः प्रतिपादियितुमिछोऽर्षः, तदनुसारिलादित्यर्षः। ज्ञानानुितस्त्रव्यन्ययानृपपत्त्वाप्ययमेव पत्त आदेय इत्याह। रवन्नेति। चत्रनाभेदे
सतीत्यर्षः। कल्पितस्य भेदस्य ज्ञानाद्विद्यत्तिः सम्भवित न सत्यस्येत्यपि द्रस्यं। यदुत्तं नदीद्रसानात् संसारः साभाविक इति
तद्वेत्याह। चतस्वेति। अनामरूपब्रस्त्वाज्ञीवस्येत्वर्षः। उत्यत्तिश्रुत्या जीवस्य ब्रह्मणा भेदाभेदावित्यत् आह्। खत रवेति। उत्यत्तेः
स्वाभाविकत्वे मुक्तयोगादेवेत्यर्थः। अत्र पूर्वपत्ते वीजनयमुक्तं जीवेने।पक्षमः परस्येव समुत्यानश्रुत्या जीवाभेदाभिधानं विज्ञाद्यस्वस्वेति।

जानीयात्" इति कर्ष्वचनेन शब्देनोपमं हारादिज्ञानातान एवेदं द्रष्टयाविमिति, तदिष काशकत्क्रीयेनैव दर्शनेन परिहरणीयं। श्रिष च "यत्र हि देतिमव भवित तदितर इतरं पर्श्वति" इत्या-रभाविद्याविषये \*तस्थैव दर्शनादि जचणं विशेषविज्ञानं प्रपञ्चा "यत्र वस्थ मर्वमात्मैवाभूत् तत् केन कं पर्श्वत्" इत्यादिनावि-द्याविषये तस्थैव दर्शनादि जचणस्य विशेषविज्ञानस्थाभावमभि-द्याति। पुनञ्च विषयाभावेऽष्यात्मानं विज्ञानीयादित्याग्रङ्य "विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात्" इत्याह। तत्र विशेषविज्ञानस्थाभावे। स्वानाभावे।पपादनपरलादाक्यस्य विज्ञानधातुरेव केवलः सन्भूतपूर्वगत्या कर्ष्वचनेन त्या निर्दिष्ट इति गम्यते। दर्शितन्तु पुरस्तात् काशकत्क्रीयस्थं मतस्य श्रुतिमत्त्वं, श्रतस्य विज्ञाना-

तत्राद्यं वीजं विस्त्रत्या निरक्तं, समाति दितीयमनूय तयेव निराच छे।
यदणुतामित्यादिना। आत्मज्ञानात् सर्वज्ञानं यत्यतिज्ञातं तत्र हतुरिदं सर्वं यदयमात्मेव्यथितरेक उत्तक्तस्य प्रतियादनात्तरेव प्रतिज्ञातम्पपादितमिति योजना। एकस्मात् प्रस्ते। यस्य एकस्मिन्
प्रक्यो यस्य तङ्गावादिव्यर्थः। समुस्थानमभेदाभिधानमिति यावत्।
जन्मनाप्रावृत्तो नाभेद इत्याद्यिप्य परिष्टरति। ननु इत्यादिना।
स्तस्य संज्ञा नास्ति वाक्येऽत्रेव मां मोष्टितवानसि ज्ञानरूपस्थातमना ज्ञानाभावे नाप्यप्रसङ्गादिति मैत्रेयोक्तो मुनिराष्ट्र। न वा अरे
इति। मोष्टं मोष्ट्रकरं वाक्यं, खिनाप्री नाप्यष्टेतुष्युन्यः, खत उक्तितिधमा नाप्यवाद्य भवतीति चनुक्तिप्तधर्मेव्यर्थः। हतीयं वीजं हतीयेन मतेनैव निरस्नीयमित्याष्ट्र। यदपीत्यादिना। आद्यमतद्ये
सत्यभेदाङ्गीकारात् केनेत्याच्येषा न युक्तः काष्णकृतस्य मते वत्यन्ताभेदादिज्ञानस्य कारकाभावात् स युक्त इति श्रुवनुसारित्यात्नमते

<sup>\*</sup> तस्यैवेति वर्धः काः पुः नास्ति। 📑

<sup>†</sup> पचस्येति वर्धः काः प् पाठः।

त्मपरमात्मनारविद्याप्रत्युपस्यापितनामरूपरचितदे हाद्युपाधि-निमित्ता भेदो न पारमार्थिक दत्येषाऽर्थः मर्वे वैदान्तवादि-भिरम्युपगन्तयः, सदेव मेम्येदमग्र त्रामीत्, एकमेवादितीयं, श्रात्मैवेदं भवें, ब्रह्मैवेदं भवें, ददं भवें यदयमात्मा, नान्योऽ-ताऽस्ति द्रष्टा नान्यऽताऽस्ति द्रष्टृ दत्येवंरूपाम्यः श्रुतिम्यः, स्मृति-भ्यश्च "वासुदेवः मर्वमिदं" "चेत्रज्ञञ्चापि मां विद्धि मर्वचे-चेषु भारत। समं सर्वेषु स्तेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरस्"। दत्येवंरूपाम्यः । भेददर्भनापवादाच्च "श्रन्योऽमावन्योऽहम-स्मीति \*न म वेद म्हत्योः स म्हत्युमान्नोति यदह नानेव पश्चित" दत्येवंजातीयकात्। "म वा एष महानज श्वात्माऽजरोऽमरो-

मनःक ल्यितं विचाद वं मृक्ते ब्रह्मात्मिन भूतपूर्व ग्रे खोक्ति परिहरणीय मिळ्यः। किञ्च पूर्वापर पर्या लेविनया वाक्यस्य मृक्तात्मपरलावगमात् विचाद लं किल्यत मेवानू यते हित † न ति लिङ्केन जीवपरलिखा ह। चिप चिति। चार्षेषु पद्येषु काण्य लिस च्ये विदेश विक्तां विज्ञं तदा ह। दिण्य तिमिति। चत च, श्रुतिमत्त्वाच। पुनरिप श्रुतिसृतिमत्तमा ह। सदेवे त्यादिना। हेतूनां भेदा न पारमार्थिक हित प्रतिच्या सम्बन्धः। भेदाभेदपच्चे जीवस्य जन्मादिविकार वत्त्यमया वाधाद हं ब्रह्मिति निर्वाधं चानं न स्यादि खा ह। चन्य या चित।
च्यभदस्यापि सत्त्वात् प्रसे खाण ज्ञु भेदाभेदयो विरोधात् संण्यः स्याद्या ह। स्वाच्या चित।
च्यभदस्यापि सत्त्वात् प्रसे खाण ज्ञु भेदाभेदयो विरोधात् संण्यः स्याद्या चिता । चाह्य ह। स्वाच्या चिता चाह्य । स्वाच्या चिता । चाह्य विराध चाह्य । स्वाच्या चिता । चाह्य विराध चाह्य । स्वाच्या चिता चाह्य । स्थिते चाल्य लिक्य च्या विराध प्राव्या प्रतिस्ता भवित न

<sup>\*</sup> न स वेद यथा प्रशुरिति वर्धः काः प्रपादः। † नेति सेाः २ प्रनास्ति।

ऽस्ते । अयो ब्रह्मेति चात्मिन सर्वविक्रियाप्रतिषेधात्, श्रन्यथा च मुमुचूणां निर्पवादि विज्ञानानुपपत्तेः, सुनिश्चितार्थानुप-पत्तेश्च । निर्पवादं हि विज्ञानं सर्वाकाङ्गानिवर्तकमात्मिविषयं द्यते, "वेदान्तिविज्ञानसुनिश्चितार्था" दति च \*श्रृतेः, "तत्र को मोहः कः श्रोक एक लमनुपश्चतः" दति च खितप्रज्ञ- लचणस्रतेश्च । खिते च चेत्रज्ञपरमात्मिकलविषये सस्यदर्शने चे- त्रज्ञः परमात्मेति नाममात्रभेदात् चेत्रज्ञे।ऽयं परमात्मेति निर्धकः । एको ह्ययमात्मा नाममात्रभेदेन पद्मो र्थं निर्वन्थे। निर्धकः । एको ह्ययमात्मा नाममात्रभेदेन बज्ञधाभिधीयत दति, न हि सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म दे। वेद-

भेदाभेदिशीरित भावः। ननु जीवपरमात्मानी खता भिन्नी अपर्यायनामवत्तात् स्तम्भुत्ममविद्यात आह। स्थिते चिता। कयं तर्द्यप्र
यायनामभेद इत्याण् ह्या जीवलेश्वरतादिनिमित्तभेदादित्याह। एको
हीता। किच्च विद्यातज्जबुद्धिरूपायां गुहायां स्थितो जीवा भवित
तस्यामेव ब्रह्म निहितमितिश्रुतेः। स्थानैक्याज्ञीव एव ब्रह्मेत्याह। न
होति। काञ्चिदेवेकामिति जीवस्थानादन्यामित्यर्थः। नन्वेकस्थां गुहायां
देव किं न स्थातामित्यत आह। न चेति। खयुरेव प्रवेशेन जीवत्वान्न
भेदः। नन्वतन्ताभेदे जीवस्य स्पष्टभानात् ब्रह्मापि स्पष्टं स्थादतः
स्पष्टत्वास्यस्त्राभ्यं तथाभेद इति चेन्न दर्पणे प्रतिविम्बस्य स्कुटत्वे
ऽपि विम्बस्यास्मुटत्ववत् कात्यितभेदेन विषद्धधम्यवस्थापपत्तेः। सत्त्रभेदे येषामाग्रहक्तेषां देषमाह। ये त्विति। सोऽयमिति वक्तत्त्वमसोत्यकार्यकारणद्वसामानाधिकरस्थादत्वन्ताभेदो वेदानार्धक्तद्वेषध स्व
निश्रेयससाधनं तस्य बाधा न युत्त हत्यर्थः। किञ्च भेदाभेदवादिनो
ज्ञानकर्मभ्यां क्रतत्रं मोर्चं कत्ययन्ति, तन्नानित्यत्वं देषः। यत्तु क्रत-

<sup>\*</sup> श्रुतिरिति वर्धः का॰ पुः पाठः। † श्राथमिति का॰ वर्धः पुः नः स्ति ।

निहितं गुहायामिति काञ्चिदेवैकां गुहामधिक्षत्यैतदुक्तं, न च ब्रह्मणेऽन्ये। गुहायां निहितोऽिक्त "तसृष्टा तदेवानुप्रा-विभ्रत्" द्रति अष्टुरेव प्रवेभश्रवणात्, ये तु निर्वन्धं कुर्वन्ति ते वेदान्नार्थं वाधमानाः श्रेथोदारं सम्यग्दर्भनमेव वाधन्ते कृतकम-नित्यञ्च मोत्तं कल्पयन्ति न्यायेन च न सङ्गच्छन्त द्रति॥

## प्रकृतिय प्रतिज्ञादद्यानानुपरे।धात्॥ २३॥

यथाभ्यदयहेत् लात् धर्मी जिज्ञास्य एवं निः श्रेयमहेतुलाद्व्ह्यापि जिज्ञास्य मित्युक्तं, ब्रह्म च जन्मायस्य यत दति
लिचितं। तच लचणं घटक्चकादीनां स्त्युवर्णादिवत्
प्रकृतिले कुलालसुवर्णकारादिविन्निमित्तले च समानं दत्यते।

कमि नित्यमिति तच यत् कियासाध्यं तदनित्यमिति न्यायबाधितं। च्यसाकन्वनर्धध्वंसस्य ज्ञानसाध्यलाज्ञित्यमुक्तात्ममाचलाच नानित्यल-देश्य इति भावः, तसान्मेचेयीवास्त्रस्यं प्रत्यम्बस्यास्य समन्वितमिति सिद्धं॥

प्रकृतिस प्रतिज्ञा। लच्च सस्त्रेमास्य सङ्गतिं वत्तं रत्तं स्वार्यति।
यथेति। तत्र हि ब्रह्माणा वृद्धिस्यलाधें सामान्यते। जमलार्यतः
लच्च मुक्तं तेन वृद्धिस्ये ब्रह्माण स्वत्वेदान्त्र समन्यये प्रतिपाद्य तलारणतं किं कर्यत्वमात्रमृत प्रकृतित्वकर्यत्वाभ्यस्प्रमिति विशेषिनज्ञासायामिदमार्थ्यते, तथा च सामान्यज्ञानस्य विशेषचिन्ताहेतुत्वानेनास्य सम्पत्तिः। यद्यपि तदानन्तर्यमस्य युक्तं तथापि निस्तिततात्पर्यवेदान्तैः कर्यमात्रेश्वरमतिरासः सक्र रति समन्ययान्ते रसं
लिखितं। लच्च स्वत्वस्याध्यायादिसङ्गतत्वादस्याप्यध्यायादिसङ्गतिः। पूवेत्र सर्वविज्ञानप्रतिज्ञाया मुख्यलादाक्यस्य जीवपरत्वं निरस्तं तदयक्तं

भवति विमर्शः किमात्मकं पुनर्बद्याणः कारणः वं स्थादिति। तत्र निमित्तकारणमेव तावत् केवलं स्थादिति प्रतिभाति, कसात्, ईचापूर्वककर्तत्रश्रवणात्। ईचापूर्वकं हि ब्रह्मणः कर्त-लमवगम्यते "स ईचाञ्चक्री," "म प्राणमस्जत" द्यादिश्रुतिभाः। ई चापूर्वकञ्च कर्त्रलं निमित्तकारणेय्वेव कुलालादिषु दृष्टं, श्रने-ककारकपूर्विका च क्रियाफलिसिद्धिर्लोके दृष्टा। स च न्याय त्रादिकर्तर्यपि युक्तः मंकामयितुं। ईश्वरलप्रमिद्धेश्व ईश्वराणां हि राजवैवखतादीनां निमित्तकारणलमेव केवलं प्रतीयते तदत् परमेश्वरस्थापि निमित्तकारणलमेव युक्तं प्रतिपत्तं। कार्यचेदं जगतावयवमचेतनमग्रद्भच दृश्वते, कार्णेनाचि तस्य तादृशेनैव भवितयं। कार्यकार्णयोः सारूपद-र्भनात् ब्रह्म चान्वं सचणमवगम्यते । "निष्का सं निष्कायं भानं निरवद्यं निरञ्जनं" दत्यादिश्रुतिभ्यः। पारिशेव्याद्वज्ञ-

कर्नुपादानयोभेदेन प्रतिज्ञाया गौरणलादित्याचिपति। तत्र निमिन्तेवादिना। पूर्वात्तरपच्योद्वेताद्वेतिसिद्धः प्रलं। ईचापूर्वकेति ईचाण्युत्या कर्टलं निस्वतं, तथा च ब्रेस न प्रक्षतिः कर्टन्तात्, या यत्कर्ता स तत्रक्षतिन यथा घटकर्ता कुलाल इत्यर्थः। जगत् भिन्नकर्नुपादानकं कार्यत्वात् घटवदित्याद्य। चनकेति। ब्रह्म नेपादानमीत्यरत्वात् राजादिवदित्याद्य। ईश्वरत्वेति। जगन्न ब्रह्म-प्रकृतिकं तदिलच्यात्वात्, यदित्यं तत्त्रया कुलालविलच्याघटवदिन्याद्य। कार्यच्चेति। निय्कलं निर्वयवं, निष्क्रियमचलं, शान्तमप्रस्थानि, निरवदं निरक्षसमस्तदेषं, तत्र हेतः निरक्चनमिति।

णाऽन्यद्पादानकारणमञ्जुद्यादिग्णकं स्रतिप्रसिद्धमभ्यपगन्तयं ब्रह्मकारणलयुतिर्निसत्तलमाचे पर्यवसानादिति, एवं प्राप्ते ब्रमः। प्रक्रतिस्य उपादानकारणञ्च ब्रह्माभ्यूपगन्तयं नि-मित्तकारणञ्च न केवलं निमित्तकारणमेव, कस्रात, प्रति-ज्ञादृष्टान्नान्परोधात्, एवं हि प्रतिज्ञादृष्टान्नी श्रीती नी-पर्श्येते। प्रतिज्ञा तावत् "उत तमादेशमप्राची येनाशुतं अतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातं" दति, तत्र चैकेन विज्ञातेन मर्वमन्यद्विज्ञातमपि विज्ञातं भवतीति प्रतीयते, तचीपादानकारणविज्ञाने सर्वविज्ञानं सक्षवति उपादानका-रणायितरेकात् कार्यस्य, निमित्तकारणादयतिरेकसु कार्यस्य नास्ति, लोकं तच्छाः प्रासादयतिरेकदर्भनात्। दृष्टान्ते।ऽपि "यथा मास्वेकेन सत्याखेन मर्वे स्एमयं विज्ञातं सादाचारसणं विकारी नामधेयं मृत्तिकेत्येव मत्यं 'द्रत्युपादानकारणगाचर एवासायते, तथैकोन खोाइमणिना मर्वे खेाइमयं विज्ञातं स्था-

खाइ। पारिशेष्यादिति। ब्रह्मनिवेधे प्रधानं परिशिष्यत ह्यभि-मन्यमानः सिद्धान्तयति। प्रकृतिचेति। चनाराद्मिमत्तवयदः। एव-मभयरूपे नारमत्ते तयोरवाधा भवतीयादः। एविमित्तति। नर्दः-ज्ञानादिष सर्वनार्यज्ञानं निं न स्यादियत चाहः। निमित्तनारणाद-चित्रके क्विति। स्टादीनामुपादानानां दृष्टान्तवाद्यं नाममावं चिनारे। न वक्तते। स्थाति स्थानाराज्ञानदिनार्ज्ञानं युक्तिम-

देकेन नखिनक्रन्तनेन मवें कार्णायमं विज्ञातं स्वादिति च। तथान्यत्रापि "कस्मिन्नु भगवा विज्ञाते मर्वमिदं विज्ञातं भवित" दित प्रतिज्ञा, यथा पृथियामेषधयः मम्भवन्तीति दृ-ष्टान्तः, तथा "त्रात्मिन खल्नरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते ददं मवें विदितं" दित प्रतिज्ञा, म यथा दुन्दुभेईन्यमानस्य न वास्त्रान् प्रव्यान् प्रक्रुयात् ग्रहणाय दुन्दुभेस्न ग्रहणेन दुन्दुभ्याघातस्य वा प्रव्दे। ग्रहीत दित दृष्टान्तः। एवं यथामभावं प्रतिविद्यानं प्रतिज्ञादृष्टान्तो प्रक्षतिलमाधनी प्रत्येतयो। यत दतीयमपि पञ्चमी "यता वा दमानि स्तानि जायन्ते" दत्यत्र जनिकर्तः प्रक्षतिरिति विभेषसार्णात् प्रकृतिलच्ण एवापादाने दृष्ट्या, निमित्तवन्विधष्ठात्रन्तराभावादिधगन्तन्त्यं। यथा हि लोके स्त्सुवर्णादिकमुपादानकार्णं कुलाल-

त्यर्थः। गतिसामान्यार्थं मुख्केऽपि प्रतिज्ञाद्यान्तावाह। तथान्यः चापीति। यह दरारणकेऽपि तावाह। तथात्मनीति। घटः स्कृरतीत्वन् गतस्क्रां प्रकृतिक्तद्दितेषेण विकारा न सन्तीति सेाऽयम्था यथा स्कृटः स्थात् तथा द्यान्तः स उच्यते। हन्यमानदुन्द्भिजन्याच्च्व्यः सामान्यादाह्यान् विशेषश्व्यान् सामान्यप्रहणातिरेषेण प्रथक् ग्रहीतुं श्रोता न शक्ष्यात्, सामान्यस्य तु ग्रहणेन दुन्दुभ्याघातः श्व्यद्विशेषे। ग्रहीते। भवति, तस्य वा ग्रहणेन तद्वान्तरिष्णेषश्वय्ये। ग्रहीते। भवति, तस्य वा ग्रहणेन तद्वान्तरिष्णेषश्वय्ये। ग्रहीते। भवति, त्रतः श्व्यसामान्यग्रहण्याद्या विशेषाः सामान्ये कित्यताः तददात्मभानभास्यद्याद्य चात्मनि कित्यता द्व्यर्थः। प्रतिज्ञा-द्वान्तरोधास्तिङ्गाद्वस्यः प्रकृतिति कित्तम्क्षा पञ्चनीश्वयाप्याह। वत्रान्दिशेषास्तिङ्गाद्वस्यः प्रकृतितिनम्क्षा पञ्चनीश्वयाप्याह। यत्वर्तत। यते। वा द्वा श्वतः श्रुतीः यतः द्वि पञ्चमी प्रकृतीः दृश्चेष्यः यतः द्वि। यते। वा द्वा श्रुतीः यतः द्वि पञ्चमी प्रकृतीः दृश्चेष्यः

स्वर्णकारादीनधिष्ठाहनपेच्य प्रवर्तते, नैवं ब्रह्मण उपादान-कारणस्य स्वते।ऽधिष्ठातापेच्ये।ऽस्ति, प्रागुत्पत्तेरेकमेवादि-तीयमित्यवधारणात्,श्रिधष्ठात्रच्याभावे।ऽपि प्रतिज्ञादृष्टाना-नुपरे।धादेवे।दितो वेदितस्यः । श्रिष्ठातिर स्नुपादानादन्य-स्मिन्नभ्यपगम्यमाने पुनर्थेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्यासम्बद्यात् प्रतिज्ञादृष्टान्ते।परे।ध एव स्थात्, तस्मादिध्यानक्तराभावा-दात्मनः कर्वत्रमुपादानान्तराभावाच प्रकृतित्वं। सुतन्ना-त्मानः कर्वत्रमुपादानान्तराभावाच प्रकृतित्वं। सुतन्ना-

# त्रभिध्योपदेशाच ॥ २४॥

श्रीभिधोपदेशसात्मनः कर्तत्वप्रकृतित्वे गमयति 'सोऽकाम-यत बद्ध स्यां प्रजास्येय'' इति ''तरैचत बद्ध स्यां प्रजास्यय'' इति च। तचाभिधानपूर्विकासाः स्वातन्त्यप्रवृत्तोः कर्तेति गम्यते। बद्धस्यामिति प्रत्यगात्मविषयतात् बद्धभवनाभिधानस्य प्रकृति-रित्यपि गम्यते॥

रक्षेत्रोभयरूपकरणतमिवरुद्धमिति सूत्रचतुरुयेन साधयिति। कुतस्रेत्यादिना। स्रभिधा स्टिसङ्गल्यः ॥

न्यः। जनिकर्त्तरं जायमानस्य कार्यस्य प्रक्रतिरपादानसंज्ञिका भव-तीति सूत्रार्थः। संज्ञायाः फलं "खपादाने पश्चमी" [पा॰२।३।२०] इति सूत्रात् प्रक्रता पश्चमीलाभः। स्वं ब्रह्मस्यः प्रक्रतित्वं प्रसाध्य कर्दत्वं साध्यति। निनित्तत्विमिति। ब्रह्म खातिरिक्तकर्वधिखेयं प्रक्रतित्वा-न्मदादिवदिव्याद्यनुमानानामाग्रमवाधमादः। प्रागुत्यत्तेरिति। जग त्कार्ट ब्रह्मवेव्यवापि सूत्रं योजयति। खिधस्यावत्तरेति॥

### साद्याच्चाभयाम्बानात्॥ २५॥

प्रकृतिलस्यायमभुस्यः इतस्य प्रकृतिर्वस्य यत्कारणं मा-चाद्रस्त्रीव कारणमुपादायोभा प्रलयप्रभवावास्त्रायेते "मर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाणादेव ममृत्ययन्ते त्राकाणं प्र-त्यसं यन्ति" इति। यद्धि यस्तात् प्रभवति यस्त्रिस्य प्रलीयते तत् तस्योपादानं प्रसिद्धं, यथा बीह्यवादीनां पृथिवी। माचादिति चापादानान्तरानुपादानं सूचयत्याकाणादेवेति। प्रत्यस्तमयस्य नापादानादन्यच कार्यस्य दृष्टः॥

# त्रात्मक्रतेः परिणामात्॥ २६॥

दतञ्च प्रकृति ब्रह्म यत्कारणं ब्रह्मप्रक्रियायां "तदात्मानं स्वयमकुरूत" दित श्रात्मनः कर्मलं कर्दलं च दर्भयति, श्रात्मा-निमिति कर्मलं स्वयमकुरूतेति कर्दलं। कथं पुनः पूर्वमिद्धस्य सतः कर्दलेन व्यवस्थितस्य क्रियमानलं भ्रक्षं मणादि चितुं,

चभुचये। हेलन्तरं। चाकाणादेवे स्वेवकारस्चितमुपादानान्तरा-नुपादानग्रह्यं साचादितिपदेन स्वकारो दर्णयतीति योजना॥

चात्मसम्बन्धिनी कृतिः चात्मकृतिः, सम्बन्धस्वात्मनः कृतिं प्रति विष-यत्ममास्रयत्वस् । ननु कृतेरास्रयः सिद्धो भवति विषयस्तु साधः। एकसोभयं विरुद्धमित्याग्रङ्कते । क्यं पुनरिति । यथा स्टदः साधा-परिणामाभेदेन कृतिविषयत्वं तददात्मन हत्वाहः। परिणामादिति । स्रात्मा निम्यविरोध इति ग्रेषः। सिद्धस्यापि साधात्वे दृष्टान्तमाहः। विकारात्मनेति । ननु ब्रह्मण स्रात्मानिति दितीयया कार्या-त्यना साध्यत्स्रुत्याऽस्तु प्रकृतित्वं कृता तन्योऽस्त्रियत् स्राह्म। स्वय- परिणामादिति त्रूमः, पूर्विसिद्धोऽपि हि मत्ताता विशेषेण वि-कारात्माना परिणमयामामात्मानिमिति । विकारात्माना च परिणामा स्दाद्यासु प्रक्षतिषूपल्यः, स्वयमिति च विशेषणात् निमित्तान्तरान्पेचलमपि प्रतीयते । परिणामादिति वा पृथक्स्चनं, तस्पेषाऽर्थः । दत्रश्च प्रक्षतिर्बद्धा यत्कारणं ब्रह्मण एव विकारात्मनायं परिणामः मामानाधिकर्ष्येनामायते "मच त्यचाभविन्निक्तञ्चानिक्तं च" दत्यादिनेति॥

### योनिस हि गीयते ॥ ५७॥

दत्य प्रकृतिर्मे यत्कारणं ब्रह्मयोनिरित्यपि पयते, वेदा-न्तेषु "कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्म योनिं"दित "यङ्ग्तयोनिं परि-पर्यन्ति धीराः" दित च । योनिशब्द्य प्रकृतिवचनः समधि-गता लोके पृथिवी योनिरोषधिवनस्पतीनामिति । स्वीयोनेर-

मिति चेति। ब्रह्मणः क्रतिकर्मलोपपादनार्थं परिणामादिति परं व्याखायान्यथापि व्याचरे। एयक् स्वमिति। स्ट्घट इति वद्ध्रस् सच व्यचेति परिणामसामानाधिकरण्यश्रुतेः ब्रह्मणः प्रक्षतिलिमिव्यर्थः। सत्यव्यद्यं भूतवयं, व्यत्पराद्यं भूतद्यं, निरुक्तं वक्षं प्रकां घटादि, च्यनिरुक्तं वक्षमप्रकां कपातिरूपादिकं च ब्रह्मीवाभवदिव्यर्थः॥

चात्र सूचे परिणामण्यः कार्यमात्रपरः न तु सत्यकार्यातमपरिणामपरः तदनन्यत्मिति विवर्तवादस्य वच्चमाणात्वात् योनिण्यत्वाच प्रक्षतित्वित्वाच । योनिच्चेति । कर्तारं कियाणिक्तमन्तं, र्रणः नियन्तारं, पुरुषं प्रत्यञ्चं, त्रस्य पृणं, योनि प्रक्षति, धोरा ध्यानेन प्रयन्तीत्यर्थः । नन्यनुपादानेऽपि स्त्रीयोनी योनिण्यत्वो दृष्ट हत्यत चाच । स्त्रीयोनेरिति । शोणितमवयवण्यद्यार्थः । योनिण्यव्स्य स्थानमप्रश्ची भवति

प्यस्वेवावयवदारेण गभें प्रत्युपादानकारणलं। कि चित् स्थान-वचने।ऽपि योनिश्रब्दो दृष्टः, योनिष्ठ दृष्ट्र निषदे श्रकारीति वाक्यभेषात्, तच प्रक्षतिवचनता परिग्रह्मते "यथोर्णनाभिः स्ट-जते ग्रह्णते च" दृत्येवंजातीयकात्। तदेवं प्रक्षतिलं ब्रह्मणः प्रसिद्धं। यत्पुनरिद्मुक्तं देचापूर्वकं कर्षलं निमित्तकारणेय्वेव कुलालादिषु लेकि दृष्टं ने।पादानेयित्यादि तत्प्रत्युच्यते, न लेकिवदिष्ट भवितयं, न ह्ययमनुमानगस्थे।ऽर्थः \*श्रब्द्गस्यवात्त-स्थार्थस्य यथाश्रब्दमिष्ट भवितयं, श्रब्दयेचित्ररीयरस्य प्रक्ष-तिलं प्रतिपादयतीत्यवाचाम, पुनश्चितस्रव्यं विस्तरेण प्रतिव-च्यामः॥

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २८ ॥ ईचतेर्नाशब्दमित्यारम्य प्रधानकारणवादः स्वतैरेव पुनः

से दि भूत ये न्या दि प्रव्हे गाह्यः, ऊर्ण ना स्या दि प्रक्रत हरान्त वाका प्रेष्ठ विरोधादि खाइ। क्षचिदित। हे इन्द्र ते तव निषदे उपवे प्रनाय यो निः स्थानं मया खनारि कतिम खर्यः। पूर्व पद्यो क्षानुमानान चनू- या गमबाधमाइ। यतुनि रिवादिना। नन्य नुमानस्य ख्रावने पद्यात वा वा घ इत्यत खाइ। न हीति। जगत्क ता पद्यः श्रुत्येव सिद्यति, या क्षतिः सा प्ररोर जन्येति व्याप्ति विरोधेन नित्यक्ति तमते दिन्ता ना सम्भवादतः श्रीतमी खरं पद्योक्त खानुपादा नत्वसाधने भवत्ये वे प्रज्ञाच या प्रक्रति वे विषय ख्रावाद द्वार्यः। यदुक्तं विषय ख्रावाद स्थार ने जगद्यादा नत्वमिति तचाइ। पुनस्रति। न विषय ख्राव्या दित्यार भेन्य ख्रां। स्रत उभय क्ष्यं नारणतं व्रस्थां। च्यामिति सिद्धं॥ स्रतेन सर्वे व्याख्याताः। खर्याधिकरणस्य तात्रयं वक्तं रक्तमन्

शब्द्गम्यलात्तस्येति वर्ध० का॰ पु॰ पाठः। † प्रतिपादियामा इति वर्ध० ः

पुनरागञ्च निराक्तः, तस्य हि पचस्थोपोद्धलकानि कानिचिसिङ्गाभाषानि वेदान्तेष्यापातेन मन्दमतोन् प्रतिभान्तीति।
स च कार्यकारणानन्यत्यास्वपगमात् प्रत्यामञ्चा वेदान्तवादस्य
देवलप्रस्तिभिञ्च केश्चिद्धर्मस्च चकारैः स्वयन्येष्यात्रितः तेन तस्पतिषेधे एव यत्नोऽतीव क्वता नाष्यादिकारणवादप्रतिषेधे। तेऽिष
त ब्रह्मकारणवादपचस्य प्रतिपचलात् प्रतिषेद्ध्याः, तेषामयुणेदलकं वेदिकं किश्चिष्मङ्गमापातेन मन्दमतीन् प्रतिभायादिति, त्रतः प्रधानमञ्चनिवर्दणन्यायेनातिदिश्वति, एतेन प्रधानकारणवादप्रतिषेधन्यायकलापेन सर्वेऽखादिकारणवादा त्रिप प्रतिषिद्धतया व्याख्याता वेदितव्याः। तेषामिष प्रधानवदश्रव्द-

वरति। ईचतेरित। प्रधानवादस्य प्राधान्येन निराकर्णे हेतूनाह।
तस्य हीत्यादिना। तर्ह्यग्वादिवादा उपेच्याणीया दुर्व लतादित्यत चाह।
तेऽिष तिति। निर्मूलास्ते कथं प्रतिपच्चा हत्यत चाह। तेथामिति।
तथा हि कान्देग्ये जगत्तारणत्वचापनाथं पिता पुचमुवाच। चासां
वटधानानां मध्ये एकां भिन्धीति भिन्ना भगव हत्युवाच पुचः, पुनः
पिचा किमच पश्यसीत्युक्ते न किञ्चन भगव हत्याह। तच पिचाऽिणमानं न पश्यसीत्युक्तं, तथा च न किञ्चन भगव हत्याह। तच पिचाऽिणमानं न पश्यसीत्युक्तं, तथा च न किञ्चन भगव हत्याह। तच पिचाऽिणयते, च्यापुणव्दात् परमाण्याद हति, एवमसदेवेदमग्र चासीद्यारिगीयानित्यादि लिङ्गं दय्यं। च्याप्वादिवादाः च्याता न वेति संप्रये सत्यपद एवादिणव्दवनाच्छाता हति प्राप्तेऽतिदिण्यति। एतेनेति।
चस्यातिदेण्लाच एथक् सङ्गत्याद्यपेचा न किञ्चनासच्चव्दयाः प्रत्यचाये। ययवस्तुपरत्वादगुणव्दस्य सूच्याभिप्रायत्वादणब्दलं, तेषां वा-

लाच्छब्दविरोधिलाचेति। व्याख्याता व्याख्याता द्रित पदा-भ्यासेऽध्यायपरिसमाप्तिं चेतियति।

द्ति श्रीमच्छारीरकमीमांमाभाखे श्रीमद्गीविन्दपूज्यपाद-शिखशीमच्छद्भरभगवत्पादक्ती प्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः मनाप्तः॥ •॥

॥ 🗢 ॥ इति प्रथमे। ८थायः समाप्तः ॥ 🛪 ॥

दानां प्रधानवादवद्योतत्वं, ब्रह्मकारण्युतिबाधितत्वञ्च, तस्नाद्व्योव परमकारणं, तस्मिन्नेव सर्वेषां वेदान्तानां समन्वय इति सिद्धं।

इति श्रीमत्यरमचंसपरिवाजकाचार्य श्रीगोविन्दानन्द-भगव-त्यादस्ते प्रारीरकमीमांसाव्याखायां भाष्यरत्वप्रभायां प्रथमाध्यायस्य चतुर्घः पादः॥ \*॥

॥ 💥 ॥ चध्यायच समाप्तः ॥ 💥 ॥

#### अ परमात्मने नमः।

# स्मुखनवकाञ्चरेषप्रसङ्ग इति चेन्नान्यस्मृखनवकाश-देषप्रसङ्गात् ॥ १॥

प्रथमेऽधाये सर्वज्ञः सर्वेथ्यरा जगत खत्पत्तिकारणं खत्यु वर्णादय दव घटरूचकादीनां, उत्पन्नस्य जगता नियन्तृत्वेन स्थितिकारणं सायावीव सायायाः प्रसारितस्य जगतः पुनः स्थात्मन्येवेषमंद्यारकारणमविनिरेव चतुर्विधस्य स्थतग्रामस्य, स एव च सर्वेषां न श्रात्मेत्योतदेदान्तवाक्यसमन्वयप्रतिपादनेन प्रतिपादितं, प्रधानादिवादाञ्चाष्रव्दत्वेन निराक्षताः। ददा-नीं स्थपचे स्थितिन्यायविरोधपरिद्यारः प्रधानादिवादानाञ्च न्यायाभासोपखंदितत्वं प्रतिवेदान्तञ्च स्थ्यादिप्रक्रियाया श्र-विगीतलिमत्यस्थार्थजातस्य प्रतिपादनाय दित्रोथारुथाय श्रा-रभ्यते। तच प्रथमं तावत् स्थितिविरोधमुपन्यस्य परि-दर्तत यदुक्तं ब्रह्मीव सर्वज्ञं जगतः कारणिमति तदयुक्तं।

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

साङ्घादिस्मृतियुक्तिभिनं चिलते। वेदान्तसिद्धान्तगे। निर्मूलेर्विविधागमेरविदिते योमादिजन्माप्ययः। उत्पन्त्यन्तविवर्ज्जितिस्वतिवपुर्यापा च कर्तां प्रको लिङ्गेन प्रथिते।ऽपि नामतनुकत्तं जानकीष्रं भजे॥

नामरूपे याकरवाणीति श्रुतेनीमतनुद्यदिष संज्ञामूर्तियाकर्ताऽपि निक्रभरीरीपाधिना कर्तति यंग्र इति च प्रियतः प्रसिद्धी यक्तं प्रत्य- कुतः, स्रत्यनदकाष्ठदोषप्रमङ्गात्। स्रितिय तन्त्राख्या परमर्षिप्रणीता प्रिष्टपरिग्रहीता, श्रन्याय तदनुसारिष्णः स्रतयः,
एवं सत्यनवकाष्णः प्रमञ्चेरन्, तासु ह्यचेतनं प्रधानं खतन्त्रं
जगतः कारणमुपनिवध्यते, सन्वादिस्रतयस्तावचीदनालचणेनाग्निहोत्रादिना धर्मजातेनापेचितमधं समर्पयन्त्यः सावकागा भवन्ति, श्रस्य वर्णस्यास्मिन् कालेऽनेन विधानेनोपनयनमीदृशयाचार दत्यं वेदाध्ययनिमत्यं समावर्तनिमत्यं सहधर्मचारिणीसंथाग दति, तथा पुरुषाधायत्वंणाश्रमधर्मान्
नानाविधान् विद्धति, नैवं कापिलादिस्रतीनामनुष्ठेथे विपथेऽवकाशोऽस्ति, मोचमाधनमेव हि मस्यग्दर्शनमधिकत्य ताः
प्रणीताः, यदि तत्राष्ट्यनवकाशः स्यः श्रानर्थस्यमेवासं प्रस-

ग्राभनं परमातानं मृषप्रक्षतिनयन्तारं भजे इत्यर्थः। स्नृतिपसक्षात् पूर्वेत्तराध्याययोविषयविषयभावसङ्गति वत्तं रुणं क्षित्यति।
प्रथमेऽध्याय इति। जन्मादिस्त्रन्नारभ्य जगदुत्पच्यादिकारणं ब्रह्मति
प्रतिपादितं शास्त्रदृष्ट्या त्वित्यादिस्त्रचेषु, स रवादितीयः सर्वात्मत्यक्तं चानुमानिकमित्यादिना कारणान्तरस्यात्रीतत्वं दर्शितमित्यर्थः। रवं प्रथमाध्यायस्यार्थमनूद्य तस्मिन् विषये विरोधपरिहारविषयिणं दितीयाध्यायस्यार्थं पादशः सङ्ख्य कथयति। इदानीमिति। च्रच प्रथमपादे समन्वयस्य साङ्घादिस्नृतियृक्तिभिर्विरोधपरिहारः क्रियते, दितीयपादे साङ्घाद्यागमानां भान्तिमृषत्मिविरोधाय कथ्यते, त्रतीये पादे प्रतिवेदान्तं स्रिष्ट्यतीनां जीवात्मश्रतीनाञ्च योमादिमहाभूतानां जन्मवयक्रमादिकथनेनाविरोधः प्रतिपाचते, चतुर्थपादे , जिङ्गश्ररीरश्रतीनां चिविरोध द्रव्यर्थः। च्ययमेवार्षे सुखवे।धार्थे श्लोकेन संग्रहीतः।

ज्येत, तसात् तद्विरोधेन वेदान्ता याखातयाः। कथं पुनः ईचत्यादिभ्यो हेतुभ्ये ब्रह्मीव सर्वज्ञं जगतः कारणिमत्य-वधारितः श्रुत्यर्थः स्मत्यनवकाणदेषप्रसङ्गेन पुनराचिष्यते। भवेदयमनाचेपः स्वतन्त्रप्रज्ञानां परतन्त्रप्रज्ञास्तु प्रायेण जनाः स्वान्येण श्रुत्यर्थमवधारियतुमण्डक्वनः प्रस्थातप्रणेहकासु स्मति-व्यवस्वरेन्, तद्वसेन च श्रुत्यर्थं प्रतिपित्येरन्। श्रस्मत्यते च या-स्वाने व विश्वस्वृद्धन्तानात् स्मतीनां प्रणेहषु। किपलप्रस्तिनाञ्चाषं ज्ञानमप्रतिहतं स्वर्थते, श्रुतिश्व भवति "ऋषं प्रस्ते किपलं यस्तमग्रे ज्ञानैविभित्तं जायमानञ्च पर्यत्" इति।

''दितीये स्मृतितर्काभ्यामविरोधोऽन्यदुखता। भूतभाक्तुश्रुतिर्विङ्गश्रुतेरप्यविरुद्धता''॥ इति॥

तत्राज्ञाते विषये विरोधग्रङ्कासमाध्ययोगात् समन्ययाथायानन्तर्यमविरोधाध्यायस्य युक्तम्, तत्र प्रथमाधिकरणतात्पर्यमाद्य। प्रथममिति। श्रीते समन्वये विरोधिनिरासार्थलादस्य पादस्य श्रुतिशास्वाध्यायसङ्गतयः समतस्यापनात्मकलात् सर्वेषामधिकरणानामेतत्पादसङ्गतिः। स्रत्र पृवेपन्ते स्मृतिविरोधादुक्तसमन्वयासिद्धिः फलं सिद्वान्ते तिसिद्धिरिति विवेकः। तत्र ब्रह्मस्युक्तवेदान्तसमन्वयो विषयः,
स किं साङ्खस्मृत्या विरुध्यते न वेति स्मृतिप्रामास्याप्यामास्याभ्यां
सन्देहे पूर्वपन्तमाद्य। यदुक्तमिति। तन्त्यन्ते स्वत्याचन्ते तन्त्वान्यनेनेति
तन्तं शास्त्रं किपिनाक्तमन्यास्य पश्चशिखादिभिः प्रोक्ताः, रवं सित्
वेदान्तानामदयब्रह्मसमन्वये निर्ध्यतः स्युरित्यर्थः। तासामिष
ब्रह्मार्थकलमस्तीत्यविरोध द्रत्यत स्याद्य। तास होति। ननु साङ्यस्मृतिप्रामास्याय प्रधानवादग्रहे मन्वादिस्तिनामप्रामास्यं स्यादित्याः
शङ्ग तासां धर्मे सावकाश्यलात् प्रामास्यं स्यादित्याः । मन्वादीति।

तसानेषां मतमययायं प्रकां ससाविधतुं, तर्कावहसीन \*च
तेऽधं प्रतिष्ठापयिन्त, तसादिप स्रितिबलेन वेदान्ता व्याख्येया
दिति । पुनराचेपः, तस्य समाधिनान्यस्यव्यनवकाप्रदेषप्रसङ्गादिति । यदि स्रित्यनवकाप्रदेषप्रसङ्गेनेयरकारणवाद त्राचिप्रेतिवसप्यया देत्रप्रकारणवादिन्यः स्रुत्योऽनवकाषाः प्रसञ्चेरन्
ता उदाहरिष्यामः । "यत् तत् सुन्तसमित्र्येये" दति परं ब्रह्म
प्रकाय स ह्यन्तरात्मा भूतानां चेत्रज्ञयेति कथ्यत दति चेत्का
"तस्माद्यक्तमृत्यन्नं विगुणं दिजसत्तमः" दत्याह । तथान्यत्रापि "त्रयक्तं पुरुषे ब्रह्मन् <sup>†</sup>निर्गणे सम्प्रसीयते" दत्याह ।

तर्हि सांख्यादिसुतीनामिष धर्मे तातार्येण प्रामाख्यमन्तु तत्तं तु ब्रह्मेनेव्यविरोध द्रव्यत चाह। नैनिमित। तत्त्वे विकल्पनानुपपत्ते- निरवनाण्यसुत्वनुसारेण श्रुतिव्याख्यानमृचितं सावकाण्याद्विरवकाण्यं बलीय द्रित न्यायादित्याह। तस्मादिति। श्रुतिविरोधे सुव्यप्रामा- एक्सेक्टलात् पूर्वपच्ता न युक्त द्रित प्रद्भाते। कथमिति। ये खातन्त्र्येण श्रुवर्षे चातुं श्रम्भवन्ति तेषामयं पूर्वपच्ता न भवेत्, साङ्घरदेषु श्रद्धालूनान्तु भवेदिव्याह। भवेदिति। तेषामतीन्द्रियार्थचानवन्त्वाच तच श्रद्धा स्थादित्याह। कपिनप्रस्तीनाञ्चेति।

"आदी यो जायमानच किपलं जनयेटिषिं। प्रस्तं विश्टयात् ज्ञानैस्तं प्रस्नेत् परमेश्वरम्" ॥ इति—

श्रुतियोजना। यथा साङ्घासृतिविरोधाद्गस्त्वादस्याच्य इति त्वयोच्यते तथा सृत्यन्तरिवरोधात् प्रधानवादस्याच्य इति मयोच्यत इति सिद्धान्त्यति। तस्य समाधिरिति। तस्माद्गस्याः सकाणा-द्यतं मायायां लीनं स्त्यात्मकं जगदिति यावत्। रितिहासवाच्या-क्ष्मा पुराणसम्मतिमाह। च्यतस्विति। प्रभवत्यस्वादिति प्रभवो जन्महितः, प्रलीयते तस्मिद्भिति प्रचयो लयाधिष्ठानं, तस्मात् कर्तृरीश्वरात्

<sup>\*</sup> चैते इति का॰ पु॰ पाउः।

"त्रतस्य मङ्कोपिममं ग्रणुध्वं नारायणः मर्वमिदं पुराणः। स सर्गकाले च करोति सर्गे संहारकाले च तदन्ति भ्रयः"॥ इति

पुराणे, भगवद्गीतासु च "ऋहं क्रत्सख जगतः प्रभवः प्रलय-स्त्रया" दति, पर्मात्मानमेव च प्रक्रत्यापस्नम्वः पठित "तस्मात् काचाः प्रभवन्ति सर्वे स मूलं शाखितकः स नित्यः" दित । एवम-नेकशः स्त्रतीव्यपीखरः कार्णलेनोपादानलेन च प्रकाश्वते। स्त्रतिवलेन प्रत्यवितष्ठमानस्य स्त्रतिवलेनैवोत्तरं प्रवच्यामि द्रत्य-तोऽचमन्यस्त्रत्यनवकाश्रदेशिपन्यासः। दर्शितन्तु श्रुतीनामी-खरकार्णवादं प्रति तात्यर्थं, विप्रतिपत्तीः च स्त्रतीनामवश्य-

कायाः ब्रह्मादयः प्रभवन्ति । स एव मूलमुपादानं किंपरिणामि न शास्त्रिकः कूटसः खतः स नित्य इत्यर्थः । ननु स्रुतिविरोधः किमिति नोक्त इत्यत खाइ । स्रुतिवलेनेति । स्रुतीनां सिधो विरोधे कयं तत्त्वनिर्णयस्त्रवाइ । दिर्शतिन्विति । स्रुतिभरेव तत्त्वनिर्णय इत्यर्थः । स्रुतीनां का गतिरित्यत खाइ । विप्रतिपत्ती चेति । वस्तुतत्त्वे स्रुतीनां मिथो विरोधे वस्तुनि विकल्पायोगात् क्षुप्तस्रुतिमूला स्रुतानां मिथो विरोधे वस्तुनि विकल्पायोगात् क्षुप्तस्रुतिमूला स्रुतविरोधे स्रुतिने प्रमाणमित्यच जैमिनीयन्यायमाइ । तदुक्तिमिन्त्रविरोधे स्रुतिने प्रमाणमित्यच जैमिनीयन्यायमाइ । तदुक्तिमिन्ति । खीदुम्बरों स्रुद्धाद्गायेदिति प्रत्यचस्रुतिविरद्धा सा सर्वा वेष्ट्रित्वे स्रुतिविरोधे स्रुतिर्मानं न वेति सन्देहे मूलस्रुत्वनुमानान्मानमिति प्राप्ते सिद्धान्तः क्षुप्तस्रुतिविरोधे स्रुतिप्रामात्यमनपेत्वास्रुत्यं हेय-मिति यावत् । इत्यते सित् विरोधे स्रुत्वनुमानं भवित, खच तु विरोधे सत्यनुमानायोगान्मूलाभावात् सर्ववेष्टनस्रुतिरप्रमा-

कर्तचेऽन्यतरपरिग्रहे \*ऽन्यतरस्यापरित्यागे च श्रुत्यनुमारिष्यः स्माणमनपेच्या दतराः, तदुक्तं प्रमाणनचिणे "विरोधे लनपेचं स्यादमित स्यनुमानं" दति। न चातीन्द्रियानर्थान् श्रुतिमन्तरेण कि्युप्णभत दित भक्यं मस्भावियतं, निमिन्ताभावात्, भक्यं किप्तादीनां मिद्धानामप्रतिहतज्ञान-लादिति चेत्, न मिद्धरिप मापेचलात्। धर्मानुष्ठानापेचा हि मिद्धः, म च धर्मश्चादनालचणः, ततश्च पूर्वमिद्धायाश्चाद-नाया श्रूष्यां न पश्चिमसिद्धपुरुषवचनवभेनातिभिद्धात्राश्चादेनाया श्रूष्यां न पश्चिमसिद्धपुरुषवचनवभेनातिभिद्धात्राश्चादेन्त्र प्रकारेण स्यतिविप्रतिपत्ता मत्यां न श्रुतिव्यपाश्रयादन्यत् निर्णयकारणमस्ति। परतन्त्रप्रज्ञस्यापि नाकस्मात् स्यतिवि-भेषविषयः पचपाता युक्तः, कस्यचित् क्षचित्तं पचपाते मित

यामित्यर्थः । चस्तु साङ्घसृतिः प्रत्यत्तमृ लेत्यत चाह । न चेति । येारागां सिद्धमहिमाऽतीन्त्रियज्ञानं सम्भावियतुं प्रकामिति प्रञ्चते ।
प्रकामिति । कपिलादिभिः किलादे वेदपामाण्यं निश्चित्य तदर्यस्यानृष्ठानेन सिद्धः सम्पादिता, तया सिद्धा प्रणीतसृत्वनुसारेगानादिश्रुतिपीडा न युक्तोपजीयविरोधादिति परिहरति । न सिद्धरपीति । चित्रपङ्कित्मिति, श्रुतीनां मुखार्यमितकम्योपचरितार्यत्वं
पङ्कितुं न प्रकात इत्यर्थः । खतः सिद्धेवेदो नेपजीय इति चेद्वानीश्वरस्य खतः सिद्धा मानाभावात् । चङ्कोद्यत्वाप्याह । सिद्धेति । सिद्धानां वचनमाश्रित्य वेदार्यकच्पनायामिप सिद्धोक्तीनां मिथो विरोधे
श्रुत्याश्रितमन्वाद्यिभिभरेव वेदार्यनिर्णयो युक्त इत्यर्थः । श्रुतिक्ष्पाश्रयं विना सिद्धोक्तिमाचं न तत्त्वनिर्णयकारणमित्यत्त्वरार्थः । ननु
मन्दमतः साङ्कास्भृता श्रद्धा भवति तस्य मितः वेदान्तमार्गे कथमा-

<sup>\*</sup>ज्यतरपरित्यागे द्वि वर्ध० पु० पाठः।

पुरुषमितिवैश्वरूपेण तत्नायवस्थानप्रमङ्गात्, तसात्तस्थापि स्टतिविप्रतिपत्थुपन्यामेन श्रुत्यनुमाराननुमार् विवेचनेन च मन्यार्गे प्रचा मंग्रहणीया। या तु श्रुतिः किष्वस्य ज्ञानातिभ्रयं प्रदर्भयन्ती प्रदर्भिता न तथा श्रुतिविरुद्धमिष कािष्वं
मतं श्रद्धातुं भन्यं, किष्वमिति श्रुतिमामान्यमाचलात्।
श्रन्यस्य च किष्वस्य मगरपुचाणां प्रतप्तृवासुदेवनामः स्मरणात्, श्रन्यार्थदर्भनस्य च प्राप्तिरहितस्थामाधकलात्। भवित
चान्या मनोर्माहात्यं प्रस्थापयन्ती श्रुतिः "यदै किञ्च मनुरवदत्तद्भेषजं" दति। मनुना च

"मर्बस्तेषु चात्सानं मर्बस्तानि चात्सनि ।
समं पायनात्मयाजी खाराज्यमधिगच्छति"॥ दतिसर्वात्मवदर्भनं प्रभंसता कापिलं मतं निन्दात दति गम्यते ।
कपिलो हि न सर्वात्मवदर्भनमनुमन्यते, त्रात्मभेदाभुपगमात्।

नेयेत्यत चाह। परतन्त्रेत्यादिना। ननु श्रुत्या कपिणस्य सर्वचले ति-स्तन्तते श्रद्धा दुर्वारा इत्यत चाह। या त्विति। कपिलप्रव्यमात्रेत्य साङ्क्यकर्ता श्रीत इति स्मान्तरयुक्ता, तस्य देतवादिनः सर्वचला योगादत्र च सर्वचानसम्भूतत्वेन श्रुतः कपिली वासुदेवांष्र एव, स हि सर्वात्मत्वचानं वैदिकं साङ्घम्पदिण्यतीति सर्वच इति भावः। प्रतप्तः प्रदाहकस्य। किञ्च यः कपिणं चानिर्वभिति तमीश्वरं प्रश्चेदिति वि-धीयते, तथा चान्यार्थस्य ईश्वरप्रतिपत्तिग्रेषस्य कपिणसर्वचत्वस्य दर्णनमन्वादस्तस्य मानान्तरेण प्राप्तिश्चन्यस्य खार्थसाधकत्वायोगा-न्नान्वादमात्रात् सर्वचत्वसिद्धिरित्याह। चन्यार्थेति। देतवादिनं कपिलस्य श्रीतत्वं निरस्य ब्रह्मवादिनो मने। श्रीतत्वमाह। भवित चेति। इतिहासे।पि कापिणमतनिन्दापूर्वकमदैतं दिर्णतिमत्याह।

<sup>\*</sup> विषयविवेचनेनेति का॰ पु॰ पाठः।

महाभारतेऽपि च "बहवः पुरुषा ब्रह्मनुताहे। एक एव तु" दित विचार्च "बहवः पुरुषा राजन् साह्ययोगविचारिणां" दित परपचसुपन्यस्य तह्यदासेन-

"बह्नां पुरुषाणां हि यथैका यानिर्चाते। तथा तं पुरुषं विश्वमाख्यास्त्रामि गुणाधिकम्"॥ इ.स्रुपक्रम्य-

"ममान्तरात्मा तव च ये चान्ये दे हिमंजिताः।
मर्वेषां माचिस्ते ते उसी न या ह्याः के न चित् क चित्॥
विश्वमूर्द्धा विश्वभुजी विश्वपादा चिनामिकः।
एक श्वरति स्तेषु खेरचारी यथा सुखम्"॥ इति
मर्वात्मतेव निर्द्धारिता। श्रुतिश्व मर्वात्मतायां भवति

महाभारतेऽपीति। पुरुषाः चात्मानः किं वन्तुता भिद्धाः उत सर्वष्टध्यानां प्रत्यात्मा एक इति विमर्भार्षः। बह्नगं पुरुषाकाराणां
देखानां यथेका योनिरुपादानं एक्षी तथा तं पुरुषमात्मानं विश्वं
सर्वेषापदानत्नेन सर्वात्मकं सर्वज्ञतादिगुण्णेः सम्पन्नं कथियथामि विश्वं
सर्वेषाकप्रसिद्धादेव तिर्यक्षमनुष्यादीनां मूर्द्धानोऽस्थैवेति विश्वमूर्द्धा,
एकस्यैव सर्वचेचेव प्रतिविम्बभावेन प्रविग्यतात्, एवं विश्वभुज्ञतादियोजना। सर्वभृतेष्वेकच्चरित च्याच्छित सर्वच इत्यर्थः। स्वैरचारी
स्वतन्तः, नास्य नियन्ता कच्चिद्धतः सर्वश्वर इत्यर्थः। यथा स्थमिति विभोक्षानन्दस्रक्षप इति यावत। कापिनतन्त्वस्य वेदमूजस्मृतिविरोधमुक्ता साचाद्वेदविरोधमाइ। श्रुतिचेति। यस्मिन् ज्ञानकाले केवलं स्वतन्त्रप्रतिकत्त्वस्य वेदिवर्ष्यं प्रामाण्यं किं न
स्थादित्यत चाइ। वेदस्य द्वीति। वेदस्य प्रामाण्यं स्वतः सिद्धन-

"यस्मिन मर्वाणि स्तानि चात्मैवास्दिजानतः। तच को मोइ: कः शोक एकलमन्पश्वतः''॥ इति-एवंविधा। ऋतयात्मभेदकत्वनयापि कापिलस्य तन्त्रस्य वेदविष्द्धलं वेदानुसारिसन्वचनविष्द्धलञ्च। न केवलं स्वत-न्त्रप्रकृतिपरिक च्यनयेवेति \* सिद्धं, वेदस्य हि निरपेचं सार्थे प्रा-माण्यं रवेरिव रूपविषये पुरुषवचसानु मूलान्तरापेचं। 'खा-र्थे प्रामाण्यं वकुस्रतियवहितञ्चेति विप्रकर्षः, तसादेदविर्द्धे विषये सरत्यनवकाणप्रमङ्गा न दोषः। कुतस्य सरत्यनवकाण-प्रसङ्गो न देख: ॥

### इतरेषाचानुपलयेः ॥ २॥

प्रधानादितराणि यानि प्रधानपरिणामलेन स्राती मैं क-चियतानि महदादीनि न तानि वेदे लोको चापलस्यन्ते, भूतेन्द्र-याणि तावत् लोकवेदप्रसिद्धलात् प्रकान्ते सातुं। ऋलोक-

पारुषेयतात् पारुषेयवाकानां खार्थसृतितन्मूलानुभवयाः कल्पनया प्रामार्खं च्रेयमिति व्यवह्तिं, परतः प्रामाख्यमिति विप्रकर्वः, श्रुति-स्राविशिष इत्यद्यरार्थः। समयोर्विरोधे हि निरवनाशेन साव-कार्भ बाध्यमि इ खतः परतः प्रामाण्ययोर्वेषम्यात् भटिति निश्चित-प्रामाखीन चानुपसंजातिवरोधिना वेदवाकीन विरुद्धसनेरेव बाध इति भावः। तसादिति विशेषादिवर्षः, मान्तिम् जलसम्भवादिति भावः॥

मच्दचङ्कारी तावदप्रसिद्धी अच्छारप्रकृतिकलेन तन्माचारणय-प्रसिद्धानि सार्तुं न प्रकानत इत्याह। इतरेघाञ्चेति। ननु महतः

<sup>\*</sup> सिद्धमिति वर्षे॰ पु॰ नास्ति । † स्वार्थे प्रामाण्यमिति वर्षे॰ पु॰ नास्ति । ‡ निरूपितानीति वर्षे॰ पु॰ पाठः ।

वेदप्रमिद्धलान्तु महदादीनां षष्ठस्थेवेन्द्रियार्थस्य न स्रातिरव-कन्यते। यदिष कचित् तत्परिमव अवणसवभासते तद्य-तत्परं व्यास्थातं 'त्रानुमानिकमप्येकेषां' दत्यच। कार्यस्रते-रप्रामास्थात् कारणस्रृतेरप्यप्रामास्यं युक्तमित्यभिप्रायः, तस्मा-दिष न स्रृत्यनवकाशप्रमङ्गो देशः। तकीवष्टभान्तु न विजवण-लादित्यारभोन्माधिस्थति॥

## एतेन योगः प्रत्युक्तः ॥ ३॥

एतेन माह्यसृतिप्रत्याखानेन योगसृतिर्पि प्रत्याखाता द्रष्टयोत्यितिर्गति, तचापि श्रुतिविरोधेन प्रधानं खतन्त्र-मेव कारणं महदादीनि च कार्याणि श्रलोकवेदप्रसिद्धानि कल्यन्ते। नन्वेवं सित समानन्यायलात् पूर्वेणैवैतद्गतं किमधें पुनरितिदिखते,श्रीक्ति ह्यचान्यधिका शङ्का सम्यग्दर्शनाम्युपायो हि योगो वेदे विहितः ''श्रोतयो मन्तयो निदिध्यासितयः'' दति ''विह्नतं स्थाप समं श्ररीरं' द्रत्यादिना चासनादिक स्पना-

परमथक्तिमिति श्रुतिप्रसिद्धानि महदादीनीयत याह। यदपीति। स्चितात्पर्यमाह। कार्येति। सांख्यसृतिनेहदादिष्यिव प्रधानेऽपि पा-माण्यं नेति निस्वीयत इत्यर्थः। सांख्यसृतिबाधेऽपि तदुक्तयुक्तीनां कथंबाध इत्यत याह। तर्वेति॥

व्रस्मणुत्तसमन्वयः प्रधानवादियोगसृत्वा विक्थाते न वेति सन्दे हे पूर्वन्यायमितिदिश्ति। रतेन योगः प्रत्युत्तः। खतिदेश्लात् पूर्ववत् सङ्गव्यादिकं व्रयुर्वे। पूर्ववानुत्तिनिरासं पूर्वपद्यमाह। खस्ति ह्य-चेति। निदिध्यासनं योगः। चीणि उरोग्रीवाशिरांस्युवतानि यस्मि-च्हरीरे तत् खुवतं चिक्वतमिति पाठस्वेच्हान्दसः, युद्धोतेति शेषः।

पुरःसरं वज्जप्रश्चं योगविधानं श्वेताश्वतरे।पनिषदि दृश्वते, लिङ्गानि च वैदिकानि योगविषयाणि सहस्र उपलम्भन्ते, "तां
योगिमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणां" दित, "विद्यामेतां
योगिविधिञ्च क्रत्नं" दित चैवमादीनि । योगशास्तेऽपि "श्रथ
तत्त्वदर्शनाम्भुपायो योगः" दित मन्यग्दर्शनाम्भुपायत्नेनैव योगोऽङ्गीक्रियते, श्रतः सम्प्रतिपन्नार्थेकदेशत्वादष्टकादिस्नृतिवद्योगस्वृतिरप्यनपवदनीया भविष्यतीति । दयमप्रधिका श्रङ्कातिदेशेन
निवर्त्यते । श्रर्थेकदेशसम्प्रतिपत्तावपर्थेकदेशविप्रतिपत्तेः पूर्वीक्राया दर्शनात् । सतीष्यप्रधात्मविषयासु बङ्गीषु स्नृतिषु साङ्खयोगस्नृत्योरेव निराकरणाय यतः कृतः, साङ्ख्योगी हि परमपुरुषार्थमधनत्वेन लोके प्रख्याता श्रिष्टेश्च परिग्रहोती लिङ्गेन
च श्रीतेनोपद्यंहिती, तत्कार्णं साङ्ख्योगाभिपन्नं ज्ञाता देवं

न केवलं योगे विधिः किन्तु योगस्य ज्ञापकान्यर्यवादवाकान्यपि सन्तीया ह। लिङ्गानि चेति। तां पूर्वे ाक्तां धारणां योगिविदो योगं परमं तप इति मन्यन्ते। उक्तामेतां ब्रह्मविद्यां योगिविधिं ध्यानप्रकारच्च म्ट्यु- प्रसादाविकेता लब्ध्या ब्रह्म प्राप्त इति सम्बन्धः। योगस्कृतिः प्रधानादित न्वांग्रेऽपि प्रमाणलेन स्वीकार्यः। सम्प्रतिपद्मः प्रामाणिकोऽधै- कदेशो योगरूपो यस्यान्तन्तिद्यर्थः। स्रष्टकाः कर्त्याः गुरुर्नगन्त्य इत्यादिश्रुतीनां वेदाविरुद्धार्यक्ततान्तृतस्रुत्यनुमानेन प्रामाण्यमृत्तं प्रमाणल्ह्ये। स्वं योगस्तृत्ये।गे प्रामाण्यान्तत्वांग्रेऽपि प्रामाण्यमिति पूर्वपद्ममनूद्य सिद्धान्तयति। इयमिति। ननु बौद्धादिस्तृतयोऽच किमिति न निरान्तता इत्यत स्वाह। सतीव्यपीति। तासां प्रतारक्तेन प्रसिद्धलादिण्यैः प्रसुप्रायग्रे होतलादेदव। ह्यलाचावोपे-

मुच्यते मर्वपाग्रीरिति। निराकरणन्तु न \*माञ्चस्रतिज्ञानेन वेदनिरपेचेण यागमार्गेण वा निःश्रेयसमधिगम्यत इति। श्रुति-र्षि वैदिकादात्मैकविज्ञानादन्यन्निःश्रेयममाधनं वार्यति ''त-मेव विदिलाऽतिम्हलुमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय'' दति। दैतिनो हि ते माञ्चा यागा य नात्मैक लदर्शिनः। यन् दर्शन-मृतं तत्कारणं माङ्खयागाभिपन्नमिति वैदिकमेव तत्र ज्ञानं धानच माञ्चयोगग्रव्यासामिलयेते प्रत्यामनेरित्यवग-न्तयं, येन लंग्रेन न विरुधित तेनेष्टमेव साङ्ख्योगसायोः मावकाशलं। तद्यथाऽसङ्गो ह्ययं पुरुष इत्येवमादिश्रुतिप्रसि-द्धमेव पुरुषस्य विश्वद्धलं निर्मुणपुरुषनिरूपणेन माञ्चीरभ्यप-गम्यते। तथा च यागैरपि "श्रथ परिवाट् विवर्णवामा मुख्डाऽ-परिग्रहः" दत्येवमादिश्रुतिप्रसिद्धमेव निष्टित्तिनिष्ठलं प्रवच्याद्-पदेशेनानुगम्यते। एतेन सर्वाणि तर्कस्मर्णानि प्रतिवक्तव्यानि, तान्यपि तर्कीपपत्तिभ्यां तत्त्रज्ञानायापकुर्वन्तीति चेत्, उप-

चेति भावः। तत्नारणिमिति। तेषां प्रक्तानां कामानां कारणं सांख्योगाभ्यां विवेकधानाभ्यामिभपत्नं प्रत्यक्तया प्राप्तं देवं ज्ञाला सर्वपाण्णेरिवद्यादिभिर्मुचत रत्यर्थः। समूजले स्मृतिद्वयस्य निरासः किमिति कत रत्यत चाह। निराकरणिन्वति। रति हेताः, कत-मिति ण्रेषः। प्रत्यासत्तेरिति श्रुतिस्यसांख्योगण्ड्योः सजातीय-श्रुत्वर्थगाहिलादिति यावत्। किं सर्वाणेषु स्मृत्यप्रामाण्यं नेत्याह। येन लंग्रेनेति। ब्रह्मवादस्य कणभच्चादिभिर्विरोधमाण्ड्यातिदि- प्रति। स्तिनेति। श्रुतिविरोधेनेत्यर्थः। उपकारकवाधी न युक्त रत्या-

<sup>\*</sup> मांख्यज्ञानेन काः। मांख्यदर्भनेन वर्धः।

कुर्वन्तु नाम, तत्त्वज्ञानन्तु वेदान्तवाक्येम्य एव भवति "नावे-दिवनानुते तं दृहन्तं, तं वैापनिषदं पुरुषं पृच्छामि" दत्येवमा-दिस्रतिभः॥

### न विलच्चात्वाद्सा तथातव्च प्रव्हात्॥ ४॥

ब्रह्मास्य \*जगता निमित्तं कारणं प्रक्षतिश्चेत्यस्य पचस्याचेपः स्वृतिनिमित्तः परिह्नतः, तर्कनिमित्त इदानीमाचेपः परिद्वियते। कुतः पुनरस्मित्तवधारिते त्रागमार्थे तर्कनिमित्तस्याचेपस्यावकागः। ननु धर्म इव ब्रह्माख्यथनपेच त्रागमा भवितु
मईति, भवेदयमवष्टक्षो यदि प्रमाणान्तरानवगाह्य त्रागममात्रप्रमेथोऽयमर्थः स्थादनुष्ठेयरूप इव धर्मः, परिनिष्यवरूपन्तु ब्रह्मावगम्यते। परिनिष्यन्ते च वस्तुनि प्रमाणान्तराणामस्यवकाशे यथा प्रथिव्यादिषु। यथा च श्रुतीनां
परस्यर्विरोधे मह्येकवश्चेनतरा नीयन्ते, एवं प्रमाणान्तर्विरोधेऽपि तद्यभैनैव श्रुतिनीयते। †दृष्टमाधर्मेण चादृष्टमर्थं ममर्प-

मञ्ज्य योऽंग्र उपकारकः स न बाध्यः किन्तु तत्त्वांग्र रत्या ह । तान्य-मीति । तर्काऽनुमानं, तदनुग्राह्विका युक्तिरुपपत्तिः ॥

सृतीनामप्रामाखात्ताभिः समन्वयस्य न विरोध इति सिङान्ति -लच्चात्वात् रुत्तानुवादेनास्थाधिकरणस्य तात्पर्यमाच । ब्रह्मास्येति । पूर्वपच्चमाच्चिपति । कुतः पुनरिति । च्यनवकाण्ये चेतुमाच । नन् धर्म इवेति । मानान्तरानपेचे वेदेकसमध्यास्ये ब्रह्माखनुमानात्मकतर्कस्या-प्रवेषात्तेनाच्चेपस्यानवकाणः, भिन्नविषयक्षात् तर्कवेदयोरिव्यर्थः ।

<sup>\*</sup> जगतः कार्णमिति का०।

यन्ती युक्तिरनुभवस्य मिक्कियते, विप्रक्रयते तु श्रुतिरैतिह्यमाचेण स्वार्थाभिधानात्। श्रनुभवावमानञ्च ब्रह्मविज्ञानमिविद्याया निवर्तकं मोचमाधनञ्च दृष्टफलतयेय्यते। श्रुतिरिप
"श्रोतयो मन्त्रयः" दित श्रवणयितिरेकेण मननं विद्धती
तर्कमण्यचादर्तयं दर्भयति, श्रतस्वर्भनिमक्तः पुनराचेपः कियते, न विलचणलादस्वेति। यदुक्तं चेतनं ब्रह्मजगतः प्रकृतिरिति तन्त्रीपपद्यते। कस्मादिलचणलादस्य विकारस्य प्रकृत्याः।
ददं हि ब्रह्म कार्यलेनाभिप्रयमाणं जगद्रह्मविलचणं श्रचेतनमग्रद्भञ्च दृग्यते, ब्रह्म च जगदिलचणं चेतनं ग्रद्भञ्च
श्रूयते। न च विलचणले प्रकृतिविकारभावा दृष्टः, न हि रूचकादया विकारा स्त्रकृतिका भवन्ति, ग्ररावादया वा सुवर्णप्रकृतिकाः, स्दैव तु स्दिल्ताः विकाराः प्रक्रियन्ते, सुव-

सिद्धस्य मानान्तरमस्यलादेकविषयलादिरोध इति पूर्वपद्धं समर्थयते।
भवेदयिमिति। स्रवस्मा दृष्टानः। नन्वेकविषयलेन विरोधेऽपि श्रुतिविरोधान्मानान्तरमेव बाध्यतामित्यत स्राह्ण । यथा चेति। प्रवलश्रुत्या
दुर्बलश्रुतिबाधविद्यद्वकाण्णमानान्तरेण लद्धाणाद्या सावकाण्णश्रुतिनयनं युक्तमित्यर्थः। किस्र ब्रह्मसाद्यात्वारस्य मोद्याहेतुलेन प्रधानस्यान्तरङ्गं तर्कस्त्यापरोद्यदृष्टान्तगोपरत्वेन प्रधानवद्परोद्यार्थविषयत्वात्, प्रव्यक्त परोद्यार्थकत्वाद्वहिरङ्गमतस्तर्कण बाध्य दृत्याह।
दृष्टित। स्तिह्यमाचेण परोद्यतयित यावत्। स्वनुभवस्य प्राधान्यं
दर्णयति। स्वनुभवावसानचेति। नेषा तर्कण मितिरत्यर्थवादेन तर्कस्य
निवधमाण्डस्य विधिवरोधान्मेविमत्याह। श्रुतिरपीति। स्वं पूर्वपद्यं सम्भाय चेतनब्रह्मकारणवादिवेदान्तसमन्वयः, द्वित्यादिकं न
चेतनप्रद्यतिकं कार्यद्रयत्यात् घटवदिति सांख्ययाग्यायेन विष्यते
न वेति सन्देहे स्रुतेर्मृलाभावात् दुर्वललेऽप्यनुमानस्य याप्तिमूल्यलेन

र्णेन सुवर्णान्विताः, तथेरमपि जगरचेतनं सुखद्ःखमादा-न्वितं सद्चेतनस्थैव सुखद्ःखमाहात्मकस्य कार्णस्य कार्यं भवितुमर्रित न विजचणस्य ब्रह्मणः, ब्रह्मविजचणल-चास जगताऽग्रुद्धचेतनलदर्भनादवगन्तयं। श्रशुद्धं हीदं जगत् सुखदः खभा चात्मकतया प्रीतिपरितापविषादादि है-तुलात् खर्गनरका युचाव चप्रपचलाच। अचेतनं चेदं जगत् चेतनं प्रति कार्यकर्णभावेनीपकर्णभावीपगमात्, न इि साम्ये सत्युपकाचापकारकभावा भवति, न हि प्रदीपा परस्प-रस्थापनुस्तः। नन् चेतनमपि कार्यकर्णं स्वामिसत्यन्यायेन भा तुर्पकरियाति, न, खामिस त्ययोर् घेचेतनां शसीव चेतनं प्रत्युपकारकलात्। यो ह्येकस्य चेतनस्य परिग्रहे बुद्धादिरचे-तनभागः स एवान्यस्य चेतनस्थापकराति न तु स्वयमेव चेत-नश्चेतनान्तरस्य उपकरे। त्यपकरे। ति वा, निर्तिशया ह्यक-र्तार्ञ्चेतना इति माल्ला मन्यन्ते, तस्माद्चेतनं कार्यकरणं।

प्रावत्यात्तेन विषध्यत इति प्रखुदाहरणेन पूर्वपच्चयति। न विज-च्यात्वादिति। पूर्वात्तरपच्चीः समन्वयासिद्धः तत्यिद्धिचेति पूर्व-वत् फलं, जगन बच्चप्रक्षतिकं तदिलच्चा्यत्वात्, यद्यदिलच्यां तन्न तत्यक्रतिकं यथा स्टिलच्चाा रूचकादय इत्यर्थः। सुखदुःखमाहाः सत्त्वरज्ञत्तमांसि, तथा च जगत् सुखदुःखमाहात्मकसामान्यप्रक-तिकं तदन्वितवात् यदित्यं तत्तथा यथा स्टिन्वता घटादय इत्याह। स्टैवेति। विलच्यात्वं साध्यति। बच्चविलच्यात्वचेति। यथा हि एक एव स्त्रीपिष्डः पितसपत्न्युपपतीनां प्रीतिपरितापविषादा-दीन् करोति एवमन्येऽपि भावा द्रस्थाः। तच प्रीतिः सुखं, परितापः

न च काष्टले। द्वादीनां चेतनले किञ्चित्रमाणमस्ति, प्रमिद्ध-यायं चेतनाचेतनविभागा लाके, तसाद्वृह्मविलचणवानेदं जगत् तत्प्रकृतिकं। योऽपि किञ्चदाचचीत श्रुत्या जगतञ्चेतन-प्रकृतिकतां तद्दलेनैव समस्तं जगचेतनमवगिमयामि प्रकृति-रूपस विकारेऽन्यदर्भनात्, त्रविभावनन् चैतन्यस्य परि-णामविशेषाद्भवियति, यथा सपृचैतन्यानामणात्मनां स्वा-पमूर्च्यायवस्थासु चैतन्यं न विभायते, एवं काष्टलेष्ट्रादीना-मपि चैतन्यं न विभाविययते। एतसादेव च विभावितला-विभावितलकतात् विशेषाद्र्पादिभावाभावाभ्याच्च कार्यकर-णानासात्मनाञ्च चेतनलाविशेषेऽपि गुणप्रधानभावा न वि-रात्यते। यथा च पार्थिवलाविभेषेऽपि मांसस्पीदनादीनां प्रत्यात्मवर्तिना विशेषात् पर्सारीपकारिलं भवत्येविमहापि भविष्यति, प्रविभागप्रसिद्धिर्यत एव न विरे ात्यत इति। तेनापि कयञ्चिचेतनलाचेतनलचचणं विजचणलं परिद्वियेत।

शोकः, विषादे। भमः, खादिपदात् रागादिग्रहः। उभयोश्वतनत्वेन साम्यादुपकार्योपकारकभावे। न स्यादित्ययुक्तं। खामिम्ख्यये। खामिन्वयोश्वीम-चारादिति शक्कते। ननु चेतनमपीति। म्ह्यादे इस्येव खामिचेतने। पकारकत्वाव खामिचार इत्याह। नेत्यादिना। उत्कर्षापकर्षश्रृन्यता-चेतनानां मिथा ने। पकारकत्वमित्याह। निर्दिश्या इति। तस्मा-दुपकारकत्वात्। श्रुतचेतनप्रकृतिकत्ववनेन जगचेतनमेवेथेकदेशि-मतमुखापयति। योऽपीति। घटादेश्वेतनत्वमनुपक्षिवाधितं इत्यत्व खाह। खिन्यावनित्वित। खतः कार्यान्यपरियामत्वात् सते। पि चैतन्यस्थानुपक्षिदित्यर्थः। खनःकर्यादन्यस्य द्यापराग्रदश्या-

गुड्यागुद्धिललचणन्तु विलचणलं नैव परिच्चिते, \*न वेत-रदपि विलचणलं परिहतुं मक्यत इत्याह। तथालञ्च मञ्दा-दिति। श्रनवगस्यमानमेव हीदं लेकि समसस्य वस्तुनः चेत-नलं चेतनप्रकृतिकलश्रवणाच्छब्दशर्णतया केवलयात्रेचते, तच ग्रब्देनैव विरुध्यते, यतः ग्रब्दादपि तथालमवगम्यते। तथा-लिमिति प्रकृतिविज्ञचणलं कथयति। ग्रव्द एव विज्ञानञ्चावि-ज्ञानं चेति कस्यचिदिभागस्याचेतनतां श्रावयन् चेतनाद्र च्याणे। विलचणमचेतनं जगच्छावयति। नन् चेतनलमपि कचिदचेतन-लाभिमतानां ऋतेन्द्रियाणां श्रूयते यथा, "सदत्रवीदापाऽत्रु-वन्'' इति, "तत्तेज ऐचत ता श्राप ऐचल्" दति चैवमाद्या भूतविषया चेतनलश्रुतिः, इन्द्रियविषयापि 'ते हेमे प्राणा ऋइं श्रेयमे विविद्माना ब्रह्म जग्मः" इति "ते इ वाचम् चुस्लन उद्गाय'' इति चैवमाचेन्द्रयविषयेति। त्रत उत्तरं पठति॥

मेव चैतन्याभियित्तार्गात्यदेति भावः। रुच्यभावे चैतन्यानभियित्तां दृष्टान्तः। यथेति। सात्मानात्मने स्वेतने खखामिभावः कुत रूखत याह। रतसादेवेति। सान्धेति प्रातिसिकस्क्रपविशेषाच्छेषशे-षित्वे दृष्टान्तः। यया चेति। चेतनाचेतनभेदः कथिमखत चाह। प्रविभागेति। चेतन्याभियक्ष्यनभियित्तिभामिखर्थः। सर्वस्य चेतन-त्वमेकदेश्युक्तमङ्गीक्षत्य सांख्यः परिष्ट्ररति। तेनापि कथि दिति। यङ्गीकारं त्यक्षा सूचशेषेण परिष्ट्ररति। न चेत्यादिना। रतर-चेतनाचेतनक्षपं वेत्वचर्ण्यं तथात्वश्चर्याः। श्रुतार्थापत्तः शब्देन वाध्येति भावः। श्रुतिसाष्टात्याद्व वाध्येत्यत्तरसूच्यावन्यं श्रुद्धाते। नन्विति॥

## अभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगतिभ्यां ॥ ५ ॥

तुभव्द त्राभक्षामपन्दति। न खलु स्दन्नवीदित्येवंजा-तीयकया श्रुत्या भृतेन्द्रियाणां चेतनत्वमाश्रङ्कनीयं यताऽ-भिमानिचपदेश एषः। स्टाइभिमानिन्ये वागाद्यभिमानि-न्यस चेतनादेवता वदनसंवदनादिषु चेतने।चितेषु खवहारेषु व्यवदि ग्यन्ते न स्तेन्द्रियमात्रं। कसादिशेषान्गतिभ्यां। विशेषा हि भोकृणां ऋतेन्द्रियाणाञ्च चेतनाचेतनप्रविभागत्तचणः प्राग-भिह्तिः, मर्वचेतनतायां चासी नापपद्येत । त्रपि च कीषीतिक-नः प्राणमंवादे कर्णमाचाशङ्काविनिष्टत्तये ऋधिष्ठाव्चेतनपरि-ग्रहाय देवताशब्देन विशिषन्ति "(की १२।१४) एता ह वै देवता ऋइंश्रेयसे विवदमाना:" इति "(की १२।९४) ता वा एता: सर्वा दे-वताः प्राणे निःश्रेयमं विदिला" दति च। श्रनुगता श्र मर्वेचाभि-मानिन्यश्वेतनादेवता मन्त्रार्थवादेति हामपुराणादि भोऽवगम्यन्ते ''त्रिग्निवीग्स्त्वा मुखं प्राविशत्'' इत्येवमादिका च श्रुति: कर्णे-व्यनुगाहिकां देवतामनुगतां दर्भयति, प्राणसंवादवाकाभेषे च

स्टादीनां वक्तुलादिश्रुतेस्तदिभमानिविषयलात् तया विज्ञानं चा-विज्ञानञ्चेति चेतनाचेतनविभागण्य्वस्थोपचिरतार्थलं न युक्तमिति सांख्यः समाधत्ते । स्रामानोति । संवदनं विवादः, न स्रतमार्नामित्रिः यमात्रं वा चेतनलेन व्यपदिष्यते । लेकिवेदपसिद्धविभागवाधायोगादि-व्यर्थः । विश्रेषपदस्यार्थान्तरमा । स्राप चेति । स्रवंश्रेयसे स्रश्रेष्ठलाय प्राणा विवदमाना द्रषुक्तप्राणानां चेतनवाचिदेवतापदेन विश्रेषितलात्, प्राणादिपदेरिभमानियपदेश द्रव्यर्थः । प्राणे निःश्रेयसं श्रेष्ठं विदिला

"ते ह प्राणाः प्रजापितं पितरमेळातुः" द्रित श्रेष्ठविनद्भारणाय प्रजापितगमनं तद्दनाचैकैकोत्क्रमणेनान्वयव्यतिरेकाभ्यां
प्राणश्रेष्ठ्यप्रतिपित्तः, "तस्मै विलहरणं" द्रित चैवंजातीयकाऽस्मदादिष्विव व्यवहारोऽनुगम्यमानोऽभिमानिव्यपदेगं द्र्ढयति। "तत्तेज ऐचत" दत्यपि परस्या एव देवताया श्रधष्ठात्राः स्विकारेष्वनुगताया दयमीचा व्यपदिश्वत द्रित द्रष्ट्यं,
तस्मादिलचणमेवेदं ब्रह्मणे जगदिलचणवाच न ब्रह्मप्रकृतिकमित्याचित्रे प्रतिविधन्ते॥

### द्रश्यते तु ॥ ६॥

तुशब्दः \*पूर्वपचं व्यावर्तयति, यदुत्तं विलचणलान्नेदं जगत् त्रस्मप्रकृतिकिमिति नायमेकान्ता दृश्यते हि लोके चेतनलेन प्रसिद्धेभ्यः पुरुषादिभ्ये विलचणानां केशनखादीनामुत्पत्तिर-चेतनलेन प्रसिद्धेभ्यो गामयादिभ्या दृश्चिकादीनां। नन्वचेत-नान्येव पुरुषादिश्ररीराष्यचेतनानां केशनखादीनां कारणानि

प्रामाधीना जाता इत्यर्थः। अनुगतिं बद्धधा याचरे। अनुगता-स्वेति। तसी प्रामाय, विलिइरमं वागादिभिः खीयविष्ठिलादिगुम-समर्पमं कतं। तेजयादीनामीचमं लयेवेच्त्रविधकरमे चेतननिष्ठ-तया याख्यातं दर्ययमित्यर्थः। यसाद्रास्ति जगतस्वेतनलं तसादिति पूर्वपचापसंद्रारः॥

किं यत्कि चिहै जच्छां हेतुः बज्जवैजच्छां वा। खादो यभिचा-रमाह। नायमैकान्ते। दृख्यते हीति। हेतोरसत्त्वाद्य यभिचार रति प्रद्वाते। निन्नित। यिकि चिहै जच्छामस्तीति यभिचार रूयाह। उच्यत रति। प्ररीरस्य केपादीनाच्च प्राणिकापाणिक-

<sup>\*</sup> पूर्वेति का॰ वर्ष० नास्ति।

अचेतनात्येव वृश्चिकादिशरीराणाचेतनानां गामयादीनां का-र्याणीत्य चते, एवमपि किञ्चिद चेतनं चेतनसायतनभावम्प-गच्छति किञ्चिक्षेत्राख्येव वैलवणां। महाञ्चायं पारिणामिकः खभावविप्रकर्षः पुरुषादीनां केशनखादीनाञ्च रूपादिभे-दात्, तथा गामयादीनां टिश्विकादीनाञ्च, श्रष्टान्तमारूषे च प्रकृतिविकारभाव एव प्रलीयेत। त्रयोच्येत त्रस्ति कञ्चि-त्यार्थिवलादिखभावः पुरुषादीनां केणनखादिखनुवर्तमाना गामयादीनां च टिश्चिकादिखिति, ब्रह्मणेऽपि तर्षि सत्ताल-चणः खभाव त्राकाणादि खनुवर्तमाना दृश्यते। विलचणलेन च कारणेन ब्रह्मप्रक्तिकलं जगता दूषयता किमग्रेषस्य ब्रह्मस्वभा-वस्वाननुवर्तनं विसचणसमिभ्रयते उत यस कस्वचित्, त्रय चैतन्यस्रेति वक्तयं। प्रथमे विकलो ममसप्रक्रतिविकारोच्छेदप्र-सङ्गः। न ह्यसत्यति ग्रचे प्रकृतिविकार भाव द्ति भवति। दितीये

रूपं वैलच्छामसीखर्थः। दितीयेऽपि तचैव यभिचारमाह। महानिति। पारिणामिकः केणादीनां खगतपरिणामात्मक इत्यर्थः।
किच ययोः प्रकृतिविकारभावस्तयोः सार्ट्यः वदता वक्षयं किमात्यनित्तं यिलिचिदेति, चाचे देषमाह। च्यन्तित। दितीयमाण्ड्यः
ब्रह्मजगतोरिप तत्सन्तात् प्रकृतिविक्षतित्वसिद्धिरियाह। च्ययेयादिना। विलच्छणतं विकल्य दृषणान्तरमाह। विलच्छणतेनेयादिना।
जगति समस्तस्य ब्रह्मखभावस्य चेतनत्वादेरननुवर्तमानाद्म ब्रह्मकायंत्वमिति पद्ये सर्वसास्य प्रकृतिविकारत्वमित्युक्तं स्थात् तदसङ्गतमित्याह। प्रथमे इति। दतीये तु दृष्यान्ताभाव इति। न च जगद्म
ब्रह्मप्रकृतिकमचेतनत्वादविद्यावदिति दृष्टान्ताऽस्त्वीति वासं, च्या-

चाप्रसिद्धलं, दृश्यते हि सत्तालचणे ब्रह्मस्वभाव श्राकाशादिस्वनुवर्तमान दृत्युक्तं। त्यतीये च दृष्टान्ताभावः, किं हि यचैतन्येनानन्वितं तदब्रह्मप्रकृतिकं दृष्टमिति श्रद्धाकारणवादिनं प्रत्युदाच्चित, समस्त्रस्यास्य वस्तुजातस्य ब्रह्मप्रकृतिकलास्युपगमात्।
श्रागमविरोधस्य प्रसिद्ध एव चेतनं ब्रह्म जगतः कारणं प्रकृतिश्रियागमतात्पर्यस्य प्रमाधितलात्। यन्तूकं परिनिष्यन्नलात्
ब्रह्मणि प्रमाणान्तराणि सक्षेवेयुरिति तदिष मनोर्थमाचं,
स्वाद्यभावाद्धि नायमर्थः प्रत्यचस्य गाचरः, लिङ्गाद्यभावास्
नानुमानादीनामागममाचसम्धिगम्य एव लयमर्था धर्मवत्।
तथा च श्रृतिः,

"नैषा तर्केण मितरापनेया प्राक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ" दिति। "कोऽद्धा वेद क दह प्रवाचत् द्यं विस्टिष्टः यत आवस्वय"

दिलस्रोपाधिलात्। न च धंसे साध्ययापनता, तस्रापि नार्यसं-स्वारात्मनस्य भावले सम्बाप्रकृतिनलादभावलायः चानादिभावल-स्रोपाधिलादिति, सम्मित नल्पनयसाधारणं देशिमाच। चागमेति, पूर्वाक्तमनूद्य म्ह्याः शुक्नतर्नविषयलासम्भवाद्य तर्नेणाच्चेप द्रव्याच। यत्त्वक्तिव्यादिना। लिङ्गसादश्यपदप्रदृत्तिनिमित्तानामभावादनुमा-ने।पमानश्रब्दानामगोचरः, म्रद्ध लच्चण्या वेदैनवेद्यमित्यर्थः। स्था म्रद्धामितिक्तर्नेण स्वतन्त्रेण नापनेया न सम्पादनीया। यदा कुतर्नेण न नेवाधनीया ‡कुतार्निनादन्येनेव वेदिवदार्येण प्राक्ता मितः सच्चानाया-नुभवाय प्रवाय भवति। चे पेस्र प्रियतमेति नचिनेतसम्पति स्रवी-वंचनं। इयं विविधा स्रियंतः च्या समन्ताद्वभूव तं नो वा च्यद्धाः साच्चादेद, तिस्रतु वेदनं न इच्च लोने तं प्रवाचन्त्, प्रवाचच्छान्दसे। दी-घंनोपः, यथावदक्तापि नाक्तीव्यर्थः। प्रभवं जन्म न विदुः मम सर्वा-

<sup>\*</sup> ब्रह्मवादिनिमिति का॰। † साधनीयेति सेा॰ २ टी॰। ‡ तार्किकादिति सेा॰ २ टी॰।

दित चैती मन्त्री मिद्धानामपोयराणां दुर्वे। धतां जगत्कार-णस्य दर्भयतः। स्टितिरिप भवति-

''त्रिचिन्याः खलु ये भावाः न तांसर्केण योजयेट्।
प्रकृतिभ्यः परं यच तदचिन्यस्य लचणं' ॥ दृति
''त्रयक्तोऽयमचिन्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते"।
दृति च

"न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षयः। श्रहमादिर्हि देवानां महर्षीणां च मर्वगः"॥ इति

चैवंजातीयका। यदिष अवणयितरेकेण मननं विद्ध-च्छब्द एव तर्कमणादर्तयं दर्शयतीत्युक्तं नानेन मिषेण ग्रुष्क-तर्कस्याचात्मलाभः समावति, अत्यनुग्रचीत एव द्यच तर्के।ऽ-नुभवाङ्गलेनाश्रीयते, स्वप्नान्तवुद्धान्तयोक्तभयोरितरेतरयभि-चारादात्मनोऽनचागतलं सन्प्रसादे च प्रपञ्चपरित्यागेन सदा-त्मना सम्पत्तिनिष्पपञ्चसदात्मलं, प्रपञ्चस्य च ब्रह्मप्रभवलात् कार्यकारणानन्यलन्यायेन ब्रह्मायितरेक द्रत्येवंजातीयकः।

दिलेन जन्माभावात्। मिष्ठेण मननविधियाजेन, सुष्कः सुवनपेद्यः। सुवा तत्त्वे निस्ति सत्वनु पस्तात् पुरुषदेषस्थासमावनादेनिरा-साय ग्रन्थीतः सुव्यनग्रन्थीतस्तान् । सप्तान्ति। जीवस्थावस्थावते देन्दादपपस्यमुक्तस्य निष्पृपस्त्र स्वीक्ष्यससम्भवि दैतग्राहिप्रमाणविरेा-धाद्रस्वणस्वादितीयत्मम् क्रांसिव्यव श्रीताधीसम्भावनायां तिवरासाय कर्वाखवस्थासात्मनाऽनुगतस्य यभिचारिणीभिरवस्थाभिरनन्वागतत्व-मसंस्पृष्टतं स्वस्थानां साभाविकत्वे द्वीयावदात्मयभिचारायोगात् सम्त्रतं स्वस्थानां स्वाभावे सता सेक्ष्ये स्वक्षाभिद्दर्शनादिष्पृपस्त्रस्वीक्य-सम्भवः, यथा घटादया स्दिभास्त्रथा जगद्वस्थाभिनं तन्नत्वादि-

तर्काप्रतिष्ठानादिति च केवलस्य तर्कस्य विप्रलक्षकलं दर्भयिय्यति। योऽपि चेतनकारणश्रवणवलेनैव समस्तस्य जगतस्थेतनतामुत्रोचेत तस्यापि विज्ञानञ्चाविज्ञानञ्चेति चेतनाचेतनविभागश्रवणं विभावनाविभावनाभ्यां चैतन्यस्य प्रकात एव
योजियतुं। परस्थैव लिदमपि विभागश्रवणं न युज्यते,
कयं परसकारणस्य ह्यत्र समस्तजगदाताना समवस्थानं
श्रास्यते विज्ञानञ्चाविज्ञानञ्चाभवदिति। तत्र स्था चेतनस्थाचेतनभावा नापपस्यते विज्ञचल्यात्, एवसचेतनस्थापि
चेतनभावा नापपस्यते, प्रस्तुक्रवान्तु विज्ञचल्यस्य स्था श्रुत्यैव
चेतनं कारणं ग्रहीतस्यं भवति॥

त्रसिंदिति चेन्न प्रतिषेधमात्रत्वात् ॥ ७॥ यदि चेतनं ग्रुद्धं भव्दादि हीन च ब्रह्म तद्विपरीतस्याचेत-

स्तर्भ यात्रीयत इत्यर्थः। इते। श्वादण्यतर्भस्याच ब्रह्मस्यप्रवेणादस्य चानुकूललाज्ञ तर्भेणाचीपावकाण्ण इति भावः। ब्रह्मस्य युष्कतर्भ-स्याप्रवेणः स्वचसम्मत इत्याहः। तर्काप्रतिष्ठानादिति। विप्रवम्भकल-मप्रमासकलं। यदुत्तं एकदेणिना सर्वस्य जगतस्वेतनलोत्ती विभागत्रु-त्यनुपपत्तिरित दूषस्यं सांस्थेन तन्न तच तेनैकदेणिना विभाग-त्रुतस्वेतन्याभियत्वग्नभियत्तिभ्यां याज्ञियतुं ण्रक्यवात्, साङ्क्षस्य विद्यां द्वस्यं यच्चेपायते, प्रधानकार्यत्वे सर्वस्थाचेतनत्वेन चेतनाचेतनका-र्यविभागासस्यवादित्याहः। योऽपीत्यादिना। सिद्धान्ते चेतनाचेतन-वेचत्याधिकारे कथं ब्रह्मसः प्रज्ञतिल्यामित्यत्व याह। प्रस्नुत्वादिति। यप्रयोजकलव्यभिचाराभ्यां निरक्तलादित्यर्थः॥

कार्यमुत्रक्तेः प्राप्तसदेव स्थात् स्वाविरुद्धकार्यात्मना सत्त्वायोगा-

नस्वाग्रुद्धस्य ग्रब्दादिमतस्य कार्यस्य कारणिमस्येत, त्रसत् तर्हि कार्ये प्रागृत्यत्तेरिति प्रमञ्चेत, श्रनिष्टश्चैतत् मत्कार्यवा-दिन स्विति चेत, नैष दोष:, प्रतिषेधमाचलात्, प्रतिषेधमाचं हीदं नाख प्रतिषेधमस्ति, न ह्ययं प्रतिषेधः प्रागृत्यत्तेः गत्तं कार्यख प्रतिषेद्धं प्रक्रोति, कथं, यथैव होदानीसपीदं कार्यं कारणात्मना सत् एवं प्राग्त्यत्तरपीति गस्यते। न हीदानी-मपीदं कार्यं कार्णात्मानमनारेण खतन्त्रसेवास्ति, "मर्वं तं परादाचाऽन्यचात्मनः सर्वे वेद'' दत्यादिश्रवणात्। कार्णा-त्मना तु सचं कार्यस्य प्राग्त्यत्तेर्विभिष्टं। ननु भव्दादि हीनं बह्म जगतः कारणं, वाढं, न तु प्रव्हादिमत्कार्थं कारणाता-ना हीनं प्राग्त्यत्ते रिदानी चास्तीति, तेन न प्रकाते वतुं प्राग्-त्पत्तेरमत्कार्यमिति। विसारेण चैतत्कार्यकारणानन्यलवादे वच्चामः॥

ऋपीते। तदत् प्रसङ्गादसमञ्जसं ॥ ८ ॥ अचार्च, यदि खील्यमावयवलाचेतनलपरिच्छिन्नलाग्छ-

दित्यपसिद्धान्तापत्तिमाश्रङ्घ मिष्णालात् कार्यस्य कालचयेऽपि कारणा-त्मना सत्त्वमित्रद्धमिति समाधत्ते। चसदिति। चेदित्यादिना चसत् स्थादिति सत्त्वप्रतिषेधा निर्धिक इत्यर्थः। कार्यस्त्रत्वाभाये श्रुति-नाच् । सर्वन्तमिति। मिष्णालमजानतः श्रुङ्कामनूद्य परिचरिति। न-न्तित्यादिना। विक्तरेण चैतदिति मिष्णालमित्यर्थः। सत्तार्यवादसिद्धार्थं कार्यभेदे कारणस्थापि कार्यवदशुद्धादिप्रसङ्क

द्यादिधर्मकं कार्यं ब्रह्मकारणकमध्यपगस्येत, तदापीता प्रक्रंचे प्रतिसंख्यमानं कार्यं \*कार्णेऽविभागमापद्यमानं कार्णमा-त्राचिन धर्मेण दूषयेदित्यपीता कार्णस्यापि ब्रह्मणः कार्यस्येवा- ग्रुद्धादिरूपताप्रसङ्गात् सर्वज्ञं ब्रह्म जगतः कार्णिमत्यसमञ्जस- मिदमीपिनषदं दर्भनं। श्रापं च समस्यस्य विभागस्याविभाग-प्राप्तः पुनक्त्यत्तीः नियमकार्णाभावात् भेत्रृभाय्यादिवि-भागेनीत्यत्तिनं प्राप्तातीत्यसमञ्जसं। श्रापं च भाकृणां परेण ब्रह्मणाऽविभागं गतानां कर्मादिनिमित्तप्रसङ्गादसमञ्जसं। श्रापं च नक्त्यत्ती श्राप्तानायां मुक्तानामपि पुनक्त्यत्तिप्रसङ्गादसमञ्जसं। श्रापं जगदपीताविप विभक्तसेव परेण ब्रह्मणावितिष्ठतेवमध्यपी-तिरेव न सस्यवित, कार्णाव्यतिरिकञ्च कार्यं न सस्यविती-त्यसमञ्जस्येति, श्राप्तेवाचिति।

द्रित प्रक्वास्त्र याचछे। या चहित। प्रिसंख्यमानपदस्य याखां करोति, यथा जले लीयमानं लवणद्रयं जलं दूषयति तददि-वर्षः। स्चस्य येजनान्तरमाह। यपि चेति। सर्वस्य कार्यस्या-पति कारणवरेकरूपलपसङ्गे द्रव्यर्षः। यर्षान्तरमाह। यपि चेति। कसीदीनामुत्पत्तिमित्तानां प्रचयेऽपि सोक्षुणां उत्पत्ती तददेव मुक्का-नामप्यत्पत्तिपसङ्गादिव्यर्षः। प्रङ्कापूर्वकं व्याख्यान्तरमाह। यथेति। यदि लयकालेऽपि कार्ये कारणादिभक्तं तहि स्थितिकालवञ्जयाभाव-प्रसङ्गात् कार्येण देतापत्तेस्वासमञ्जसमिदं दर्शनमिव्यर्षः॥ यथीते। जात् सकारणं न दृष्यिति कार्ये लीनवान्मदादिष् नीज-

#### न तु द्रष्टान्तभावात् ॥ ८ ॥

नैवासादीये दर्शने किञ्चिदमामञ्चस्यमित यत्तावदिमहितं कारणमिपाच्छत्कायें कारणमात्मीयेन धर्मेण दूषयेदिति, तददूषणं, कस्मात् दृष्टान्तभावात्। मन्ति हि दृष्टान्ताः
यथा कारणमिपाच्छत् कायें कारणमात्मीयेन धर्मेण न
दूषयित, तद्यथा ग्रावादयो मृत्रकृतिका विकारा विभागावस्थायामुचावचमध्यमप्रभेदाः मन्तः पुनः प्रकृतिमिपाच्छन्तो
न तामात्मीयेन धर्मेण मंस्र्जन्ति। एचिकारा श्रपीता न सुवर्णमात्मीयेन धर्मेण मंस्र्जन्ति। पृथिवीविकारस्तुर्विधा भृत्यामा न पृथिवीमपीता श्रात्मीयेन
धर्मेण संस्र्जित। \*तत्पचस्य तु न कश्चित् दृष्टान्ते।ऽस्ति, श्रपीतिरेव हि न सम्भवेत् यदि कारणे काथं स्र्धमेणैवावितष्ठेत,
श्रनन्यलेऽपि कार्यकार्णयोः कार्यस्य कारणात्मलं न तु कारएस्य कार्यात्मलं, श्रारमानग्रव्हादिभ्य दति वच्छामः। श्रत्यच्य-

घटादिवदिति। सिद्धान्तस्त्रं याचरे। नैवेत्यादिना। अपिगच्छत् ली-यमानं, विभागावस्या स्थितिकालः, त्याच्छोति मध्रजलं लवणस्या-कारणमित्यदृष्टान्तः। किञ्च दूषकत्वे कार्यस्य स्थितिः स्थास्त्ववणवदि-त्याच् । अपोतिरेवेति। असति कार्ये तद्धमेण कारणस्य योगो न् सम्भवति धर्मसत्त्वे धर्माणामप्यसत्त्वादिति भावः। ननु सत्तार्यवादे लयेऽपि कार्यस्य कारणाभेदेन सत्त्वात् दूषकत्वं स्थादित्यत आच्। अनन्यत्वेऽपोति। किष्णतस्याधिस्यानधर्मवत्त्वमभेदान्न त्विधस्यानस्य किष्यानाविति

<sup>\*</sup> लग्जरेति वर्धः साः काः।

चेदम्चते, कार्यमपीतावात्मीयेन धर्मेण कार्णं संस्जेदिति खिताविप हि समाने। उयं प्रसङ्गः कार्यकार्णयो र न स्वाभ्यपा-मात् इदं सवें यदयमात्मा त्रात्मैवेदं सवें ब्रह्मैवेदमस्तं प्र-स्तात् मर्वं खल्वदं ब्रह्मोत्येवमाद्याभिहिं श्रुतिभिर्विशेषेण चिष्वपि कालेषु कार्यस कारणादनन्यलं श्रायते। तच यः परिहारः कार्यस तद्भभाणाञ्चाविद्याधारापितलान तैः कारणं मंस-ज्यत इति त्रपीतावपि स समानः। ऋस्ति चायमपरो दृष्टानाः, यथा खयं प्रसारितया मायया मायावी चिष्वपि-कालेषु न संस्पृथाते अवस्तुलात, एवं परमात्मापि संधार-मायया न मंस्प्रयात इति । यथा च \*खप्नदर्भकः स्वप्नदर्भनमा-यया न मंस्पुश्यते<sup>†</sup> प्रबेधिसस्युमादयोरनन्वागतलात्, एव-सवस्थाचयमाच्छोकोऽयभिचार्यवस्थाचयेण यभिचारिणा न मंसुखते। मायामाचं ह्योतत् पर्यात्मनीऽवस्थावयात्मनावभा-सनं रज्वा दव सर्पादिभावेनेति। ऋचोक्तं वेदान्तार्थसस्प्रदा-यविद्धिराचार्थैः।

विशेषणं यर्थमिति प्रतिबन्ध समाधत्ते। खळल्पञ्चेति। परिणामद्यानं वाल्याय विवर्तद्यानं वाच्छे। चिन्त चेति। मायावनपादानमित्यरुचा द्यान्तान्तरमाइ। यथेति। चाल्येव खप्रकाले द्यसंसर्ग इत्वत चाइ। प्रबोधित। जाग्रसुषुत्योः खप्ने चात्यने।ऽस्पर्शात्
तत्नालेऽप्यस्पर्श इत्यर्थः। यदाऽज्ञस्य जीवस्यावस्थाभिरसंसर्गन्तदा सर्वज्ञस्य किं वाच्यमिति दार्थान्तिकमाइ। यवमिति। यदा जगज्जनस्थितिलया ईत्वरस्यावस्थाचयं तदसङ्गिते वद्धसम्मतिमाइ। खनोक्तमिति। यदा तन्त्वमसोत्यपदेशकाले प्रबुध्यते मायानिदां त्यज्ञित तदा

<sup>\*</sup> खप्रदगेक एक द्रांत से। का। वधः। † संख्यायत द्रतीति से। का। वर्धः।

"श्रनादिमायया सुन्ना यदा जीवः प्रबुधते। श्रजमनिद्रमस्वप्नमदैतं बुध्यते तदा"॥ इति

तत्र यदुक्तमपीता कारणस्थापि कार्यस्थेव स्थास्यादिदे । प्रमङ्ग दत्येतदयुकां। यत्पुनरेतदुकां ममस्तस्य विभागस्याविभागप्राप्तः पुनर्विभागेनोत्पत्ती नियमकारणं नापपद्यत दत्ययमण्यदोषः दृष्टाक्तभावादेव, यथा हि सुपुप्तिममाध्यादाविष
सत्यां स्वाभाविक्यामविभागप्राप्ती मिख्याज्ञानस्थानपीदितलात् पुर्ववत् पुनः प्रवेश्चे विभागा भवत्येविमहापि भविष्यति।
स्रितस्यात्र भवति "द्माः सर्वाः प्रजाः सति संपद्य न विदुः
सति सम्पद्यामहे" दति। त दह व्याची वा सिंही वा द्यकी वा
वराही वा कीटा वा पतङ्गी वा दंधी वा ममको वा चद्यद्वविक्ति तत्त्वद्वा भवति। यथा हि स्रमंदिभागेऽपि परमात्मिन
मिख्याज्ञानप्रतिवद्धी विभागयवहारः स्वन्नवद्याहतः स्थिती
दृश्यते, एवमपीताविष निष्याज्ञानप्रतिवद्धैव विभागमिकः

जन्मनयस्थित्ववस्थात्र्व्यमदेतमीश्वरमात्माने गृभवतीत्वर्थः। पानितमाइ। तत्रेति। दितीयमसामञ्जस्यमृद्य तेनैव स्त्रेण परिहरित।
यत्पनरिति। सपुप्तावज्ञानसन्त्वे पुनर्विभागोत्पत्तीः च मानमाइ।
श्रुतिस्थेति। सति ब्रह्मार्थोकोभूय न विदुरित्यज्ञानोत्तिः, इह सुबृप्तेः
प्राक् प्रवेधियेन येन जात्यादिना विभक्ता भवन्ति तदा प्नक्त्यानकाने तथेव भवन्तीति विभागोत्तिः। ननु सुष्ठप्तीः पुनर्विभागणम्यज्ञानसन्त्वे सर्वप्रचये तत्मन्तं कुत इत्यत ब्याह। यथा हीति। यथा
सुष्ठीः परमात्मिन सर्वकार्यास्वभागिऽपि पुनर्विभागहेत्वज्ञानस्य
सिहरित्त स्वमपीते। महाप्रवयेऽपि मिळाभूताज्ञानसम्बद्धा पुनः

रनुमास्रते। एतेन मुकानां पुनरत्यक्तिप्रमङ्गः प्रत्युक्तः, सम्यग्-ज्ञानेन मिळाज्ञानस्रापोदितलात्। यः पुनर्यमन्तेऽपरे। वि-कल्प उत्प्रेचितोऽयेदं जगदपीताविप विभक्तमेव परेण ब्रह्मणाव-तिष्ठेतेति मेाऽप्यभ्यपगमादेव प्रतिषिद्धः, तस्रात् समज्जसमिद-मै।पनिषदं दर्भनं॥

### खपचदे।षाच ॥ १०॥

स्पर्च चैते प्रतिवादिनः साधारणा देशा प्रादुःखुः, कथमित्युच्यते यत्तावदिभिह्तिं विलचणलान्नेदं जगद्वस्त्रप्रक्षतिकमिति, प्रधानप्रक्षतिकतायामपि समानमेतच्चब्दादिहीनात्
प्रधानाच्चब्दादिमते। जगत उत्पत्त्यभुपगमात्, श्रत एव च
विलचणकार्थात्पत्त्रभुपगमात् समानः प्रागुत्पत्तेरसत्कार्यवादप्रसङ्गः, तथाऽपीते। कार्यस्य कारणाविभागाभ्युपगमात्,
तद्दत् प्रसङ्गोऽपि समानः, तथा स्टितसर्वविशेषेषु विकारे-

स्रिविभागश्तिरनुमास्ते। यतः स्थिताविदानीं मिळाचानकार्ये। विभागव्यवहारस्तन्वविधाभावात् सप्तान्तवदवाधिते। द्रस्यते, स्रतः कार्यदर्शनात् कारणसन्तिसिद्धिरित्यर्थः। स्रचानां जीवानां महाप्रचये- प्रचानशिक्तिनियमात् पुनर्जन्मनियम इति भावः। रतेनेति जन्म-कारणाचानश्रत्यभावेनेत्यर्थः।

वैनच्यादीनां सांख्यपचेऽपि देषितां झासाभिक्त द्विरासप्रयासः कार्य द्वाच। सपचेति। सूत्रं याचछे। सित। प्रादुष्णः प्रादुर्भवेगः, चत रवेति सवकार्यस्य विरुद्धकारणात्मना सन्तायोगात्, सांख्यं-वायं देषि। न कार्यमिष्णात्ववादिन इति मन्त्रयं। च्यपीताविति सूत्रो- खपीतावविभागातातां गते खिदमस्य पुरुषस्थापादानमिदमस्थेति प्राक् प्रस्यात् प्रति पुरुषं ये नियता भेदा न ते तथैव पुनरूत्यन्ती नियन्तुं प्रस्यन्ते कारणाभावात्, विनैव च कारणेन नियमेऽस्युपगम्यमाने कारणाभावसामान्यात् मुक्तानामपि पुनर्वस्थप्रमङ्गः । श्रय केचिद्गेदा श्रपीतावविभागमापद्यन्ते केचिन्नेति
चेत्, ये नापद्यन्ते तेषां प्रधानकार्यत्नं न प्राप्नोति ह्येवमते देषाः
साधारणत्वान्नान्यतरस्मिन् पचे चोद्यतित्या भवन्ती ह्यदेषतामेवैषां द्रद्यति श्रवस्थाश्रियत्यत्वात्॥

# तर्काप्रतिष्ठानाद्य्यन्ययानुमेयमिति चेदेवमप्यवि-मोत्तप्रसङ्गः ॥ ११ ॥

दतस्य नागमगसेऽर्थे केवलेन तर्केण प्रत्यवस्थातसं, यसान्तिरागमाः पुरुषोत्पेचामाचिनवन्धनास्तर्का अप्रतिष्ठिताः सम्भवन्युत्पेचाया निरङ्क्षप्रवात्। तथा हि कैस्थिदिभियुक्तैर्य- बेनोत्प्रोचितास्तर्का अभियुक्ततरैरन्येराभास्यमाना दृश्यन्ते, तैर्ष्युत्पेचितास्तदन्येराभास्यना दित न प्रतिष्ठितलं तर्काणां

क्तदीयचतुरुयमा ह । तथापीताविति । कार्यवत्यधानस्य रूपादिमत्त-प्रसङ्गः। इदं कर्मादिकमस्योपादानं भाग्यमस्य नेत्यनियमः । बद्धमृक्त-व्यवस्था च यदि व्यवस्थार्थं मृक्तानां भेदाः सङ्घातविश्रेषाः प्रधाने लीयन्ते बद्धानां भेदास्तु न लीयन्त इत्युचेत तर्ष्ट् चलीनानां पुरुषवत् कार्यत्वयाघात इत्यर्थः।

किञ्च तर्कस्य सम्भावितदेशिक्वात्तेन निर्देशिषपदार्थसमन्वये। न बाध्य इत्याद्य। तर्काप्रतिस्ठानादपीति। पुरुषमतीनां विचित्रतेऽपि

शक्यं समाश्रचितुं \*पुर्षमितिवैद्ध्यात्। श्रय कखित् प्रसिद्धमाहात्यस्य किपल्खान्यस्य वा सस्मतस्तर्कः प्रतिष्ठित दृत्याश्रीयेत, एवमि श्रप्रतिष्ठितलमेव, प्रसिद्धमाहात्याभिमतानामि तीर्थकराणां किपल्कणसुक्पस्तीनां परस्परविप्रतिपत्तिदर्भनात्। श्रद्धान्येतान्यया वयमंनुमास्यामहे यथा
नाप्रतिष्ठादोषा सविस्यति, न हि प्रतिष्ठितस्तर्क एव नास्तिति प्रस्यते वत्तुं, एतदिप हि तर्काणामप्रतिष्ठितत्वं तर्केस्वित प्रतिष्ठायते। केषाश्चित् तर्काणामप्रतिष्ठितत्वदर्भनेनान्येपामि तत्त्वातीयकानां तर्काणामप्रतिष्ठितत्वकस्पनात्। सर्वतर्काप्रतिष्ठायाञ्च सर्वलेकित्यवहारोन्क्येदप्रसङ्गः। श्रतीतवर्वमानाध्यस्येन द्यनागतेऽप्यध्यनि सुखदुःखप्राप्तिपरिहाराय
प्रवर्तमानो लोको दृश्यते। श्रुत्यर्थविप्रतिपत्ती चार्थाभामिनरा-

कपिलस्य सर्वज्ञलात् तदीयतर्केऽविश्वास इति म्ह्याते। अयेति। कपिला यदि सर्वज्ञः कणादा नेति का प्रमा इति न्यायेन परिच्रति। यनमपिति। स्वमध्यस्य प्रद्वाभागं याचरे। यथोचेतेति। विलच्यालादितकां णामप्रतिष्ठितलेऽपि याप्तिपच्यमेतासंपद्मः कस्वित् तर्कः प्रतिष्ठिते। भविष्यति तेन प्रधानमनुमेयमित्यर्थः। ननु सोऽप्यप्रतिष्ठितः भविष्यति तेन प्रधानमनुमेयमित्यर्थः। ननु सोऽप्यप्रतिष्ठितः तर्कजातीयलात् विलच्चणलादिवदित्यतं स्वाचः। न हीति। 
सर्कजातीयलादिति तर्कः प्रतिष्ठिता न वा, स्वाचेऽचैवाप्रतिष्ठितत्वसाध्याभावाद्यभित्तारः, दितीयेऽपि न सर्वतर्काणां स्प्रतिष्ठितत्वं हेलभावादित्यभिस्यमानाचः। स्तदपीति। किस्वानागतपाक रस्यसाथनं 
पाक्रलादतीतपाकवदित्यादीस्यानिस्साधनानुमानात्मकतर्कस्य प्रस्तिविवदित्त्यवचार्चेतुलाद्वाप्रतिस्थेलाचः। सर्वतर्कति। स्रधा विषयः

<sup>\*</sup> प्रपत्तिवैश्वरूषादिति का॰ वर्ध॰ मेा॰।

करणेन मन्यगर्थनिर्द्धारणं तर्केणिव वाक्यवृत्तिनिरूपणरूपेण क्रियते। मनुरपि चैवमेव सन्यते-

> "प्रत्यचमनुमानञ्च शास्तञ्च विविधागमं। चयं सुविदितं कार्यं धर्मग्रुद्धिमभीपाता' ॥ इति "त्राधं धर्मापदेशञ्च वेदशास्त्राविरोधिना। यस्तर्केणानुमन्धत्ते स धर्मे वेद नेनरः" ॥ इति च-

हुवन्। श्रयमेव च तर्कखाल द्वारो यदप्रतिष्ठितलं नाम, एवं हि सावद्यत्कंपरित्यागेन निर्वद्यस्तकः प्रतिपत्तव्यो अवति। न हि पूर्वजो मूढ श्रासीदित्यात्मनापि मूढेन भवितव्यं द्रति कि-च्चिद्यस्ति प्रमाणं, तस्मान्न तर्काप्रतिष्ठानं देशप द्रति चेदेवमण्य-विभाचप्रसङ्गः। यद्यपि कचिदिषये तर्कस्य प्रतिष्ठितलमुपलच्यते तथापि प्रकृते तावदिषये प्रसच्यत एवाप्रतिष्ठितलदेशषादनिर्माच-स्कृत्यस्य, न हीदमतिगम्भीरं भावयायात्यं मृत्तिनिवन्धनमागम-मन्तरेणोत्येचितुमपि श्रकः, रूपाद्यभावाद्धि नायमर्थः प्रत्य-

पाकभोजनादिर्विषभच्चणादिस्य तत्सामान्येन पाकलादिना नागन्तिषये पाकादी सुखदुःख हेतुलानुमित्या प्रवन्यादिरित्यर्थः। किस्य पूर्वीत्तरमोमांसयोक्तर्केणेव वाक्यतात्पर्यनिर्णयस्य क्रियमाणलात् तर्कः प्रतिष्ठित इत्याह। श्रुत्येपित। मनुरपि केषास्वित् तर्काणां प्रतिषठां मन्यत इत्याह। मनुरिति। धर्मस्य श्रुद्धिरधमाद्भेदिनिर्णयः। कस्य-चित् तर्कस्याप्रतिष्ठितलमङ्गोकरोति। स्रयमेवेति। सर्वतर्काणां प्रतिष्ठायां पूर्वपच्च स्व न स्यादिति भावः। पूर्वपच्चतर्कवत् सिद्धान्तन्तर्के रिष्टाप्रतिष्ठितः तर्कलाविश्वादिति वदन्तं उपहस्ति। न द्योति। क्रियम् तर्कस्य प्रतिष्ठायामपि जगल्लार्णविश्वे तर्कस्य स्वातन्यं ना-

चख गोचरे। चिङ्गाद्यभावाच नानुमानादीनामित्यवोचाम\*।

श्रिप च श्रम्यग्ज्ञानाकोच दित भवेषां मोचवादिनाम
स्युपगमः, तच सस्यक् ज्ञानमेकरूपं वस्तुतन्त्रलात्, एकरूपेण

ह्यविख्यतो योऽर्थः स परमार्थः लोके तिद्वषयं ज्ञानं सम्यक्

ज्ञानमित्युच्यते यथाऽग्लिर्ण दित, तचैवं मित सम्यग्ज्ञाने

पुरुषाणां विप्रतिपत्तिरनुपपन्ना, तर्कज्ञानानान्तु श्रन्योन्यविरेाधात् प्रसिद्धा विप्रतिपत्तिः, यद्धि केनिच्तार्किकेणेदमेव

सम्यक् ज्ञानमिति प्रतिष्ठापितं तदपरेण युद्धाप्यते, तेनापि

प्रतिष्टापितं ततोऽपरेण युत्थाप्यत दित च प्रसिद्धं लोके, कथमे
कर्ष्यानविद्यातिषयं तर्कप्रभवं सम्यक् ज्ञानं भवेत्। न च

प्रधानवादी तर्कविदासुत्तम दित सर्वेस्वार्किकैः परिग्रहीतः,

येन तदीयं मतं सम्यक् ज्ञानिमिति प्रतिपद्येमिहि। न च श्र-

स्तीति स्वत्रधे याचये। ययपीयादिना। स्रतिमभीरलं ब्रह्मणे वेदान्यमानागम्यलं। भावस्य जगलारणस्य, यायात्यमदयलं, मृतिनिवन्धनं मृत्यालम्बनं। परमानन्दविषयं दर्भयति। रूपादीति। स्रविने मोद्यो मृत्यालम्बनं। परमानन्दविषयं दर्भयति। रूपादीति। स्रविने मोद्यो मृत्यभाव द्रव्यर्थान्तरमाह। स्रिप चेव्यादिना। रक्ष्यपक्तुः ज्ञानस्य सम्यग्ज्ञानलेऽपि तर्कजन्यलं किं न स्यादिव्यत स्राह्म। तत्रवे सतीति। तर्को स्रज्ञानानां मिया विप्रतिपत्ते न सम्यग्ज्ञानलं सम्यग्ज्ञानलं सम्यग्ज्ञाने विप्रतिपत्त्ययोगादिव्यर्थः। रक्ष्यिणानवस्थिता विषयो यस्य तत् तर्कप्रभवं, कथं रूप्यक् ज्ञानं भवेदिति योजना। ननु सांस्थस्य श्रेरुत्वात् तज्ज्ञानं सम्यगिव्याग्रङ्खा हेल्सिद्धमाह। न च प्रधानित। ननु सर्वतार्किकिमिलिला निस्तितं तर्कोत्या मितमुतिहितुरिव्यत स्राह। न च प्रधानति। नमु सर्वतार्किकिमिलिला निस्तितं तर्कोत्या मितमुतिहितुरिव्यत स्राह। न च प्रधानति।

<sup>\*</sup> इति वावाचामेति का॰ मेा॰ वर्ध॰।

काने अतीतानागतवर्त्तमानास्तार्तिका एकसिन् देशे काले च समाइतुं, येन तन्त्रितिक्रूपैकार्थविषया मस्यङ्गितिरिति स्थात्, वेदस्य तु नित्यले विज्ञानीत्पित्तिहेतुले च सित यव-स्थितार्थविषयले।पपत्तेः, तज्जिनित्य ज्ञानस्य सम्यक्लं अती-तानागतवर्तमानैः सर्वैरिप तार्किकैः अपक्षेतिमणकां, अतः सिद्धमस्वैवै।पनिषदस्य ज्ञानस्य सम्यग्ज्ञानलं, अते।ऽन्यच सम्यग्-ज्ञानलानुपपत्तेः संसाराविमोच एव प्रसञ्चेत, अत आगस-विभेनागमानुसारितर्कविभेन च चेतनं ब्रह्म जगतः कार्णं प्रकृतिस्वेति स्थितं॥

### एतेन शिष्टापरियचा ऋषि व्याख्याताः ॥ १२ ॥

वैदिकस्य \*दर्भनस्य प्रत्यामन्नलात् गुरुतरतर्भवलोपेतलात् वेदानुसारिभिञ्च कैञ्चिच्छिष्टैः केनचिदंग्रेन परिग्रहीत-लात् प्रधानकारणवादं तावद्यपात्रित्य यस्तर्भनिमित्त त्राचे-

समन्वयबाधा न युक्तस्तद्वाधे सम्यग्ज्ञानालाभेनानिर्माज्ञपसङ्गादिति स्चांश्रार्थमुपसंहरति। खताऽन्यचेति। समन्वयस्य तर्केणाविरोधे फालितमधिकरणार्थमुपसंहरति। खत खागमेति।

त्रस्य जगदुगादानिमिति त्रूवन् वेदान्तसमन्वयो विषयः स तिं यिदभु तन्न द्रयोपादानिमिति वैशेषिकादिन्यायेन विषयते न वेति सन्देचे सांख्ययद्वानां †तर्ककुश्चमितिलेऽपि वैशेषिकादीनां ‡तर्कम-तिकुश्चलप्रसिद्धेस्तदीयन्यायस्य स्रवाधितलादिष्यत इति प्रत्यु-दाच्चरणेन प्राप्तेऽतिदिश्चति। रतेनेति। फलं पूर्ववत्। ननु सांख्य-मतस्योपदेशस्तार्किकमतस्यातिदेशः किमिति कतो वैपरीत्यस्यापि

<sup>\*</sup> सम्यग्दर्शनस्थेति वर्धः।

<sup>†</sup> तर्कामतिलेऽपि इति से।० २ टी०।

<sup>‡</sup> तक मितलप्रसिद्धेरिति चा॰ २ टी॰।

यो वेदान्तवाक्येषू द्वावितः स परिहतः, ददानी सण्णादिवादय-पात्रयेणापि के स्विनान्द सिनि वेदान्तवाक्येषु पुनस्कि निमत्त त्राचेप त्राप्रञ्चाते दत्यतः प्रधानसङ्गनिवर्षणन्यायेनाति दिश्वति, परिग्रञ्चान्त दति परिग्रञ्चाः न परिग्रञ्चाः त्रपरिग्रञ्चाः प्रि-ष्टानामपरिग्रञ्चाः प्रिष्टापरिग्रञ्चाः, एतेन प्रक्षतेन प्रधानकार-णवादनिराकरणकारणेन प्रिष्टेर्मनुत्यासप्रस्तिभिः केनचि-दण्यंग्रेनापरिग्रञ्चीता ये-ऽप्लादिकारणवादास्तेऽपि प्रतिषिद्ध-तथा व्याख्याता निराक्तता वेदितव्याः, तुष्यवात् निराकरण-कारणस्य नात्र पुनरागिद्धत्तव्यं किस्चिद्स्ति। तुष्यस्त्रापि परमगस्त्रीरस्य जगत्कारणस्य तर्कानवगास्त्रवं तर्कस्य चाप्र-तिष्टितलसन्ययानुमानेऽप्यविभाज त्रागमिवरोधस्रेथेवंजातीयकं निराकरणकारणं॥

## भाक्तापत्तरविभागश्चेत् खान्नाकवत् ॥ १३॥

श्रुतः प्रमाणं खिवषये भवति, तथापि प्रमाणान्तरेण विषया-पहारेऽन्यपरा भिवतुमईति, यथा मन्तार्थवादी, तर्कोऽपि हि खिवषयादन्यचाप्रतिष्ठितः खात् यथा धर्माधर्मयोः। किमतो यथेवं त्रत ददमयुक्तं यत्प्रमाणान्तरप्रमिद्धार्थवाधनं श्रुतेः, कथं पुनः प्रमाणान्तरप्रमिद्धार्थः श्रुत्या बाध्यत द्दति, श्रवी-च्यते, प्रमिद्धो ह्ययं भोकृभोग्यविभागः, लोकं भोक्ता च चेतनः श्रारीरः, भोग्याः श्रब्दादयो विषया दति। यथा भोक्ता देव-दत्तः भोग्य श्रीदन दति, तस्य च विभागस्याभावः प्रम-च्येत, यदि भोक्ता भोग्यभावमापयेत भोग्यं वा भोकृभावं

भोक्नापत्तेरिति। विरोधादद्वेतासिद्धः पूर्वपच्रमणं सिद्धान्ते तिसिद्धिति भेदः। चनपेच्युत्वा खार्थनिर्णयात् तर्भेणाचेपो न युक्त इत्यक्तमिति प्रञ्चते। यद्यपीति। मानान्तरायाग्र्ययुर्वे भवत्यनाच्चेपः। यच्चिदितीयत्रद्धाभेदाङ्गु ज्ञादीनामभेदो त्रद्धीपादान्त्रक्षत्विषयः स चादित्वा यूप इत्यर्थवादार्थवन्मानान्तरये।ग्र्य एवेति देतप्रमाण्यरपिष्ठ्यत इति समाधत्ते। तथापीति। चन्यपरत्वं ग्रीमार्थकत्वं। खिष्यये ज्ञाद्भेदे तर्भस्य प्रतिष्ठितलात्तेनाच्चेप इत्याद्य। तर्भाऽपीति। तर्भादेदे तर्भस्य प्रतिष्ठितलात्तेनाच्चेप इत्याद्य। तर्भाऽपीति। तर्भादेदे तर्भस्य प्रतिष्ठितलात्तेनाच्चेप इत्याद्य। नर्भात् प्रमास्थात् द्वितवाधक्षतं स्रतेरयक्तिमत्यद्वितसमन्वयवाधा युक्त इत्यर्थः। इममधं प्रद्वापूर्वकं स्पष्टयति, कथिनत्यादिना। नन् भोक्तुभोग्य-यार्मिय एकत्वं केनोक्तिनित्याग्रद्धा स्रताधित्याच्चेत्राः। तर्भोक्तिभाग्य-यार्भिय एकत्वं केनोक्तिनित्याग्रद्धा स्रताधित्याच्चेत्राः। तर्भोक्तिभाग्य-

त्रापद्येत, तथा खेतरेतरभावापित्तः परमकारणात् ब्रह्मणाऽनन्यलात् प्रमच्चेत, न चास्य प्रमिद्धस्य विभागस्य बाधनं
युक्तं। यथा लद्यले भोक्नुभाग्ययोर्विभागा दृष्टः तथातीतानागतयोरिष कल्ययितयः, तस्मात् प्रमिद्धस्यास्य भोक्नुभाग्यविभागस्याभावप्रमङ्गात् त्र्युक्तमिदं ब्रह्मकारणतावधारणमिति चेत् कि खिचोदयेत् तं प्रति ब्रूयात् स्याम्ने।कविति,
उपपद्यत एवायमस्मत्यचेऽिष विभागः, एवं लोके दृष्टलात्।
तथा हि ममुद्रादुदकात्मने।ऽनन्यलेऽि तिद्वकाराणां फेणवीचीतरङ्गबुद्धदादीनां देतरेतरिवभाग दतरेतरमंश्लेषादिलचण्यः
यवहार उपजभ्यते। न च ममुद्राद्दकात्मने।ऽनन्यलेऽि तिद्वकाराणां फेणतरङ्गादीनां दतरेतरभावापित्तर्भवित, न चैतेषामितरेतरभावानुपपत्ताविष \*ममुद्रात्मने।ऽनन्यलं भवित,

तयारेकब्रह्माभेदश्रवणादेकलं कल्यते एकसादिभव्योभेदे एकस्यापि भेदापत्तेः ततस्य भेदा बाध्येतियर्थः। इष्टापत्तं वारयति। न चास्येति। श्रुतेशीणार्थलेन सावकाण्यलाद्गिरवकाण्यदेतमानवाधा न यक्ता इत्यर्थः। ननु विभागस्याधुनिकलादनायदेतश्रुत्या बाध इत्यत साह। यथित। स्वतीतानागतकाली भाक्नादिविभागाश्रयी काल्लादर्वमानकालविद्यनुमानादिभागोऽनायनन्त इत्यर्थः। एवं प्राप्ते परिणामहर्यान्तेनापाततः सिद्धान्तमाह। स्वाक्षोकविदित। द्यान्तेऽपि कथमेकसमुद्राभिद्वानां परिणामानां मिथा भेदः कथं वा तेषां भेदे सत्येकसादिभव्याण्या न हि द्येऽनुपपत्तिरित न्यायेनाह। न चेति। एवं भाक्तभाग्यये। मिथा भेदो ब्रह्माभेदस्वेन्याह। एविनहेति। जीवस्य ब्रह्मविकारलाभावात् द्यान्तवैष-

<sup>\*</sup> समुद्रातानीऽन्यलमिति से। का॰ वर्धः।

एविमहापि, न च भोकृभोग्ययोरितरेतरभावापितः, न च परसाद्व्रह्मणोऽन्यलमिति भविय्यति । यद्यपि भोक्ता न ब्रह्मणो विकारः "तसृद्धा तदेवानुप्राविश्रत्" द्रति स्रष्टुरेवाविक्ठतस्य कार्यानुप्रवेशेन भोकृलश्रवणात्, तयापि कार्यमनुप्रविष्टस्यास्ति कार्यापाधिनिमित्तो विभागः श्राकंश्रास्तेवघटाद्युपाधिनिमित्तः, द्रस्यतः परमकारणात् ब्रह्मणोऽनन्यलेऽप्युपपन्नो भोकृभोग्य-स्रचणे विभागः समुद्रतरङ्गादिन्यायेनेस्युक्तं॥

## तदनचलमारमणग्रव्हादिभ्यः॥ १४॥

त्रस्युपगस्य चेमं व्यावहारिकं भोतृभाग्यलचणं विभागं स्था-ह्योतविदिति परिहारोऽभिहितो न लयं विभागः परमा-र्घतोऽस्ति यसात् तचोः कार्यकारणयोरनन्यलमवगस्यते । कार्यमाणादिकं बद्धप्रपञ्चं जगत्, कारणं परं ब्रह्म, तसात् कारणात् परमार्थतोऽनन्यलं व्यतिरेकेणाभावः का-

म्यमिति ग्रङ्कते। यद्यपोति। बै।पाधिकं जन्मास्तोति तरङ्गादिसा-म्यमाह। तथापोति। विभागा जन्म, यद्दा तथापोतिग्रव्देनेवाक्तः परिहारः। ननु भाक्तः प्रतिदेश्चं विभागः कथिमवत चाह। का-यमनुपविद्यस्येति। बै।पाधिकविभागे फलितमुपसंहरति। इव्यत इति। यकब्रह्माभिन्नत्वेऽपि भोक्तादेस्तरङ्गादिवद्भेदाङ्गीकारान्न दैत-मानेनादैतसमन्वयस्य विरोध इव्यर्थः॥

पूर्वसिन्नेव पूर्वपचे विवर्तवादेन मुखं समाधानमाह । तदनन्यत्वमिति । समानविवयतं सङ्गतिं वदन्नभयोः परिचारयोः परित्वामविवर्तात्र्यत्वेनार्थभेदमाह । च्यन्यपगन्येति । प्रवादीनामीत्यर्गिनप्रामात्वमङ्गीक्य स्थूनबुद्धिसमाधानार्थं परिणामदृशन्तेन भे-

र्यसावगन्वते, कुतः त्रारमणग्रब्दादिभ्यः। त्रारमणग्रब्दस्ताव-देकविज्ञानेन मर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय दृष्टान्तापेचायाम्चते ''यथा मोस्वैकोन स्तिप्छेन \*विज्ञातेन भवें स्पायं विज्ञातं स्था-दाचारक्षणं विकारी नामधेयं मृत्तिकेत्येव षत्यं" दति। एत-द्तां भवति एकेन स्तिपाडेन परमार्थता सदात्मना विज्ञातेन मवें म्लायं घटशरावीद ञ्चनादिकं म्दात्मवाविशेषादिज्ञातं भवेत, यतो वाचारकाणं विकारी नामधेयं वाचैव केवलमस्ती-त्यारभाते विकारी घट: ग्रराव उद इन होति न तु वस्तु-वृत्तेन विकारी नाम कञ्चिद्सि, नामधेयमाचं ह्योतदन्तं म्हित्तकेत्येव सत्यमिति। एष ब्रह्मणा दृष्टान्त त्राचातः, तत्र अतादाचारसणप्रब्दात् ट्राष्टीनिकेऽपि ब्रह्मयतिरेकेण का-र्यजातस्वाभाव दति गम्वते। पुनस तेजाऽबनानां ब्रह्मकार्य-तासुक्षा तेजीऽबन्नकार्याणां तेजीऽबन्नचितिरेकेणाभावं त्रवीति

दाभेदावृक्ती संप्रवङ्गीक्षतं प्रामाणं तत्त्वावेदकलात् प्रचाच व्यावहारिकले स्वाप्यते, तथा च मिष्यादेतग्राहिप्रमाणेरदेतस्रुतेने बाधः,
एकस्यां रक्त्वां दख्सगादिदेतदर्भनादित्ययं मुख्यः परिहार इति
भावः, एवमदेतसमन्वयस्गाविरोधार्थं देतस्य मिष्यालं साधयति।
यसात् तयोरिति। सक्षिक्ये कार्यकारमलव्याघात इत्यत द्याह।
व्यतिरेक्तेणेति। कारणात् एथक् सत्त्वस्रन्यलं कार्यस्य साध्यते नैक्यमित्यर्थः। वागारभ्यं नाममात्रं विकारो न कारणात् एथक् सक्तीव्यवकारार्थं इति स्रुतिं योजयति। सतदुक्तमिति। स्वारमाणभव्दार्थान्तरमाह। पुनस्ति। स्वपागात् स्वित्वमपगतं कारणमा-

<sup>\*</sup> विज्ञातेनेति वर्धः काः पु॰ नास्ति।

''त्रपागादग्नेरग्निलं वाचारकाणं विकारी नामधेयं चीणि रूपा-णीत्येव मत्यं" दत्यादिना । त्रारक्षणग्रन्दादिभ्य दत्यादिगन्दात् "ऐतदात्यमिदं मवें" "तत्वात्यं म त्रात्मा" "तत्त्वमि" "द्दं सवें यदयमात्मा" "त्रह्मैवेदं मर्वे" "त्रात्मैवेदं मर्वे" "ने इ नाना खि किञ्च न'' दत्येवमाच्यात्मेकलप्रतिपादनपरं वचनजातम्दाइ-र्तयं। न चान्यथा एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं सम्पद्यते, तस्नाद्यथा घटकरकाद्याकाणानां महाकाणादनन्यलं, यथा च मृगहिष्ण-कोदकादीनामूषरादि स्धाउनन्यलं दृष्टनष्टखह्रपलात् खह्रपेण ल-नुपाख्यवात् एवमस्य \*भाग्यभानृवादिप्रपञ्चजातस्य ब्रह्मयति-रेकेणाभाव इति द्रष्टयं। नन्वनेकात्मकं ब्रह्म यथा वृचे। उने-कशाखः एवमनेकशिकारिवृत्तिय्तं ब्रह्म, श्रत एकलं नाना-लच्चाभयमपि सत्यभेव, यथा एच इत्वेकलं गाखा इति च नानालं, चथा च सम्द्रात्मनैकलं फेणतर्ङ्गाद्यात्मना नानालं,

त्रवात्, त्रीण तेजाऽवज्ञानां रूपाणि रूपतन्मात्रात्मकानि सत्यं, तेषामिप सन्मात्रवात् सदेव शिष्यत इत्यभिषायः। जीवज्ञातोर्ष्रद्धाःचत्वे प्रतिचावाध इत्याच् । न चान्यपेति । तयोरनन्यत्वे क्रमेण
दृशान्तावाच् । तस्माद्यपेति । प्रतिचावनादित्यर्थः । दृश्ं प्रातीतिकं नप्टमनित्यं यत्युरूपं तद्रपेणानुपाख्यत्वात् सत्तास्कर्तिय्यत्वादनन्यत्वमिति सन्वन्यः । युडादेतं समतमुक्ता भेदाभेदमतमुत्यापयति । नन्विति । चनेकाभिः शक्तिभिः तद्धीनप्रदृत्तिभः परिगामियुक्तिमित्यर्थः । भेदाभेदमते सर्व्यवस्थासिडिरत्यन्ताभेदे देतमानवाध इत्यभिमन्यमाना दूषयित । नैवं स्थादिति । स्वकारवाचाः
रस्मणश्रद्धां विकारसत्तानिष्ठेषात् परिणामवादः श्रुतिवाह्य

<sup>\*</sup> भोम्यभोत्नादि इति का॰ वर्ध० से।०।

यया च सदाताना एकलं घटशरावाद्याताना नानालं, तच एकलांशेन ज्ञानानोाच्यवहारः मेत्यिति, नानालांशेन तु कर्मकाण्डायद्यो लेकिकवैदिकयवहारो मेत्यत इति, एवं च सदादिदृष्टान्ता अनुरूपा भविष्यन्तीति। नैवं सान्धृत्तिकेत्येव मत्यमिति प्रक्षतिमाचस्य दृष्टान्ते सत्यवावधारणात्, वाचार-माण्यव्देन च विकारजातस्थानृतलाभिधानात्, दार्धान्तिकेऽपि "ऐतदात्यमिदं मवें" "तस्तत्यं" इति च परमकारणस्वैवेकस्य म-त्यवावधारणात्, "स श्रात्मा तत्त्वमिस श्रेतकेतो" इति च शारी-रस्य ब्रह्मभावापदेशात्। खयं प्रसिद्धं ह्येतच्छारीरस्य ब्रह्मात्म-वम्प्यपगस्यमानं स्वाभाविकस्य शारीरात्मवस्य बाधकं सम्पद्यते रच्चादिवृद्धय दव मर्पादिवृद्धीनां। बाधिते च शारीरा-तमले तदाश्रयः समस्तः स्वाभाविकी व्यवहारी बाधिते। भवित,

ह्यार्थः। किञ्च संसारस्य सयाले तिष्णिरस्य जीवस्य ब्रह्मेकोण-देशो न स्यादिरोधादियाह। स चात्मेति। एकलं ज्ञानकमंस-मुचयसाध्यमित्यपदेशार्थमित्याश्रङ्खासीतिषदिवरोधान्मेविमित्याह। ख-यमिति। च्रतक्तत्वज्ञानवाध्यलात् संसारिलं मिय्येत्याह। च्रत-खेति, खतः सिद्धोषदेशादित्ययः। यदुक्तं व्यवहाराधं नानालं सर्वामिति, तत् किं ज्ञानादूद्धं व्यवहारायं प्राग्वा नाद्य ह्याह। बाधिते चेति। खभावीऽत्राविद्या तया कृतः खाभाविकः, ज्ञानादूद्धं प्रमाद्यलादिव्यवहारस्याभावाद्यानालं न कल्प्यमित्यर्थः। न दितीयः ज्ञानात् प्राक् कल्पितनानालेन व्यवहारोपपत्ती नानालस्य सत्यला-सिद्धेः। यत्तु प्रमाद्यलादिव्यवहारः सत्य एव मोक्चावस्थायां निवर्तत

यसिद्ध्ये नानालांशोऽपरे। ब्रह्मणः कल्पेत। दर्शयति च "यन लस्य मर्वमात्मैवाभ्रत्तत्कोन कं पश्चेत्' दत्यादिना ब्रह्मात्मल-दर्भिनं प्रति समस्तस्य क्रियाकारकफललचणस्य व्यवहारस्या-भावं। न चायं व्यवहाराभावाऽवस्थाविशेषनिबद्धोऽभिधीयत इति युत्तं वतुं, तत्त्वमसीति ब्रह्मात्मभावस्थानवस्थाविशेषनि-बन्धनलात्। तस्करदृष्टान्तेन चानृताभिषन्थस्य बन्धनं स-त्याभिसन्धस्य मोत्तं दर्भयनेकलमेवैकं पार्मार्थिकं दर्भयति, मियाज्ञानविज्मितञ्च नानालं। उभयमत्यतायां हि कथं व्यवहारगाचराऽपि जन्तरनृताभिमन्ध द्रत्युच्यते, "मृत्योः म मृत्युमाप्ताति य इह नानेव पश्वति" इति च भेददृष्टिमपवदने-तदेव दर्भयति। न चास्मिन् दर्भने ज्ञानानोत्त द्रत्युपपद्यते। मसग्जानापने। यस कसचिन्धियाज्ञानस मंमारकारणवेना-नस्यपगमात्। उभयस्य सत्यतायां हि कथमेकलज्ञानेन ना-नावज्ञानमपनुदात द्रायुच्यते। नन्वेकलैकान्तास्युपगमे नानाला-

इति तन्नेत्याह। न चायमिति। संसारसत्यत्वे तदवस्यायां जीवस्य ब्रह्मालं न स्यात्, भेदाभेदयारेकदैकच विरोधादतेऽसंसारिब्रह्मा-भेदस्य सदातनत्वावगमात् संसारोऽपि मिस्स्येवेत्यर्थः। किञ्च यथा लेकि कञ्चित् तस्करबुद्धा भटेर्ग्रहोतेऽज्यतवादी चेत्तप्तरस्यं ग्रह्णाति स दह्यते बध्यते च, तथा नानात्वादी दह्यते, सत्यवादी चेन्न दह्यते मुख्यते च। तथैतदात्यमिदं सर्वमित्येकत्वदर्शी मुख्यत इति श्रुतदर्धा-नेनेकत्वं सत्यं नानात्वं निस्स्येत्वाह। तस्करित। व्यवहारगाचिरे नानात्वयवहाराश्रयः। नानात्विनन्दयाधेकत्वमेव सत्यमित्वाह। स्वत्येवित। किञ्चास्मिन् भेदाभेदमते जीवस्य ब्रह्माभेदज्ञानाद्वेदज्ञान-

भावात् प्रत्यचादीनि लेकिकानि प्रमाणानि याह्नेरन्,
निर्विषयलात् स्राष्ट्रास्ति पुरुषादिक्षानानि। तथा विधिप्रतिषधगास्त्रमपि भेदापेचलात् तदभावे याह्नेत। भेाचणास्त्रस्थापि शिय्यणाणिचादिभेदापेचलात् तदभावे याघातः
स्थात्, कथं चानृतेन भोचणास्त्रेण प्रतिपादितस्थात्मैकलस्थ
सत्यलमुपपचेत इति, श्रवीच्यते, नैष देशः सर्वयवहाराणामेव प्राग्वह्यात्मताविज्ञानात् सत्यलापपत्तेः, स्वप्नयवहारस्वेव प्राक् बोधात्। यावद्धि न सत्यात्मैकलप्रतिपत्तिस्तावत्
प्रमाणप्रमेचफललच्छेषु \*व्यवहारेव्यनृतवुद्धिनं कस्यचिदुत्पचते, विकारानेव लद्दं ममेत्यविद्यया श्रात्मात्मोयभावेन सर्वे।
जन्तः प्रतिपद्यते स्वाभाविकीं ब्रह्मात्मतां हिला, तस्मात् प्राग्ब्रह्मात्मताप्रवे।धादुपपन्नः सर्वे। स्वीकिको।वैदिकस्य व्यवहारः।

निरुत्तेमृतितिरिया सा न युक्ता भेदचानस्य समलानभ्यपगमात्। प्रमायाः प्रमान्तराबाध्यलादियाच । न चास्मिनिति । वेपरीयस्यापि सम्भवादिति भावः । इदानीं प्रयद्यादिपामाण्यान्यपान्पपच्या नानातस्य स्व्यतमिति पृवपच्यवीजमृद्घाटयति । नित्वयादिना । एकत्वसीन्वानः क्षेत्रस्यं व्याच्योदनप्रमाणानि स्यः । उपजीयप्रयच्यादिपामाण्याय वेदान्तानां भेदपरत्मम्चितिमिति भावः । ननु कर्मकारकाणां यजमानादीनां विद्याकारकाणां प्रिष्यादीनाच्य कल्पितभेदमाश्यय कर्मचानकार्ययोः प्रस्ते स्वप्रमेयस्य धर्मादेरबाधात् प्रामाण्यमयाच्यान्वतिम्याण्याच्याः । कथ्यान्यतेनित । धूलिकल्पितधूमेनान्मितस्य वङ्गेरिव प्रमेयवाधापत्तेरिति भावः । तच द्वतिविषये प्रयच्यादीनां

<sup>\*</sup> विकारेष्विति से। वर्धः।

यथा सुप्तस्य प्राक्षतस्य जनस्य स्वप्ते उच्चावचान् भावान् प्रस्ते ता निश्चितमेव प्रत्यचाभिमतं विज्ञानं भवित प्राक्ष प्रवेधात्, न च प्रत्यचाभामाभिप्रायस्तत्काले भवित तदत्। कथं त्रसत्येन वेदान्नवाक्येन मत्यस्य ब्रह्मात्मत्रस्य प्रतिपत्तिरूपपचेत, न हि रज्जुमपेण दृष्टा वियते, नापि स्वगृहिण्णकाम्भमा पानावगाह्नादिप्रयोजनं क्रियत दृति। नेष देषः, प्र-द्वावषादिनिमित्तमर्णादिकार्यापलञ्चेः। स्वप्तदर्भनावस्यस्य च सर्पदंभनोदकस्तानादिकार्यदर्भनात्। तत्कार्यमप्यनृतमेनेवित चेत् ब्रूयात् तच ब्रूमः। यद्यपि स्वप्तदर्भनावस्यस्य मर्पदंभनोदकस्तानादिकार्यमनृतं तथापि तदवगितः मत्य-मिव फलं प्रतिबुद्धस्याप्यवाध्यमानतात्। न हि स्वप्नाद्वितः स्वप्तः स्वप्तदर्भनात्वस्य स्वप्तः स्वप्तदर्भनावस्य स्वप्तः प्रतिबुद्धस्याप्यवाध्यमानतात्। न हि स्वप्नाद्वः स्वप्तः स्वप्तदर्भनादकस्तानादिकार्यं मिथेति मन्य-

यावद्वाधं यावहारिकं प्रामाण्यमुपपयत इत्याह । अने चित इत्या-दिना । सत्यतं वाधाभावः वाधा मिण्यात्विष्ययः वस्तुता मिण्यात्वेऽपि विकारेषु तिन्नस्याभावेन प्रत्यचादियवहारोपपत्तावृत्तदृशान्तं वि-दृशोति । यथा सुषुप्तस्य प्राक्षतस्येति । एवं दैतप्रमाणानां यवहार-काले वाध्यम्यार्थवोधकत्वं यावहारिकं प्रामाण्यम्पपादाद्वैतप्रमा-णानां वेदान्तानां सर्वकालेषु वाध्यम्यवस्त्रवोधकत्वं तान्तिकं प्रामा-ण्यमपपाद्यतुं उत्तप्रद्वामनुवद्रति । कथन्त्वसत्येनेति । किमसत्यात् सत्यं न जायते किमृत सत्यस्य चानं नाद्य इत्य एव, न हि वयं वाक्यात्यचानं सत्यमित्यङ्गीकुर्मः । धङ्गीक्यापि दृशान्तमाह । नैष्व देष इति । सर्पेण दृश्यापि दृश्यल्यान्तिकाल्यितविषात् सत्यमरण-मूर्च्यादिद्यम्नाद्सत्यात् सत्यं न जायत इत्यनियम इत्यर्थः। दृशा-नात्तरमाह । सप्रति । असत्यात् सर्पादकादेः सत्यस्य दंशनस्वा- मानक्तद्वगितमीप मिथ्येति मन्यते कश्चित्। एतेन खप्त-दृशेऽवगत्यबाधनेन देइमात्रात्मवादे। दूषिते। वेदितयः। तथा च श्रुतिः-

"यदा कर्मस कान्तेषु स्तियं खप्तेषु पश्चित ।

सन्दिः तच जानीयात् तिस्तिन् खप्तिनिदर्भने''॥ इति
त्रमत्येन खप्तदर्भनेन सत्यस्य फलस्य सन्दिः प्राप्तिं दर्भयित ।

तथा प्रत्यचदर्भनेषु कषुचिदिरिष्टेषु जातेषु न चिरमिव जी
विस्वतीति विद्यादित्युक्ता अस यः स्विष्ने पुरुषं कृष्णं कृष्णदन्तं

पश्चिति स एनं इन्तीत्यादिना तेनास्त्येनैव स्वप्नदर्भनेन

गदिज्ञानस्य कार्यस्य दर्शनाद्यभिचार इत्यर्थः। यथाश्रुतमादाय श-क्वते। तत्वार्यमपीति। उत्तमर्घे पकटयति। चच ब्रम इत्यादिना। च्यवगतिवृत्तिः घटादिवत् सत्यापि पातिभासिकखप्रदेखवन्तनः पालं चैतन्यं वा रुच्चभियक्तमवग्रतिभ्रब्दार्थः। प्रसङ्गादे हात्सवादोऽपि नि-रक्त इत्याह। रतेनेति। खप्तस्थावगतेः खप्तदे हधर्भले उत्यितस्य मया तादृशः सप्नोऽवगत इत्यवाधितावगतिप्रतिसन्धानं न स्यात्, खता देहभेदेऽपि चनुसन्धानदर्भनादेहादन्धाऽन्सन्धाते व्यर्थः। चस-वात सवस्य ज्ञानं न जायत इति दितीयनियमस्य श्रवा यभिचा-रमाच। तथा च श्रुतिरिति। न च स्त्रियो मिळालेऽपि तद्र्यनात् सत्यादेव सत्यायाः सम्देर्ज्ञानमिति वाच्यं, विषयविणियत्वेन दर्श-नस्रापि मिळालात् प्रकतेऽपि सत्ये ब्रह्माणि मिळावेदान्मतचेत-न्यज्ञानसम्भवाचेति भावः। असलात् सलसेषस ज्ञानमुक्तानिष्टस ज्ञानमार । तथेति । असवात सवस्य ज्ञाने दृष्टान्तान्तरमार । तथाऽकारादिति । रेखाखकारलादिभान्या सत्या अकारादया ज्ञायन्त इति प्रसिद्धमिवर्षः। एवमसव्यात् सवस्य जन्मेत्वा यदर्घित्रया-कारि तत्सव्यमिति नियमा भगः चन्दतात् सवस्य ज्ञानात्पच्या यद-

मत्यं मरणं सच्यत दित दर्शयति। प्रमिद्ध चेदं लोकेऽलययितरेक कुणलानां देदृणेन खप्तप्रदर्शनेन माध्वागमः सच्यते
देदृणेनामाध्वागम दित। तथाऽकारादिमत्याचरप्रतिपत्तिदृष्टा रेखानृताचरप्रतिपत्तेः। श्रिप चान्यमिदं प्रमाणमात्मेकलस्य प्रतिपादकं नातः परं किच्चिदाकाङ्क्यमिस्त। यथा हि
लोके यजेतेत्युक्ते किं केन कथं दत्याकाङ्क्यते न चैवं तत्वममीत्युक्ते किच्चिद न्यदाकां च्यमस्ति, मर्वात्मेकलविषयलाद वगतेः।
मति च्यन्यसिन्नवणियमाणेऽधे श्राकाङ्का स्थात् न लात्मेकलयतिरेकेणावणियमाणेऽन्याऽधीऽसि य श्राकां च्येत। न चेयमवगितर्ने त्याचित दित प्रक्यं वक्तुं, "तद्धास्य विज्ञी" दत्यादिश्रुतिभ्यः, श्रवगितमाधनानां च श्रवणादीनां वेदानुवचनादीनाच्य
विधीयमानलात्। न चेयमवगितरनिर्थका भ्रान्तिर्वेति प्रक्यं वक्तुं,

चतकरणगम्यन्तद्वाधं कूटलिङ्गानुमितवि इविदिति व्याप्तिभेद्या। तथा च कित्यतानामपि वेदान्तानां सत्यव्रद्धविधकतं सम्भवतीति तात्विकं प्रामाण्यमिति भावः। यदुक्तं एकलनानालयवहारसिद्धये उभयं सत्यमिति, तद्र भेदस्य लेकिसिद्धस्यपूर्वफलवदभेदिविरोधेन सत्यत्वक्तस्यागात्। किञ्च ययुभयोरिकदा यवहारः स्थात् तदा स्थादिष सत्यतं। नेवमस्ति एकत्वज्ञानेन चरमेणानपे चेणा नानात्वस्य निः प्रेषं वाधात् अक्तिज्ञानेनव रजतस्थेत्याह । अपिचान्यमिति। नत्पजीयदेतप्रमाणविरोधादेकत्वावगितनीत्ययत इत्यत चाह। न चेयमिति। तत् किलात्मतत्त्वमस्य पितुर्वाक्यात् श्वेतकेतुर्विज्ञातवान्
इति ज्ञानोत्यत्तेः श्रुतत्वात् सामग्रीसन्त्वाचेत्रर्थः। यावहारिकगुरुप्रिष्यादिभेदमुपजीय ज्ञायमानवाक्यार्थावगतः प्रत्यत्तादिगतं याव-

त्रिविद्यानिष्टित्तिफलदर्शनात्, बाधकज्ञानान्नराभावाच। प्राक् चात्मैकलावगतेरव्याहतः सर्वः \*मत्यानृतव्यवहारा लीकिको वैदिकस्रेत्यवाचाम। तस्मादन्येन प्रमाणेन प्रतिपादिते त्रा-त्मौकले समस्त्रस्य प्राचीनभेदव्यवहारस्य बाधितलान्नानेका-त्मकत्रह्मकत्त्रस्यावकाशोऽस्ति। ननु स्टादिदृष्टान्नप्रणयनात् परिणामवत् ब्रह्मशास्त्रस्याभिमतिमिति गस्यते, परिणामिना हि स्टाद्योऽश्री लीके समधिगता इति। नेत्युच्यते, "स वा एष महानजः" "त्रात्माऽजरे।ऽमरे।ऽस्टते।ऽभयो ब्रह्मा" "स एष नेति नेत्यात्मा" "त्रस्त्रलमनणु" दत्याद्याम्यः सर्वविक्रियाप्रति-षेधश्रुतिभ्यो ब्रह्मणः कूटस्यलावगमात्। न ह्येकस्य ब्रह्मणः परिणामधर्मलं तद्रहितलञ्च श्रव्यं प्रतिपन्तुं। स्थितिगतिवत्

हारिकप्रामाण्यमुपजीयं तच पारमार्थिकैकलावग्रत्या न विरुध्यते। किन्तु तया विरोधादनुपजीयं प्रत्यचादेक्तात्त्वकं प्रामाण्यं बाध्यत-इति भावः। किञ्चेकलावग्रतेः पालवत्प्रमालाद्विष्पत्ते। देतस्मे। बाध्य इत्याह । न चेयमिति। नन सर्वस्य देतस्य मिष्याले सन्ने। मिष्या जाग्रत् सत्यमित्यादिलीकिको यवहारः सत्यञ्चान्तञ्च सत्यमभवदिति वैदिकञ्च कथमित्याग्रङ्म यथा सन्ने इदं सत्यमिदमन्दतमिति ताल्वा-किकवाधाबाधान्यां यवहारक्त्या दीर्घसन्नेऽपीत्रक्षस्वप्रदृशन्तं स्नार्यता। प्राक् चेति। यवहारार्थं नानालं सत्यमिति कल्पनसमङ्गतमित्यपसंहरति। तस्यादिति। नेदं कल्पितं किन्तु श्रुतमिति ग्रङ्माते। नन्विति। कार्यकारणयोरनन्त्रलांग्रे चयं दश्यान्ते। न परिणामित्वे ब्रह्मणः कूटस्थलश्रुतिविरोधादिति परिहरति। नेत्युच्यत इति। स्रष्ठी परिणामित्वं प्रत्ये तदाहित्यञ्च क्रमेणाविरद्वमिति दश्यानेन ग्रङ्कते।

<sup>\*</sup> सत्याद्याचार द्रति का०।

स्वादिति चेन्न, कूटस्यस्वेति विभेषणात्। न हि कूटस्यस्य ब्रह्मणः स्थितिगतिवद्नेकधर्मात्रयत्वं सभावति । कूटस्यं नि-त्यञ्च ब्रह्म मर्वविक्रियाप्रतिषेधादित्यवे चाम। न च यथा ब्रह्मण श्रात्मैकलदर्भनं मोचसाधनं, एवं जगदाकारपरि-णामिलदर्भनमपि खतन्त्रमेव कसीचित् फलायाभिप्रेयेत, प्रमाणाभावात् । \*कूटस्वत्रह्मात्मलविज्ञानादेव हि फलं दर्भ-यति शास्तं, "स एष नेति नेत्याता।" दत्युपक्रम्य "अभयं वै जनक प्राप्ते। (मि" इत्येवंजातीयकं। तचैतित्सद्धं भवति ब्रह्म-प्रकर्णे मर्वधर्मविशेषर्हितत्रह्मदर्शनादेव फलसिद्धी सत्यां य-त्तवाफ लं श्रूयते ब्रह्मणे। जगदाकारपरिणामिलादि तद्वह्म-दर्भनीपायलेनैव विनियुज्यते, फलवत् मनिधावफलं तदङ्ग-मितिवत, न तु. खतन्त्रफलाय कल्प्यते इति । न हि परिणाम-वचविज्ञानात् परिणामवचमातानः फलं सादिति वकुं युक्तं,

स्थितीति। कूटस्थस्य कराचिरिप विकिया न युक्ता कूटस्थल-याघातादित्याइ। नेति। कूटस्थलासिद्धिमाप्रङ्माइ। कूटस्थस्थित। कूटस्थस्य निरवयवस्य पूर्वरूपयागेनावस्थान्तरात्मकपरिणामायोगात् युक्तिरजतवदिवर्त रव प्रपञ्च इति भावः। किञ्च निष्फलस्य जगतः पालविद्यप्रपञ्चबद्धधीप्रेषत्वेनानुवादाद्म सत्यतेत्याइ। न च यथेत्या-दिना। तं यथा यथोपासते तदेव भवतीति श्रुतेः ब्रह्मणः परिणामि-त्विज्ञानात् तत्याप्तिर्विदुषः पालमित्याप्रङ्माइ। न इ परिणाम-वत्त्वेति। ब्रह्मविदाप्नाति परमिति श्रुतकूटस्थनित्यमोच्यप्णकसम्भवे दुःखानित्यपरिणामित्वपालकत्व्यनायोगादिति भावः। ननु पूर्वं जन्मा-

क्टस्थत्रद्वात्मैकलज्ञानादिति का॰। कूटस्थत्रद्वाताज्ञानादिति वर्ष॰।

कूटसनियलाची चसाननु कूटस्वत्रह्यात्मवादिन एकलैकाना-दीशिचीशितवाभावे ईश्वरकारणप्रतिज्ञाविरोध इति चेत, न, त्रविदात्मकनामरूपवीजवाकरणापेचलात् सर्वज्ञलस्य "तस्रादा एतसादात्मन त्राकाशः सक्षूतः" इत्यादिवाक्येभ्या नित्यग्रु-द्भवृद्धमुक्तखरूपात् भवंज्ञात् भवंशकोरीयराज्ञगदुत्पत्तिस्थि-तिलयाः, नाचेतनात् प्रधानादन्यसादे त्येषाऽर्थः प्रतिज्ञाते। जन्माद्यस्य यत इति । सा प्रतिज्ञा तदवस्यैव न तदिरुद्धोऽर्थः पुनिरही चाते, कथं नी चेत श्रत्यन्तमात्मन एक तमदितीयलञ्च ब्रुवता। ग्रृणु यथा नीचिते सर्वज्ञ छेयर स त्रातमस्ते दवावि-याक ल्पिते नामक्पे तत्त्वान्यलाभ्यामनिर्वचनीचे मंसार्प्रपञ्च-वीजभूते सर्वज्ञसेयरस्य मायामितः प्रकृतिरिति च अति-स्रत्यार्भि जायते, ताभ्यामन्यः पर्वज्ञ द्रेयरः, "त्राकाशा वै नाम नामक्षयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तद्रह्म" इति श्रुते:। "नाम-रूपे व्याकरवाणि", "मर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरो नामानि

यस्य यत इति ईश्वरकारणप्रतिचा कता च्युना तदनन्यलिमत्वना-भेदप्रतिपादने ईण्चिणितयभेदाभावात् ति दिरोधः स्यादिति ण्-द्वाते। कूटस्थेति। किल्पतदैतमपेच्येश्वरलादिकं परमार्थते। उनन्यल-मित्यविरोधमाच् । नेत्यादिना। चविद्यात्मके चिदात्मिन जीने ना-मरूपे यव वोजं तस्य व्याकरणं स्यूलात्मना स्रिक्तदपेच्चलादीश्वर-लादेने विरोध इत्यर्थः। संग्रचीतार्थं विव्योति। तस्मादित्या-दिना। तत्त्वान्यत्वाभ्यामिति नामरूपयोरीश्वरत्वं वक्तमण्चयं जड-लाद्वापीश्वरादन्यत्वं किल्पतस्य एथक् सत्तास्त्र्वीरभावादित्यर्थः। सं-

क्रलाभिवदन् यदाके। एकं वीजं वज्ञधा यः करे।ति" दत्यादिश्रुतिभ्यञ्च। एवमविद्याक्रतनामक्ष्पे। पाधनुरोधीश्वरे। भवति।
योभेव घटकरकाद्युपाध्यनुरोधि, स च खात्मभ्रतानेव घटाकाशस्यानीयानविद्याप्रत्युपस्यापितनामक्ष्पक्षतकार्थकरणमद्वातानुरोधिनो जीवास्थान् विज्ञानात्मनः प्रतिष्टे व्यवहारविषये। तदेवमविद्यात्मको। धिपरिच्छेदापेच्यमेवेश्वरस्थेश्वरत्वं
सर्वज्ञतं सर्वशक्तित्वञ्च न परमार्थते। विषयापास्त्रसर्वे। पाधिखकृषे श्रात्मनीशित्रीशितव्यसर्वज्ञत्वादिव्यवहार उपपद्यते। तथा
चे। "यत्र नान्यत् पश्वित नान्यच्कृषे।ति नान्यदिजानाति
सभ्रमा" दति, "यत्र तस्य सर्वमात्मैवाभ्रत्तत्वेन कं पश्चेत्"
दत्यादि च। एवं परमार्थावस्थायां सर्वव्यवहाराभावं वदन्ति
वेदान्ताः, तथेश्वरगीतास्विप-

"न कर्त्रतं न कर्माणि लोकस्य स्वाति प्रभुः। न कर्मफलमंयोगं स्वभावस्त प्रवर्तते॥ नादत्ते कस्वचित्यापं न चैव सुक्ततं विभुः। श्रज्ञानेनादृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः"॥ दति-

स्तारात्मकनामरूपयारिवरीकाविवच्चया ब्रूते। मायेति। नामरूपे चे-दीखरसात्मभूते तर्चीखरा जड इत्यत चाच। ताभ्यामन्य इति। चन्य-ले याकरणे च श्रुतिमाच। चाकाण इत्यादिना। चविद्याद्यपाधिना काल्यतभेदेन विम्बस्थानस्थेखरलं प्रतिविम्बभूतानां जीवनां नियम्य-त्विमत्याच। स च खात्मभृतानिति। न चाच नानाजीवा भाष्ये।क्ता इति भिमत्यं बुद्धादिसङ्घातभेदेन भेदे।क्तेः, चविद्याप्रतिविम्बस्वेक एव जीव इत्युक्तं। परमार्थत ईश्वरतादिदैताभावे श्रुतिमाच। तथा परमार्थावस्थायामी शिची शित्यादि यव हाराभावः प्रदर्शः ते। यव हारावस्थायान्तू तः श्रुताव पीश्वरादि यव हारः। "एष मर्वेश्वर एष भृताधिपतिरेष भृतपाल एष मेतु विधरण एषां लेकानामसमेदाय" द्ति। तथा चेश्वरगीतास्वपि-

"ईयरः मर्वस्तानां इद्गेरिक्तुन तिष्ठति। भामयन् मर्वस्तानि यन्ताक्ढानि मायया"॥ इति। स्वकारोऽपि परमार्थाभिप्रायेण तदनन्यलमित्याइ। यवदाराभिप्रायेण तु खान्नोक्तवदिति महाममुद्रादिखानीयतां ब्रह्मणः कथयति। श्रप्रत्याखायैव कार्यप्रपञ्चं परिणामप्रकि-याञ्चाश्रयति मगुणोपामनेषूपयुज्यत इति॥

भावे चापलब्धेः॥ १५॥

दतस्य कारणादनन्यतं कार्यस्य, यत्कारणं भाव एव कारणस्य कार्यमुपलभ्यते नाभावे। तद्यशा मत्यां स्टिइ घट

चेति। कथं तर्हि कर्द्रलादिकमित्यत चाहा। सभाविक्वित। च्राना-य्वियेव कर्द्रलादिक्षेण प्रवर्तत इत्यर्थः। भक्ताभक्तयोः पापस्रकत-नाण्यक्तादिश्वरस्य वाक्तवमीश्वरत्वमित्यत चाहा। नादत्त इति। न संहरतीत्यर्थः। तेन खरूपचानावरणेन कर्ताह्मश्वरो नियन्ते-त्येवं भमन्ति। उक्तार्थः स्वकारसम्मत इत्याह। स्वकारोऽपीति। न केवलं ले। किक्तव्यवहारार्थं परिणामप्रक्रियाश्वयणं किन्तूपासना-र्थञ्चेत्याह। परिणामप्रक्रियाञ्चेति। तदुक्तं "क्षपण्यीः परिणाम-मुदोद्यते चियतकत्य्वधीक्त विवर्ततां" इति॥

रवं तदनन्थले प्रत्यचादिविरेष्धं परिच्रत्यानुमानमाच । भावे चेति। कारणस्य भावे सत्त्वे उपज्ञेषे च कार्यस्य सत्त्वादुपज्ञेश्वानन्यलमिति

उपलभ्यते \*नाभावे मसु च तन्तुषु पटः। न च नियमेनान्य-भावेऽन्यस्थापलि श्रिर्दृष्टा, न ह्यया गोरन्यः मन् गोर्भाव एवाप-लभ्यते। न च सुलालभाव एव घट उपलभ्यते मत्यपि नि-मित्तनै मित्तिकभावेऽन्यलात्। नन्यन्यभावेऽपि श्रन्यस्थापलि श्रि-नियता दृश्यते, यथाऽग्रिभावे एव धूमस्थेति। नेत्युच्यते, <sup>†</sup>उ-द्धापितेऽप्यग्ना गोपालघटिकादिधारितस्य धूमस्य दृश्यमान-लात्। श्रय ईधूमं क्याचिदवस्यया विशियात् ईदृशो धूमो नामत्यग्ना भवतीति, नैवमपि कश्चिद्दाषः, तङ्गानुरक्तां हि

स्त्रार्थः। घटा स्टनन्यः स्त्राचीपनिखज्ञाणनियतसचीपनिख्यमचात मदत्। चन्यलेऽप्ययं हेतुः निं न स्यादित्यप्रयोजनत्नमाप्रङ्मा निर-स्रति। न चेति। महुठयोरनाले गवाश्वयोरिव हेतू चितः स्था-दिव्यर्थः। गवास्त्रयोनिमित्तनिमित्तवलाभावाद्वेलभावः। स्रतो स्ट्व टयोक्तेन हेत्ना निमित्तादिभावः सिधाति नानन्यलमिवर्धान्तर-तामाण्ड्याच्। न च कुलालेति। न चीपादानीपादेयभावेनार्था-नारता सहरानो तङ्गावाभावेऽपि हेतुसत्त्वारत्यत्वे गवाश्ववत् तङ्गा-वायागाचिति भावः । कुलालघटयानिभित्तादिभावे सव्ययन्यतात् कुलालसव्यनियतापलिक्षंष्टस्य नैवेत्यचरार्थः । यथाश्रतस्र तस्य-हेतोर्चिभिचारं प्रकृते। निचिति। अधिभाव एव धमापलिख-रिति नियमात्मको हेतुस्तच नास्तीत्वा ह। नेति। अविच्छिन्नमूल-दीर्घरेखावस्थधूमे नियमाऽस्तीति यभिचार इत्यामङ्गते। अधित। तद्भावनियतभावले सति तद्भ अन्र त्तु बिविषयलस्य हेतार्विविच-तलाज्ञ यभिचार इवाह। नैविमिति। चालाकब्द्यनुरक्तब्द्रिया ह्ये रूपे यभिचारनिरासाय सवन्तं यालेकाभावेऽपि घटादिरूप-सत्तात यभिचार उत्तः धृमविशेषस्यात्रिवृद्धिं विनाप्युपलस्मात् न

 <sup>\*</sup> नाभावे इति वर्ध० का० पु० नास्ति । † उद्वापिते इति वर्ष० का० ।
 ‡ धूमः कथाचिदवस्थया विशेष्यते इति से।० ।

बृद्धिं कार्यकारणयोरनन्थले हेतुं वयं वदामः, न चामाविमधूमयोर्वियते ॥ भावाचोपलश्चेरिति वा सृत्रं॥ न केवलं
प्रव्यादेव कार्यकारणयोरनन्थलं, प्रत्यचोपलश्चेभीवाच तयोरनन्थलिमत्यर्थः । भवति हि प्रत्यचोपलिश्चः कार्यकारणयोरनन्थले । तद्या तन्तुमंस्थाने तन्तुयतिरेकेण पटो नाम
कार्यं नैवोपलभ्यते, केवलास्तु तन्तव श्वातानवितानवन्तः
प्रत्यचमुपलभ्यन्ते, तथा तन्तुष्टंग्रवे। उद्युषु तदवयवाः, श्रनया
प्रत्यचोपलस्था लोहितग्रह्मकृष्णानि चीणि ह्पाणि तता वायुमाचमाकाग्रमाचं चेति श्रनुमेयं, ततः परं ब्रह्मकमेवादितीयं,
तत्र मर्वप्रमाणानां निष्टामवीचाम॥

तत्र यभिचार इयर्थः। तथा च तयोः कार्यकारणयोभीवेन सत्तयान्तां सहक्रतामिति भाष्यार्थः। यदा तङ्कावः सामानाधिकरण्यं तिद्वयक्षविद्वयाद्यालं हेतुं वदामः। स्टड्डट इति सामानाधिकरण्यं तिद्वयक्षविद्वर्णनादित्यर्थम् इयदर्णनादित्यर्थः। अनुमानार्थत्वेन सृत्रं याख्याय पाठान्तरेण प्रयच्चपरतया याच्छे। भावाचेति। पूर्वस्रचे वास्माण्यव्यसमुचयार्थञ्चकारः। न चैकः पट इति प्रयच्च पटस्य तन्तुभ्यः पृथक्सन्ते प्रमाणं अपृथक्सत्ताकिम्ण्याकार्यविषयत्वेनाप्युप्पत्तेः। चतः चातानवितानसंयोग्यनन्तत्त्तन्त एव पट इति प्रयच्चोपक्षयः। चटन्यायं तन्त्वादावितिद्यति। तच्चयादिना। प्रयच्चोपक्षया तत्त्त्वार्यं कार्यमाचं परिण्यित ह्यार्थः। यच प्रयच्चोपक्षया तत्त्त्वार्यं विमतं कार्यादिभन्नं कार्यत्वात् पटवित्यनुमेयिनयाच्च। चनयेति। कार्यपरिण्येषे प्रधानादिकं परिण्यातां न ब्रह्मेयत चाच्च। तच सर्वति। ब्रह्मिण्यतेन कार्यात्तां सर्वेषां तात्पर्यस्थोक्तत्वात् तदेवाद्वितीयं परिण्यायते न कार्यानारं सर्वेषां तात्पर्यस्थोक्तत्वात् तदेवाद्वितीयं परिण्यावेन कार्यानारं सर्वेषां तात्पर्वस्थाक्वादिति भावः॥

#### सत्त्वाचावरस्य॥ १६॥

दतश्च कारणात् कार्यस्थानन्यतं यत्कारणं प्रागृत्यत्तेः कार-णात्मनैव कार्णे मत्त्वमवर्कालीनस्य कार्यस्य श्रूयते, "मदेव सा-म्येदमय त्रासीत्" "त्रात्मा वा इदमेक एवाय त्रासीत्" इत्या-दाविदं ग्रव्हातस्य कार्यस्य कार्णेन सामानाधिकरण्यात्। यच यदात्मना यच न वर्तते \*न तत्तचे त्यदाते, यथा सिक-ताभ्यक्तीं, तस्मात् प्रागृत्यत्तेरनन्यलाद्त्यन्नमयनन्यदेव कार-णात् कार्यमित्यवगस्यते। यथा च कारणं ब्रह्म चिषु कालेषु सत्तं न यभिचरति, एवं कार्यमिप जगत् त्रिषु कालेषु सत्तं न यभिचरति, एकञ्च पुनः सत्तं त्रते। उपन्यतं कारणात् कार्यस्य॥

असङ्घापदेशान्नेति चेन्न धर्मान्तरेण वास्त्रश्रेषात्।। १७।।

ननु कचिद्यन्तमपि प्रागुत्पत्तेः कार्यस्य व्यपदिश्रति श्रुतिः ''त्रमदेवेदमग श्रामीत्'' इति ''त्रमदा द्रमग श्रामीत्'' दति

इदं जगत् सदात्मैवेति सामानाधिकरत्यश्रुत्या स्टेः प्राक् का-र्यस्य नारणाताना सत्तं श्रुतं तदन्ययानुपपच्चेात्यद्वस्थापि जगतः ना-रणादनन्यलं इत्याच सूत्रकारः। सत्ताचेति। शुत्रवर्षे युत्तिमप्याच। यच यदात्मनेति। घटादिकं प्राक् स्टराद्यात्मना वर्तते तत उत्पद्य-मानलात् सामान्यता चातिरेकोण सिकताभ्यक्तीलविद्यर्थः। कारण-वत् कार्यस्थापि सत्त्वात् सत्त्वभेदे मानाभावात् कार्यस्य कारणाद-भिज्ञसत्त्वाकलमिति स्चिखार्थान्तरमा ह। यथा चेति। इदानीं सतः वार्यस्य प्रागुत्तरकालयारसत्त्वायागत् सत्त्वायभिचारत्तच सत्त्वं सर्वानुस्वतिचनाचमेनं तदभेदेन सती स्त्यन् घट इति भासमानयाः कार्यकार्ययोरनन्यत्विषयः॥

न चैवं घटपटयारप्येत्रसत्त्वाभेदादनन्यतं स्थादिति वाचं, वस्तुत

<sup>\*</sup> न तत्तत उत्पदाते र्ति वर्ध० मे। ।

च। तस्मादसङ्ख्यदेशाच प्रागुत्यचेः कार्यस्य मचिमिति चेत्, नेति ब्रमः। न द्ययमत्यन्तामचासिप्रायेण प्रागुत्पत्तेः कार्य-स्यामञ्जपदेशः किं तर्हि वाक्तनामरूपलाद्धर्मादयाक्तना-मरूपलं धर्मान्तरं, तेन धर्मान्तरेणायमसञ्जपदेशः प्रागत्पत्तेः सत एव कार्यस्य कार्णक्षेणानन्यस्य, कथमेतद्वगम्यते वाका-शेषात् यदुपक्रमे मन्दिग्धार्थं वाक्यं तच्छेषादेव निन्नि श्रीयते। द्र च तावत् ''त्रमदेवेदमग त्रामीत्'' दत्यसच्छव्देनीपक्रमे निर्दिष्टं यत् तदेव पुनः तच्छव्देन पराम्यस्य मदिति विभिनष्टि 'तत्मदामीत्' दति । श्रमतञ्च पूर्वापरकालामम्बन्धादामीच्छव्दा-नुपपत्तेश्व। ''त्रमदा ददमय त्रामीत्'' दत्यचापि 'तदात्मानं खयमकुर्त' इति वाकाभेषे विभेषणानात्यनामनं। तसात धर्मान्तरेणैवायमसञ्चापदेशः प्रागुत्पत्तेः कार्यस्य। नामरूप-व्याक्ततं हि वस्तु मच्छब्दाहें लोके प्रसिद्धं, श्रतः प्राक् नामरूप-व्याकरणादमदिवामीदित्यपचर्यते॥

स्वसन्तात्मनाऽनन्यवस्थेयवात्, तर्षि म्द्घटयोः को विश्वेषः तादाव्य-मिति ब्रूमः। वस्तुतः सर्वच सत्तेक्येऽपि घटपटयोर्भदेन सत्ताया भिन्न-वात् न तादाव्यं कार्यकारणयोर्भदकस्य सन्ताभेदकलाभावादभिन्न-सत्ताकत्वं तादाव्यमिति विश्वेषः। उत्तं कार्यस्य प्राक् कारणात्मना सन्त्वमसिद्धमित्याश्रङ्ख समाधत्ते। चसदिति। चत्ताः शर्करा उप-दथादित्यपन्नमे केनाता इति सन्देष्ठे तेजो एतमिति वाक्यशेषात् एतेनेति यथा निस्वयः एवमचापि तसदिति वाक्यशेषात् सन्निस्य इत्यर्थः। चासीदित्यतीतकालसम्बन्धोत्तेसासद्याक्ततमेव न श्रृन्यमि-त्याद्य। चसतस्य पूर्वापरेति। उत्तन्यायं वाक्यान्तरेऽतिदिश्रति। चसदा इति। वियमाणविवश्रेषणं श्रुन्यस्यासम्भवीति भावः॥

## युक्तेः ग्रब्दान्तराच ॥ १८॥

युक्तेश्व प्रागुत्पत्तेः कार्यस्य मत्तमनन्यलञ्च कारणादवगम्यते, प्रब्दान्तराच । युक्तिस्तावदर्ण्यते । दिध्घटरु चकाद्यर्थिभिः
प्रतिनियतानि कारणानि चीरस्वर्णस्तिकास्वर्णादीन्युपादीयमानानि लोके दृश्यन्ते, न हि दथ्यर्थिभिः स्रित्तकोपादीयते, न घटाद्यर्थिभिः चीरं तदस्त्कार्थवादेने।पपद्यते ।
श्रविषिष्टे हि प्रागुत्पत्तेः सर्वत्र मर्वस्थासन्ते कस्मात् चीरादेव दथ्यत्पद्यते न स्रत्तिकायाः, स्रत्तिकाया एव च घट
उत्पद्यते न चीरात् । श्रथाविषिष्टेऽपि प्रागसन्ते चीर एव
दभः कश्चिद्रतिश्रयो न स्तिकायां स्रत्तिकायामेव च
घटस्य कश्चिद्रतिश्रयो न चीरे दृत्युच्येत । तर्हि श्रतिश्रयवन्वात् प्रागवस्थायाः श्रमत्कार्यवादहानिः सत्कार्यवादिस-

सत्तानग्यत्वयोर्श्वित्तरमाह स्वनारः। युक्तेरिति। दथाद्यर्थिनां चीरादे। प्रवच्चग्यानुपपत्तियुक्तिस्त्वया कार्यस्य प्राक् कारणानग्यतेन सत्यं सिथ्यतीत्वर्यः। स्वसतोऽपि कार्यस्य तस्मादुत्यनेः कारणात्यिया तत्र प्रवित्तिर्यग्येषपपत्तिमाण्ड्याह। स्वविण्ये हीति। स्यसतः उत्पत्त्यभावादुत्यने। वा सर्वसात् सर्वात्यत्तिप्रसङ्गात् तत्तदुपादान-विण्ये प्रवित्तर्ने स्यादिव्यर्थः। तदुक्तं साङ्ख्यव्द्धः "स्वसद्वरणादुपा-दानग्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् णक्तस्य प्रव्यक्तरणात् कारणभावाच सत्वार्थं' रित। प्रक्तस्य कारणस्य प्रव्यकार्यकारित्वाच्हितिविषयस्य कार्यस्य सत्त्वमस्ते।ऽप्रव्यत्वात्, किञ्च सत्वारणाभेदात् कार्यं सदित्यन्तरार्द्धार्थः। कार्यस्यासन्तेऽपि कुतस्वदित्तप्रयात् प्रवत्तिविषयस्य तिरिति प्रञ्जते। स्र्येति। स्रतिप्रयः कार्यक्षमः कारण्यभे वा,

द्विस् । मिन्स्य कारणस्य कार्यनियमार्था कस्प्रमाना नान्याणमती वा कार्यं नियच्छेत्, त्रमत्नाविभेषाद्यताविभेषाच ।
तसात् कारणस्यात्मभ्रता मिन्तः मक्तेस्रात्मभ्रतं कार्यं। त्रपि
च कार्यकारणयार्द्रयगुणादीनां चात्रमिहषवद्गेदबुद्यभावात्तादात्मभ्रुपगन्नयं। समवायकन्यनायामिष समवायस्य समवायिभिः सम्बन्धेऽस्युपगस्यमाने तस्य तस्यान्थेऽत्यः सम्बन्धः
कन्ययितय दत्यनवस्याप्रसङ्गः, त्रनभ्रुपगस्यमाने वा विच्छेदप्रसङ्गः। त्रय समवायः स्वयं सम्बन्धक्रपतादनपेच्छैवापरं सम्बन्धः
सम्बन्धते, संयोगोऽपि तर्षि स्वयं सम्बन्धक्रपतादनपेच्छैवापरं सम्बन्धः

खाये धर्मिलात् प्रागवस्थारूपस्य कार्यस्य सत्त्वं दुवारिमित्याह । तर्ह्यतिश्यवन्तादिति । दितीयेऽपि कार्यसत्त्वमायातीत्याह । श्रि सिवि ।
कार्यकारणाश्यामन्या कार्यवरसती वा श्रि क्षितं कार्यनियामिका यस्य
कस्यचिदन्यस्य नरश्रक्षस्य वा नियामकलप्रसङ्गादन्यलासन्त्रयोः श्रकावन्यत्र चाविशेषात्, तस्मात् कारणात्मना लीनं कार्यमेवाभियितिनियामकत्या श्रि तिरित्येष्टयं ततः सत्नार्यसिद्धिरित्यर्थः । किञ्च कार्यकारण्योरन्यत्वे स्ट्घटौ भिन्नो सन्ताविति भेदनुद्धः स्यादित्याह ।
खपि चेति । तयोरन्यत्वेऽपि समवायवश्चात् तथानुद्धिनेदितीत्याश्रिष्ठ समवायं दृषयति । समवायति । समवायः समवायिभिः
सम्बन्धो न वा, खाद्ये सम्बन्धः किं समवायः उत स्कृपं खाद्ये समवायानवस्था दियीये स्ट्घटयोऽपि स्कृपसम्बन्धादेवोपपत्तेः, समवायासिद्धः खसम्बन्धः इति पद्यो दोषमाह । खन्न्युपगस्यमाने इति ।
द्रथगुणादीनां विश्विष्ठधीविरहप्रसङ्गः खसम्बन्धस्य विश्विष्ठधीनियामकत्वायोगादित्यर्थः। विश्विष्ठधर्मधीनियामको हि सम्बन्धः,न तस्य नियामकान्तरापेन्या खनवस्थानात्, खतः स्वपरिनर्वाहकः समवाय इति

वायं मम्बधित, तादात्यप्रतिते स द्र्यगुणादीनां समवाय-कल्पनानर्थकां। कथञ्च कार्यमवयवि द्रयं कारणे व्यवयवद्रयेषु वर्तमानं वर्तत किं समस्ते व्यवयवेषु वर्ततात प्रत्यवयवं। यदि तावत् समस्तेषु वर्तत तताऽवययनुपलिक्षः प्रसन्धेत, समस्ता-वयवसिक्तर्षस्याप्रकालात्। निष्ठ बद्धलं समस्तेषु त्रात्रयेषु वर्तमानं यस्तात्रययष्टणेन यद्यते। श्रयावयवणः समस्तेषु वर्तत, तदाप्यारभाकावयवयितरे केणावयविनाऽवयवाः कल्प्येरन् येरवयवेरारमाके व्यवयवेषु श्रवयवणाऽवयवी वर्तत। काणावयव-यतिरिक्ते र्श्ववयवेर्षः काणं याप्नाति, श्रनवस्या चैवं प्रसन्धेत, तेषु तेव्यवयवेषु वर्तयितुमन्येषामन्येषामवयवानां कल्पनीय-लात्। श्रय प्रत्यवयवं वर्तत तदैकच यापारेऽन्यचायापारः स्थात्, न ष्टि देवदक्तः श्रुष्टे सिक्षधीयमानस्तद हरेव पाटिल-

ग्रङ्गते। च्योति। सम्बधते खस्य खसम्बन्धिनः विश्विष्टिधयं करोतीवर्षः। प्रतिबन्थ दूषयति। संयोगोऽपीति। यत्तु गुणलासंयोगस्य
समवायापेचा न सम्बन्धलादिति तद्ग, धर्मलात् समवायस्यापि सम्बस्थान्यापत्तेरसम्बन्धस्याखलस्य गोधर्मलादर्णनात्। किञ्च निष्पापलादयो गुणा इति श्रुतिस्मृत्यादिषु व्यवहारादिष्टधर्मा गुण इति परिभावया समवायस्यापि गुणलाच जातिविश्वेषा गुणलिमित परिभाषा तु
समवायसिद्धात्तरकालीनित्यानेकसमवेता जातिरिति चानस्य समवायचानाधीनलादतः समवायसिद्धेः प्राक् संयोगस्य गुणलमसिद्विमिति दिक्। किञ्च प्रतीत्यनुसारेण वक्त स्वोकार्यमन्यथा गोप्रतीतेरश्व चालम्बनित्यपि सुवचलात् तथा च स्टह्नुट इति चभेदप्रतीतेरभेद स्व स्वोकार्यः। ताथां चत्रनाभवस्य समवायस्य
तिव्यामकलासम्भवादित्याह । तादात्यति। स्व प्रतीत्वनुसारेण

पुत्रे सिन्धियते, युगपदनेकत्र दृत्तावनेकत्वप्रसङ्गात्, देव-दत्तयज्ञदत्त्तयोरिव अष्ठप्राटिलिपुत्रनिवासिनोः। गोत्वादि-वत् प्रत्येकं परिसमाप्तेरदोष दति चेत्, न तथा प्रती-त्यभावात्। यदि गोत्वादिवत् प्रत्येकं परिसमाप्तेऽवयवी स्थात्। यथा गोत्वं प्रतिव्यक्तिप्रत्यचं ग्रद्धते एवमवयव्यपि प्रत्यवयवं प्रत्यचं ग्रद्धित, न चैव नियतं ग्रद्धते। प्रत्येकपरि-समाप्ती चावयविनः कार्येणाधिकारात्तस्य चैकलात् प्रदक्तेणा-पि सनकार्यं, कुर्यात् उर्धा च पृष्ठकार्थं न चैवं दृश्यते। प्रागु-

कार्यस्य कारणाताना सत्तं। सरूपेण तु निष्यातिमय्कां। वत्यनि-रूपणाच तस्य मिळालिमिळाइ। कथचेति। तचायमेनृयावयिनः पटारेक्तन्वादिखवयवेषु चिलादिवत् खरूपेण टिक्तिरतावयवण रति विकल्यादां दूषयति। यदीत्यादिना। व्यासच्यरित वन्तु प्रत्य-च्रस्य यावदाश्रयप्रयच्या जन्यलात संखतपटा देर्यावदवयवानां चप्र-व्यच्चलादप्रवाचलं प्रसञ्चेतेवर्षः। दितीयं शङ्काते। अधेति। यथा इस्ते कोशे चावयवशः खड़ी वर्तमानी इस्तमात्रमहेऽपि महाते, एवं यत्नि चिदवयवग्रहेणावयविने। ग्रह्सम्भवेऽपि चवयवानामनवस्या स्यादिति दूषयति । तदापीति । आदादितीयमुद्भाय दूषयति । अथ प्रव्यवयविम्लादिना। एकसिंसन्ती पटरित्तवाले तन्वनारे रित्तर्न स्थात् दत्तावनेकालापत्तेरिव्यर्थः। यथा युगपदनेकयातिष् दत्तावपि जातरनेकलदोधा नास्ति तथावयविन इत्याग्रङ्कते। गालिति। जा-तिवद्वयविना वित्तरसिद्धा अनभवाभावादिति परिचरति। न तयेति। दोषान्तरमाच । प्रत्येकेति । अधिकारासम्बन्धात् यथा देव-दत्तः खकार्यमध्ययनं ग्रामेऽरखे वा करोति, यथा गीरवयवी खकार्यं चीरादि ऋङ्गप्चादाविप कुर्यादिखर्थः। एवं रच्यानिरूपणादनिर्वा-चलं कार्यस्य दर्शितं। सम्मत्यसलार्यवादे देशवान्तरमा इ। प्रागिति।

त्यत्तेश्व कार्यसामने उत्पत्तिरकर्दका निराह्मिका च स्थात्। उत्पत्तिस नाम किया मा मकर्हकैव भवितुमईति गत्यादिवत्, क्रिया च नाम स्थात् अकर्हका चेति विप्रतिविध्येत। घटस्य चे।त्यित्तर्चमाना न घटकर्टका किं तर्हि श्रत्यकर्टकेति कल्या स्वात्। तथा कपालादीनामयुत्पत्तिरचमानान्यकर्द्ध-कैव कल्प्येत, तथा च मति घट उत्पद्यत इत्युक्ते कुलालादीनि कारणान्युत्पद्यन्त दल्युकं स्थात्। न च सोके घटात्पत्ति-रित्युत्ते कुलालादोनामण्याद्यमानता प्रतीयते, उपन्तराप्रती-तेय। त्रय खकारणमत्तामन्य एवीत्यत्तिरात्मलाभयुकार्य-स्रोति चेत्, कथमलआताकं ममधेतिति वक्तयं। मतीर्हि दयोः मम्बन्धः समावति न सद्मतोर्मतोर्वा, श्रभावस्य च निरुपा-ख्यवात् प्रागुत्पत्तेरिति मर्यादाकरणमनुपपन्नं, मतां हि लोको चेचग्रहादीनां मंथादा दृष्टा नाभावसा। न हि बन्धापुना राजा बस्रव प्राक् पूर्णवर्मणाऽभिषेकादित्येवंजातीयकेन मर्या-

यथा घटखनती मुत्ते चननिक्षयां प्रवास्त्रयत्वरूपं कर्द्धतं घटस्य भाति तथा पटो जायत इति जनिक्षियाकर्द्धतं चनुभूयते। चतो जनिकतुः जनेः प्राक् सत्त्वं वाचं। कर्तृरसत्ते क्षियाया खप्यसत्तापत्तेरिव्यर्थः। जनेरनुभवसिद्धेऽपि सकर्द्धकते क्षियात्वेनानुमानमाद् । उत्पत्तिखेति। खसतो घटस्रोत्पत्ती कर्द्धतासम्भवेऽपि कुनानादेः सत्तात् कर्द्धतमिव्या- प्रज्ञाद्द। घटस्य चेति। घटात्पत्तिवदसत्त्वपानादुत्पत्तिरिव्यतिदि- प्रति। तथेति। प्रज्ञामनूद्य देषमाद्द। तथा चेति। चनुभव- विरोध इवर्थः। उत्पत्तिभावस्याद्या विक्रियेति समतेन कार्यसत्त्वमा-

दाकरणेन निरुपाखो बन्ध्यापुत्रो राजा वस्त भवित भविन्यति दित वा विशेष्यते। यदि च बन्ध्यापुत्रः कारकयापारादूर्द्धमभविय्यत् तत द्दमिष उपापत्यत कार्याभावेाऽिष कारकयापारादूर्द्धं भविय्यतीति। वयन्तु पश्चामी बन्ध्यापुत्रस्य कार्याभावस्य चाभावलाविशेषात्। यथा बन्ध्यापुत्रः कारकयापारादूर्द्धं न भविय्यति एवं कार्याभावे।ऽिष कारकयापारादूर्द्धं न भविय्यतीति। नन्वे वं सित कारकयापारोाऽनर्थकः प्रसन्येत, यथैव हि प्राक्षिद्धलात् कारणस्य स्वरूपिसद्धये न किय्यापियते एवं प्राक्षिद्धलात् तदनन्यवाच्यः कार्यस्वरूपप्रसिद्धयेऽिष न किय्यापियेत याप्रियते च, त्रतः कार्यस्वरूपप्रसिद्धयेऽिष न किय्यापियेत याप्रियते च, त्रतः कार्यस्वरूपप्रसिद्धयेऽिष ।
नेष देषः, यतः कार्याकारेण कार्णं व्यवस्वापयतः कारक-

नीतं सम्मित कार्यस्थात्मिनांम सकारणे समवायः सस्मिन् सत्ताः
समवाया विति तार्किकमतमाण्यक्तते। चयोति। तन्मतेनापि कार्यस्य
सत्त्वमावस्थकं चसतः सम्बन्धिलायोगादिलाइ। कथिमिति। चसतार्वति
दृश्चानोक्तिः। ननु नरम्द्रक्षादिवत् कार्यं सर्वदा सर्वचासद्गं भविति
किन्तृत्वत्तेः प्राक् ध्वंसानन्तरं चासत् मध्ये तु सदेवेति वैषम्यात्
सम्बन्धिलोपपत्तिरिलाण्यद्याह। चभावस्थिति। च्वचाभावण्यद्याः
सम्बन्धिलोपपत्तिरिलाण्यद्याह। चभावस्थिति। च्वचाभावण्यद्याः
सम्बन्धिलोपपत्तिरिलाण्यद्याह। चभावस्थिति। च्वचाभावण्यद्याः
सम्बन्धिलोपर्याया व्यास्त्रेयाः। चसतः कार्वनासम्बन्धात् प्राक्तं न
युक्तमिल्यर्थः। ननु कारक्यापारादुर्द्धभाविनः कार्यस्य बन्ध्यापुचतुस्त्रलं कथिमत्यत चाह्य। यदि चेति। कार्याभावः चसत्कार्यमिलर्थः, हृल्यापत्स्यत उपप्रव्रमभविष्यदिल्यन्वयः। कस्तिर्हि निर्णयक्तमाइ। वयन्विति। नासते। विद्यते भाव इति स्कृतेरिति भावः। सल्ता-

यापारस्यार्थवत्तमुपपद्यते। कार्याकारोऽपि कारणस्यात्मस्रत
एव, श्रनात्मस्रतस्यानारभ्यत्वादित्यभाणि। न च विशेषदर्शनमाचेण वस्त्वन्यतं भवति। न हि देवदत्तः मङ्कोचितहस्तपादः प्रमारितहस्तपादय विशेषेण दृश्यमानोऽपि वस्त्वन्यतं
गच्छति, म एवेति प्रत्यभिज्ञानात्। तथा प्रतिदिनमनेकमंस्थानानामपि पिचादीनां न वस्त्वन्यतं भवति, मम पिता
मम \*माता मम स्नाता इति प्रत्यभिज्ञानात्। जन्मच्छेदानन्तरितत्वात् तच तच युक्तं नान्यचेति चेत्, न, चीरादीनामपि
दथाद्याकारमंस्थानस्य प्रत्यच्वात्। श्रदृश्यमानानामपि वटधानादीनां ममानजातीयावयवान्तरोपचितानामङ्करादिभावेन दर्शनगोचरतापन्ती जन्ममंज्ञा तेषामेवायवानां च्यपचयवशाददर्शनापन्तावृच्छेदमंज्ञा। तचेदृक् जन्मोच्छेदान्तरितलेन

र्यवादे कारकवैयक्षं ग्रङ्कते। निन्ति। सिद्धकारणानन्यलाच कार्यस्य सिद्धलिमिळाइ। तदनन्यलाचेति। चिन्वं चिकार्यातमा कार्यस्याभियक्षर्यः कारकव्यापार इत्याइ। नैष्ठ दे वि इति। कार्यसत्यन्तिमच्चतां साङ्ख्यानां सत्वार्यवादे कारकवैयक्षं दे वि चापतित, चिभिन्यक्षेरिष सत्त्वात्, चद्दैतवादिनान्वघिटतघटनावभासनचतुरमायामिइम्रा स्वत्रवयथादर्शनं सर्वमुपपद्यं। विचार्यमाणे सर्वमय्क्तां, युक्तत्वे देतापत्तिति मुख्यसमाधानं समाधानान्तराभावात्। ननु कार्याद्भित्रसदेवेत्ययत इति समाधानं किं न स्यादित्याण्ड्यासत्यचस्य द्वयम्भक्तं स्मरेत्याइ। कार्याकारोऽपीति। चतः कारणाद्भेदाभेदाभां दुर्निक्षस्य सदसदिवचणस्यानिवाच्याभियक्तिरनिवाचकारक्यापार्याणं प्रचमिति पद्य स्व श्रेयानिति भावः। ननु स्व यहस्य

<sup>\*</sup> भ्राता मूम पुत्र इति का॰ वर्ध॰ मे।॰।

<sup>†</sup> अपकर्षादिति वधैः।

चेद्रमतः मलापत्तिः सतञ्चामत्तापत्तिः, तथा मति गर्भवामिन उत्तानशाचिनञ्च भेदप्रमङ्गः। तथा वाख्ययावनस्वाविरेष्वपि भेदप्रमङ्गः, पित्रादिव्यवहार्लापप्रमङ्गञ्च। एतेन \*चणभङ्ग-वादः प्रतिवदितयः। यस्य पुनः प्रागुत्यक्तेरमत्कार्धं तस्य नि-र्विषयः कार्कवापारः खात्, श्रभावस्य विषयवानुपपत्तेः, श्राकाश्रस्य इननप्रयोजनखङ्गाद्यने काय्ध<sup>†</sup>प्रसिक्तिवत्। समवायि-कारणविषयः कारकव्यापारः स्वादिति चेत्, न, श्रन्यविषयेण कारकवापारेणान्यनिषक्तेरतिप्रमङ्गात्। समवायिकारणसी-वात्मातिशयः कार्यमिति चेत् न मत्रात्वि मत्कार्यतापत्तिः। तसात् चीरादीन्येव द्रव्याणि दथादिभावेनावतिष्ठमानानि कार्याखां लभन्त इति न कार्णादन्यत् कार्यं वर्षभतेनापि भक्यं कल्पितां। यथा च मूलकारणमेवान्यात्कार्यात् तेन तेन कार्या-कारेण नटवत् मर्वेचवहारास्पदलं प्रतिपद्यते, एवं युक्ते: कार्यस्य

प्युनुभ्रलायवस्याविश्रेधा घटे द्रस्तते। तथा च घटो स्ट्रिझः तिहरु-द्वित्रिष्ठवन्तात् रुच्चविद्यत चाहा। न चेति। वक्तुते। उन्यतं सयो मेदः। हेतीर्थ्यभिचारस्यनान्तरमाह। तथा प्रतिदिनमिति। प्रव्यहं पिचादिरेहस्यावस्थाभेदेऽपि जन्मनाश्योरभावादभेदे। युक्तः, दार्थाः नितंते तु स्दादिनाशे सति घटादिनं जायत इति जन्मविनाशक्ष्य-विरुद्धभवन्तात् नार्यनारस्योरभेदो न युक्तः इति श्रृङ्कते। जन्मेति। कारणस्य नाशाभावाद्धेत्वसिद्धिरिति परिहरति। नेति। दिधघटा-दिकार्यान्वतत्वेन ह्योरस्दादीनां प्रयद्धावाद्वाशासिद्धिरियर्थः। ननु

<sup>\*</sup> चिणिकवादः प्रत्यृत्त इति वर्धः।

<sup>†</sup> प्रयुक्तिवदिति वर्धे ।

<sup>‡</sup> सन्कार्थापनेरिति सेा॰ वर्धः।

प्रागुत्पत्तेः सत्तमनन्यलञ्च कारणादवगस्यते, प्रव्दान्तराचैत-द्वगस्यते। पूर्वसुचेऽसञ्चपदेप्तिनः 'प्रव्दस्थादा इतलात्, तता-ऽन्यः सञ्चपदेषी प्रव्दः प्रव्दान्तरं, ''सदेव सोस्येदमय प्रासीत्'' ''एकमेवादितीयं'' दत्यादि 'तद्धैक प्राज्ञः' 'प्रसदेवेदमय प्रा-सीत्'' दति चामत्पचमुपचिष्य कथमगतः सज्जायेतेति प्राचिष्य 'सदेव सास्येदमय प्रासीत्' दत्यवधारयति। तत्रेदं प्रव्दवाच्यस्य कार्यस्य प्रागुत्पत्तेः स्वच्वव्दवाच्येन कारणेन सामानाधिकर-ष्यस्य प्रयुग्तमत्तेः स्वच्वव्दवाच्येन कारणेन सामानाधिकर-ष्यस्य प्रयुग्तानतात् सचानन्यत्वे प्रसिध्यतः। यदि तु प्रागुत्प-त्तेरसत्कार्यं स्थात् पञ्चाचीत्यद्यमानं कारणे समवेयात् तदा-उन्यत् कारणात् स्थात्, तत्र 'येनाश्रुतं श्रुतं भवति' दतीयं प्रती-ज्ञा पीद्येत सचानन्यलावगतेस्वियं प्रतिज्ञा समर्थते॥

यत्रान्यो दृश्यते तत्र हेलसिद्धाविष पत्राङ्ग्रादी वटवीजादीनां खन्यो न दृश्यते तत्र हेतुसत्त्वादक्वन्यलं स्यादित्यत खाह। खद्धाति। तत्राप्यङ्गरादी वीजायवयवानामन्ययात्र क्त एव जन्मविनाशी कित्ववयवान्तरेषच्यापच्याभ्यां तद्यवहार दृत्यर्थः। खक्तूपच्यापचय- लिङ्गेन वक्तुभेदानुमानं ततीऽसत उत्पत्तिः सती नाश्च दृत्याश्च्य व्यभिचार दृत्यत्र वासमाह। तत्रेद्दिति। पिटदेहेऽपि भेदसत्त्वात्र व्यभिचार दृत्यत्र वाधनमाह। पित्रादीति। एतेनेति कारणस्य सर्वकार्यव्यन्यवण्यनेनेत्यर्थः। सपन्ते देषं परिहृत्य परपन्ते प्रसञ्जयति। यस्य पुन्रिति। खसतः कार्यस्य कारक्यापाराहितातिश्याय्यव्यवायोगाद- विषयत्वेऽपि सदादेविषयत्वं स्यादिति शङ्कते। समवायोति। समवायिकारणात् कार्यं भित्रमभिन्नं वेति विकल्यायं निरस्यति। नेत्यादिना। दितीयमाश्चित्यायात्तमाह। समवायीति। कार्या- स्थानन्यत्वम्पसंहरति। तस्मादिति। परमकारणान- स्थलं फलितमाह। यथा च मूलेति। खसत्वार्यवादे प्रतिच्चावाधं स्थादित्याह। यदि तु प्रागुत्यत्तेरिति॥

#### परवच ॥ १८ ॥

यथा च मंबेष्टितः पटेा न खकां ग्रह्मते किमयं पटः किं चान्यत् द्रखमिति, म एव प्रमारितो यह्मंबेष्टितं द्रखं म पट एवेति प्रमार्णेनाभिद्यको ग्रह्मते। यथा च मंबेष्टन-ममये पट दति ग्रह्ममाणेऽपि न विभिष्टायामविक्तारा ग्रह्मते म एव प्रमारणममये विभिष्टायामविक्तारा ग्रह्मते, न मंबे-ष्टितक्पादयं भिन्नः पट दति। एवं तन्वादिकारणावस्थं पटादिकार्थमस्थष्टं मन्तुरीवेमकुविन्दादिकारकव्यापाराभि-खकां स्पष्टं ग्रह्मते। श्रतः मंबेष्टितपटप्रमारितपटन्यायेनैवानन्यत् कार्णात् कार्यमित्यर्थः॥

## यथा च प्राणादि ॥ २०॥

यथा च लोके प्राणापानादिषु प्राणभेदेषु प्राणायामेन निरुद्धेषु कारणमाचरूपेण वर्तमानेषु जीवनमाचं कार्यं नि-र्वर्च्यते नाकुञ्चनप्रमारणादिकं कार्यान्तरं, तेय्वेव प्राणभेदेषु पुन: प्रवृत्तेषु जीवनादिधकमाकुञ्चनप्रमरणादिकमपि का-

कार्यमुपादानाद्भिन्नं तदुपलब्धावप्यनुपलभ्यमानत्वात् तते। दिक्षप-रिमाणत्वाच मण्चकादिव प्रण्यक इत्यच व्यभिचाराधं सूचं। पटवचेति। दितीयचेतार्व्यभिचारं स्कुटयित। यथा च संवेष्टनेति। खायामा देधं॥

तचैव विलक्षणकार्यकारितं चेतुमाशः श्रा यभिचारमाच स्त्रच-कारः। यथा च प्राणादीति। एवं जीवजगतीर्श्वसानन्यलात् प्रतिज्ञा-

र्धान्तरं निर्वर्त्यते। न च प्राणभेदानां प्रमेदवतः प्राणादन्यलं ममीरणस्वभावाविशेषात्, एवं कार्यस्य कारणादनन्यलं। श्रतश्च कास्स्य जगतो ब्रह्मकार्यलात् तदनन्यलाच मिद्धैषा श्रीती प्रतिज्ञा येन 'श्रश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातं' इति॥

## इतरव्यपदेशाद्विताकरणादिदे। षप्रसक्तिः ॥ ५१ ॥

श्रन्थया पुनश्चेतनकारणवाद श्राचिष्यते, चेतनाद्धि जगत्-प्रक्रियायामाश्रीयमाणायां हिताकरणाद्यो देषाः प्रमञ्चन्ते, स्रुत दत्तर्थपदेशात्। दत्तरस्य शारीरस्य ब्रह्मात्मालं थपदिश्रति श्रुतिः "म श्रात्मा तत्त्वमि श्रेतकेतो" दति प्रतिबोधनात्। यदा दत्तरस्य च ब्रह्मणः शारीरात्मालं थपदिश्रति "तत्मृष्ट्वा तदेवानुप्राविश्रत्" दति सुष्टुरेवाविक्ठतस्य ब्रह्मणः कार्यानुप्रवेश्रेन शारीरात्मालादर्शनात्। 'श्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्र नामकृषे थाकर्वाणि' दति च परा देवता जीवमात्मशब्देन थपदिश्रन्ती

सिद्धिरिवधिकरणार्थमुपसंहरति। चतस्व द्यत्वस्थेति। जीवाभिन्नं ब्रह्म जगलारणमितिवदेदान्तसमन्वया विषयः॥

स यदि तादक् ब्रह्म जगज्जनयेत् ति ही सानिसं नरकादिकं न जनयेत् सतन्त्रचेतनलादिति न्यायेन विरुध्यते न वेति सन्दे हे पूर्वे क्रिजीवानन्यल मुपजीय जीवदे ाधाः ब्रह्माण प्रसञ्चेरन् इति पूर्वपत्तसूत्रं ग्रहीला या-चर्छ। इतर्यपदेशादियादिना। पूर्वपत्ते जीवाभिन्ने समन्वयासिद्धः सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति फलं, हिताकर्णे यत्र नज्ययासेनाहितकर्णं

<sup>\*</sup> यद्वेति वर्धः काः पुः नास्ति।

न ब्रह्मणो भिन्नः ग्रारीर इति दर्भवति। तस्माद् यद्वह्मणः स्रष्टुलं तच्छारीर खैवेति, अतस्र स्रतन्त्रः कर्ता सन् हितसे-वात्मनः सामनस्वकरं कुर्यात् नाहितं जन्ममर्णजरारागा-चनेकानर्थजालं। निह कि सदिपरतन्त्री बन्धनागार्मात्मनः क्रलानुप्रविश्वति । न च खयमत्यन्तनिर्मलः सन्नत्यन्तमिनं देहमात्मलेनोपेयात् क्षतमपि कथि चिद् यत् दुः खकरं तदि-च्च्या जह्यात् सुखकर चापाददीत सारेच, मयेदं जगदिविधं विचित्रं विरचितमिति, मंदी हि लीकः स्पष्टं कार्यं कला सारति मयेदं क्तिमिति। यथा च मायावी खयं प्रसारितां माया-मिच्छ्याऽनायासेनैवापसंहरति, एवं शारीराेऽपि दमां सृष्टिं उपमंहरेत्, खकीयमपि तावत् शरीरं शारीरी न शक्वीत्यना-यामेने।पमं हर्तुं । एवं हितक्रिया चर्मनादन्याया चेतनात् जगत्प्रक्रियेति मन्यते।

# अधिकन्तु भेदनिर्देशात्॥ २२॥

तुग्रब्दः पूर्वपचं व्यावर्तयति । यत्मर्वज्ञं मर्वग्रिक त्रह्म नित्य-ग्रुद्भवुद्भमुक्तस्मभावं ग्रारीरादधिकमन्यत्तदयं जगतः स्रष्टृ त्रूमः।

देकि वाखातः। चादिपदेक्तं भान्यादिकं चापादयित्। न च खय-मित्यादिना॥

जीवेशयोरभेदाञ्जीवजगतोदीं वाः ब्रह्माण सः ब्रह्मगतो स स्टि-संदारसर्वसार्ट्यादयो गुणा जीवे स्यः, न चेष्टापत्तिः जीवस्य स्वश-रोरेऽपि सद्दारसामर्थादर्शनादिति प्राप्ते सिद्धान्तसूचं याचरे। तुशब्द रत्यादिना। जीवेश्वरयोजीं के विम्वप्रतिविम्बयोरिव किल्य-तभेदाङ्गीकाराद्धर्मयवस्थेति सिद्धान्तग्रयार्थः। यदि वयं जीवं

न तिसान् हिताकरणादया दे। याः प्रसच्यन्ते, न हि तस्य हितं किञ्चित् कर्तव्यमस्ति श्रहितं वा परिहर्तव्यं नित्यमुक्तलात्। न च तस्य ज्ञानप्रतिबन्धः प्रक्तिप्रतिबन्धा वा कचिदणस्ति, सर्व-ज्ञलात् सर्वशक्तिलाच। शारीर खनेवंविधः, तिस्तिन् न प्रसच्यन्ते हिताकरणाद्या दीषा न तु तं वयं जगतः स्रष्टारं ब्रूमः। कुत एतत् भेदिनिहीं शात्, ''त्रात्मा वा ऋरे द्रष्टवः श्रोतची मन्त्रचो निदिधामितचः मेाऽन्वेष्टचः म विजिज्ञासितचः सता मास्य तदा सम्बन्नी भवति शारीर त्रात्मा प्राज्ञेनात्मनान्वारूढः" द्रह्येवंजातीयकः कर्त्वर्मादिभेदनिर्देशो जीवादधिकं ब्रह्म दर्श-यति। नन्त्रभेदनिर्देशोऽपि दर्शितः 'तन्त्रमि' द्रत्येवंजातीयकः, कथं भेदाभेदी विरुद्धी समावेयातां। नैष देाषः, त्राकाशघटा-काणन्यायेनाभयसम्भवस्य तच तच प्रतिष्ठापितलात। श्रपि च यदा तत्त्रममीत्येवंजातीयकोनाभेदनिर्देशेनाभेदः प्रतिवाधिता भवति श्रपगतं भवति तदा जीवस्य संसारित्वं ब्रसाण्य सप्टतं, समसाख मियाज्ञानविज्ञितस भेदव्यवहारस सम्यक्ज्ञानेन बाधितलात्, तत्र कुत एव सृष्टिः कुती वा हिता कर्णाद्यो दोषाः । श्रविद्याप्रत्यपृष्यापितनामरूपञ्चतकार्यकर्णसङ्घाती-

चष्टारं ब्रूमः तदा देषाः प्रसच्यन्ते न तु तं ब्रूम इत्यन्वयः। किञ्चाभे-दचानादृद्धें वा देषा चापायन्ते पूर्वे वा नाय इत्याच । चिप चेति । उत्तां मिष्णाचानविच्यम्भितत्वं स्मुटयति । चिविद्येति । कर्टतादिनु-द्विधमाध्यासे देच्हधमाध्यासं दछान्तयति । जन्मेति । दितीयं प्रवाच ।

पाध्यविवेककता हि भ्रान्तिः, हिताहितकरणादि लचणः संसा-रे। न तु परमार्थते।ऽस्रोत्यसक्षदवे।चाम जन्ममरणच्छेदन-भेदनाद्यभिमानवत्। त्रवाधिते तु भेदव्यवहारे 'से।ऽन्थेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्यः' द्रत्येवंजातीयकेन भेदनिर्देशेनावगम्यमानं ब्रह्मणे।ऽधिकलं हिताकरणादिदे।षप्रमित्तं निर्णद्धि ॥

## त्रभादिवच तदनुपपत्तिः॥ २३॥

यथा च लोके पृथिवीलमामान्यान्वितानामयसनां केचिनाहाई: मणयो वज्रवेदुर्यादयोऽन्ये मध्यमवीर्या: सूर्यकान्ताद्योऽन्ये प्रहीणाः श्ववायमप्रचेपणाई: पाषाणाः द्रत्यनेकविधं
वैचित्र्यं दृश्यते। यथा चैकपृथिवीव्यपाश्रयाणामिष वीजानां
बद्धविधं पत्रपुषफलगन्थरमादिवैचित्र्यं \*चन्दनिकंपाकादिषूपलभ्यते। यथा चैकस्यायनरमस्य लोहितादीनि केमलोमादीनि च विचित्राणि कार्याणि भवन्ति, एवसेकस्यापि

च्यबाधिते किति । ज्ञानादृद्धं खष्टुलादिधर्माणां वाधात् पूर्वञ्च किल्पि-तभेदेन व्यवस्थापपत्तेर्ने किञ्चिदनवद्यमित्यर्थः॥

नन्यखंडिकरूपे ब्रह्मणि कयं जीदेश्वरवैचियं कथञ्च तलार्यवैचि-यमियनुपपत्तिं दृष्टान्तैः परिइरति सूचकारः। स्वासादिवचेति। किंपाको महातालफ्रलं। तत्तलार्यसंस्काररूपानादिप्रक्तिभेदादैचिय-मिति भावः। सूचस्यचकारार्यमाह। श्रुतेस्रेति। ब्रह्म जीवगतदोष-वत् जीवाभिद्मलाज्जीववदित्याद्यनुमानं स्वतः प्रमाणनिरवद्यलादि-श्रुतिबाधितं। किञ्च कार्टलभोक्तालादिविकारस्य मिष्यालाज्जोवस्येव तावदोषे। नान्ति कुते। विन्वस्थानीयस्थाभेषविभेषदर्शिनः परमेश्वरस्थ

<sup>\*</sup> चन्दनचम्पकादिष्विति मु॰ मो॰ वर्ध० का०।

ब्रह्मणा जीवप्राज्ञष्टथक्लं कार्यवैचित्रञ्चोपपद्यत इति श्रतस्त-दनुपपत्तिः परपरिकच्चितदेषानुपपत्तिरित्यर्थः। श्रुतेञ्च प्रामाण्यादिकारच्च वाचारमाणमाचलात् खप्तदृश्यभाववैचि-व्यवचेत्यभ्युच्चयः॥

# उपसंचारदर्भनान्नेति चेन्न चीरवद्धि ॥ २४ ॥

चेतनं ब्रह्मैकमिदितीयं जगतः कारणिमिति यदुक्तं तन्नापपद्यते, कस्मादुपग्रं हारदर्भनात्। दह हि लोके कुलालादयो
घटपटादीनां कर्तारो म्हद्ष्यचक्तस्य चाद्यनेककारकी पग्रं हारेण
गंग्रहीतमाधनाः मन्नः तत्तत्कार्यं कुर्वाणा दृश्यन्ते, ब्रह्म
चामहायं तवाभिप्रेतं, तस्य माधनान्तरानुपग्रं यहे मित कथं
स्वयुत्वमुपपद्येत, तस्मान्त ब्रह्म जगत्कारणिमिति चेत्, नैष
देशिः। यतः चीरवत् द्रव्यस्वभावविश्रेषादुपपद्यते, यथा
हि लोके चीरं जलं वा स्वयमेव \*दिधिहिमभावेन परि-

देशिषप्रसिक्तः। यत्तु ब्रह्म न विचित्रकार्यप्रकृति एकरूपत्वाद्यतिरेकेण म्यत्त्वादिविदिति, तद्म, एकरूपे खप्रदृशीव विचित्रदृश्यवन्तुवैचित्र्य-दृश्चेन व्यभिचारादिव्यर्थः, तस्मात् प्रव्यगभिन्ने ब्रह्मणि समन्वयस्था-विरोध इति सिद्धं॥

उपसंहारदर्शनात्। असहायाद्रुद्धाणे जगत्सभं व्रुवन् सम-न्यया विषयः। स किं यदसहायं तन्न कारणमिति लेकिन्यायेन विषधाते न वेति सन्देहे पूर्वमीपाधिकजीवभेदाद्रुद्धाणि जीवदेश्वा न प्रसज्यन्त इत्युक्तं, सम्मति उपाधिताऽपि विभक्तं ब्रह्मणः प्रेरका-दिकं सहकारि नास्तीधनानात्वाभावादिति प्रत्युदाहरणेन पूर्वपद्य-

<sup>\*</sup> द्धिचिमकरकादिभावेनेति से।।।

णमतेऽनपेच्य वाद्यं माधनं तथेदापि भवियति। ननु चीराद्यपि दथादिभावेन परिणममानमपेचत एव वाद्यं माधनं श्रीष्ण्यादिकं, कथमुच्यते चीरवद्धीति। नैष देषः,
खयमपि हि चीरं याच्च यावन्तीं च परिणाममानामनुभवत्येव लार्यते लेष्णादिना दिधभावाय। यदि च खयं
दिधभावधीजता न खान्नेवेष्णादिनापि बलाद्दिधभावमापद्येत। न हि वायुराकाशो वेष्णादिना बलाद् दिधभाव
मापद्येत, साधनमम्पत्या च तस्य पूर्णता सम्यद्यते। परिपूर्णश्रातिक्षन्तु बह्य न तस्यान्येन कोनचित् पूर्णता सम्यादियत्या।
श्रातिक्ष तच भवति

'न तस्य कार्यं कर्णञ्च विदाते न तस्यमञ्चाभ्यधिकञ्च दृष्यते।

स्वां याच थे। चेतन मित्यादिना। पालं पूर्ववत्, कारकाणां उपक्षं हारों मेलनं। उत्तन्याय स्व चोरादे। याभिचार इति सिद्धान्त-यित। नैष इति। श्रद्धस्य ब्रह्मणोऽकारणत्मियमेव विशिष्टस्येश्व-रस्य तुमायेव सहाय इति भावेनाह। वाह्यमिति। चीरस्यापात श्वनादिसहायोऽक्तीयसहायत्वहेतानं याभिचार इत्याश्रद्ध्य सहाया-भावेऽपि यस्य कस्यचित् परिणामस्य चोरे दर्शनाद्याभिचारतादवस्य-मित्याह। निव्यादिना। तर्हि सहायो व्यर्थक्तवाह। वार्यते इति। ननु लार्यते चीरं दिधभावाय श्रद्धं कार्यत इति किमधं कल्यते, स्वतेऽश्वतं चीरं सहायेन शक्तं कियत इति किम्न स्यात् तवाह। यदि चेति। श्वतस्य सहायसम्यदा किं कार्यमित्यवाह। साधनेति। सहायविशेषाभावे कश्विदिकारः चीरस्य भवति, तव चातश्वन-प्रचेपी स्थाननू तसदिधभावसामय्यं यञ्चते इत्यर्थः। तर्हि शिक्त-

पराऽस्य ग्रितिविधित श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया च'दति।

तसादेकस्थापि ब्रह्मणे विचित्रशक्तियागात् चीरादिवदि-चित्रपरिणाम उपपद्यते॥

## देवादिवदपि लाके ॥ २५॥

खादेतत्, उपपद्यते चीरादीनामचेतनानामनपेच्यापि वाह्यं साधनं दथादिभावः दृष्टलात्, चेतनाः पुनः कुला-लादयस्य साधनसामग्रीमपेच्येव तसी तसी कार्याय प्रवर्तमाना दृष्यन्ते, कथं ब्रह्म चेतनं सदसहायं प्रवर्तेतेति, देवादिव-दिति ब्रूमः। यथा लोके देवाः पितर च्रषय द्रत्येवमादयो महाप्रभावास्रेतना श्रपि सन्तोऽनपेच्येव किश्चिदाद्यं साधन-मैश्चर्यविभेषयोगादिभिध्यानमाचेण स्वत एव वह्ननि नानासं-स्थानानि भरीराणि प्रासादादीनि रथादीनि च निर्मिमाणा उपलम्बने मन्तार्थवादेतिहासपुराणप्रामाण्यात्। तन्तुना-भस्य स्वत एव तन्तुन् स्वति, बलाका चान्तरेणैव ग्रुकं गभें

यञ्जकोऽपि सहायो ब्रह्मको वाच्यत्तवाह। परिपूर्केति। निर्पेक्तमा-याणकाकामिळ्यः। तादण्णको मानमाह। श्रुतिचेति॥

ननु ब्रह्म न नार्यां चेतनले सत्यसहायलान्मृदादिश्रस्कुलालादि-वदिति न चीरादे। यभिचार इति स्वच्यावर्त्यां प्रङ्वामाह। सादेतदिति। तस्यापि हेते।ईवादी यभिचार इत्याह। देवादिव-दिति। लेाक्यते चायतेऽधीऽनेनेति लेाको मन्त्रार्थवादादि प्रास्त्रं रुद्ध-यवहार्ष्य, यभिधानं सङ्कल्यः। ननु देवायूर्यनाभान्तदरान्तेषु प्ररोरेषु चेतनलं नास्ति, बलाकापिद्मिनीचेतनये।र्गभप्रसानकर्टले

धत्ते, पश्चिनी चानपेच्या किञ्चित् प्रखानसाधनं सरोऽन्तरात् मरोऽन्तरं प्रतिष्ठते, एवं चेतनमपि ब्रह्मानपेच्य वाद्यं साधनं खत एव जगत् सच्छति। स यदि ब्र्याद्य ते देवादयो ब्रह्मणा दृष्टान्ता उपात्तास्ते दार्ष्टान्तिकेन ब्रह्मणा समानख-भावा न भवन्ति, शरीरमेव ह्यचेतनं देवादीनां शरीरान्तरा-दिविश्वत्यादेन उपादानं न तु चेतन त्रात्मा, तन्तुनाभस्य च चुद्रतरजनुभचणाचाला कठिनतामापद्यमाना तनुभैवति। बलाका च स्तनचित्र्रवश्रवणाद्गभें धत्ते। पद्मिनी च चेतन-प्रयुक्ता सती श्राचेतनेनेव श्रारीरेण सरोऽन्तरात् सरोऽन्तरमुप-मर्पति बन्नीव दृचं न तु ख्यमेवाचेतना मरीऽन्तरीपमर्पणे था-प्रियते, तसान्नेते ब्रह्मणे। दृष्टान्ता इति, तं प्रति ब्र्यानायं दोषः, कुलालादिदृष्टान्तवैलच्छामात्रस्य विविचतलादिति। यथा हि कुलालादीनां देवादीनाञ्च समाने चेतनले कुलाला-दयः कार्यारको वाह्यं साधनमपेत्रको न देवादयः, तथा

मेघण्टः ग्रारिच सहाये। दिला, चता विण्णि हेतानं यभिचार द्रित ग्राह्मते। सयदि व्रयादियादिना। यभिचारे। द्रिति परिहर्गति। तं प्रित व्रयादिति। चयं देशः दृष्णान्तवेषमाखः। च्रच हि हेता चेतनलं चहंधीविषयलक्षं चित्तादात्यापन्नदेहसाधारणं ग्राह्मं न तु मुखात्मलं, तव कुलालदृष्णाने साधनवेन ख्यापत्तेः। च्रसहायलच्च चेतनस्य खातिरिक्त हतु प्रूच्यलं तदु भयं देवादिष्ठ च्यल्तोति यभिचारः, देहस्य खान्तः पातिलेन खातिरिक्तालाभावात्। तथा च कुलाल-वेलच्यणं देवादीनां घटादिकार्ये खातिरिक्तानपेचलादेववेलच्यणं व्रद्धायः देहस्याप्यनपेच्यणात् नरदेवादीनां कार्यारमे नास्येनक्षण सा-

ब्रह्म चेतनमपि न वाह्यं साधनमपेचिय्यत इत्येतावत् वयं देवाद्यदाहरणेन विवच्छामः, तस्नात् यथैकस्य मामर्थं दृष्टं तथा मर्वेषामेव भवितुमईतीति नास्त्येकान्त इत्यभिप्रायः॥

## क्रत्सप्रसित्तिरिवयवलग्रव्दके।पे। वा ॥ २६॥

चेतनमेकमदितीयं ब्रह्म चीरादिवद्देवादिवचानपेचितवा-ह्यमाधनं खयं परिणममाणं जगतः कार्णमिति स्थितं, शा-स्तार्थपरिश्रुद्धये तु पुनराचिपति कत्स्त्रप्रमितः, कत्स्तस्यास्य ब्रह्मणः कार्यरूपेण परिणामः प्राप्नोति, निरवयवलात्। यदि ब्रह्म प्रथियादिवत् सावयवमभवियात् ततोऽस्वैतदेशः पर्यणंखत, एकदेशञ्चावास्यास्यत, निर्वयवन्तु ब्रह्म श्रृतिभोऽव-गस्यते-

> 'निष्कालं निष्कायं ग्रान्तं निरवदं निरञ्जनम्। दियो ह्यमूर्तः पुरुषः म वाह्याभ्यन्तरे हाजः'॥

मग्री। श्रुयते हि महाभारते श्रीकृषास्य सङ्कल्पमात्रेण द्रीपद्याः पट-परम्परोत्पत्तिः, चतः सिद्धमसद्यायस्यापि ब्रह्मगः नारणलं॥

क्रत्सप्रसितः। चीरद्यान्तेन ब्रह्म परिणामीति भनोत्वचा पूर्व-पचे प्राप्ते प्रास्त्राची विवर्ता न परिणामि इति समीत्रत्या निर्णयार्च-मिदमधिकरणमिति पूर्वाधिकरणेनोत्तराधिकरणस्य कार्यत्मक्ति-माच । चेतनमिति । निरवयवात् ब्रह्मणा जगत्स्रां वदन् समन्वया वि-षयः, स निं यद्गिरवयवं तद्ग परिणामीति न्यायेन विकथ्यते न वेति सन्देहे विरुध्यत इति पूर्वपचसूचं याचछे। क्रत्सेति। ब्रह्म परिणा-मीति वदता वक्तयं ब्रह्म निरवयवं सावयवं वा, आये सर्वत्र ब्रह्मणः परिणामात्मना स्थितिः स्थात् इत्युत्तं यतिरेव दशान्तेन विव्योगिति। यदि ब्रह्मेवादिना। पर्यणंस्वत परिणते। अभिविष्यत्, रकदेशसावास्यास्य- 'द्दं महद्गृतमनन्तमपारं विज्ञानघन एव स एष नेति
नेत्यात्माऽस्यूलमन्णु, देत्याद्याभ्यः सर्वविश्रेषप्रतिपेधियन्नेभ्यः।
ततस्रौकदेशपरिणामासमावात् क्षत्त्वपरिणामप्रसक्तौ सत्यां मूलोच्चेदः प्रसच्येत। द्रष्टयलोपदेशानर्थक्यं चापन्नं श्रयत्नदृष्टलात् कार्यस्य, तद्यातिरिक्तस्य च ब्रह्मणेऽभावात्, श्रजलादिश्रब्दव्याकोपस्य। श्रयेतदेषपरिजिद्योधया सावयवमेव ब्रह्माम्थुपगम्येत, तथापि चे निर्वयवलस्य प्रतिपादकाः शब्दा उदाह्तास्ते प्रकुष्येयुः। सावयवले चानित्यलप्रसङ्ग दति सर्वथायं
पच्चो न घटयत्वं श्रक्यते द्रत्याचिपति॥

## श्रुतेस्तु ग्रब्दमू जतात्।। २७॥

तुश्रब्देनाचेपं परिचरति । न खल्बसात्पचे कश्चिदपि दीषोऽस्ति । न तावत् कृतस्त्रपस्तिरस्ति । कुतः श्रुतेः ।

दपरिणते। अतिथात्। उत्तिश्रातिभो निरवयवलसिद्धेः पालितं देषि-माइ। ततसिति। यदा परिणामयतिरेतेण मूलब्रह्मात्मनाऽस्ति तदात्मा दयय इत्युपदेशोऽर्घश्र्त्यः स्यादिति देषान्तरमाइ। दस्योति। ब्रह्मणः परिणामात्मना जन्मनाशाङ्गीतारेऽजोऽमर इति श्रुतिविरोध-सेवाइ। धजलादीति। सावयवलपत्तमाशङ्घ स्वाशेषेण परिइ-रति। धथेवादिना ॥

परिणामपचे दुर्घट इति यदुत्तं तदसादिष्टमेवेति विवर्तवादेन सिद्धान्तयति। त्रुतेरिति। खपचे पूर्वे तत्तदेषदयं नास्तीति स्वयोज-नया दर्शयति। तुश्रब्देने व्यादिना। ईचि व्यत्वेन व्यानर्क्षवेन चेचणीय- यथैव हि ब्रह्मणा जगदुत्पत्तिः श्रूयते, एवं विकार्यतिरे-केणापि ब्रह्मणे। ४वस्थानं श्रूयते, प्रक्तिविकारयोभेदेन व्यप-देशात् 'मेयं देवतैचत इन्ताइमिमासिस्रो देवता अनेन जीवे-नात्मनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणि' दति'तावानस्यमहिमा ततो ज्यायां स पूर्षः । पादा ऽस्य विश्वा भूतानि चिपादस्या सतं दिति, इति चैवंजातीयकात्, तथा इदयायतनलवचनात्, सत् सम्पत्तिवचनाच । यदि च क्रत्तं ब्रह्म कार्यभावेनोपयुकां स्थात् 'मता साम्य तदा सम्पन्ना भवति' इति सुषुप्तिगतं विशेषणमनुप-पन्नं स्थात्, विक्रतेन ब्रह्मणा नित्यं धम्यन्नलात्, अविक्रतस्य च ब्र-द्वाणाऽभावात्, तथेन्द्रियगाचरत्रप्रतिषेधात् ब्रह्मणा विकारस चेन्द्रियगाचरलापपत्तेः, तस्नादस्यविक्ततं ब्रह्म। न च निर्वयव-लग्रव्याकोपोऽस्ति, श्रूयमाणलादेव निर्वयवलसायम्धुपगस्य-मानतात्। गब्दमूलञ्च ब्रह्म गब्दप्रमाणकं नेन्द्रियादिप्रमाणकं तद्यया ग्रब्दमस्प्पगन्तयं। ग्रब्द श्वाभयमपि ब्रह्मणः प्रतिपादय-त्यक्तत्त्रप्रक्तिं निर्वयवताञ्च। लैाकिकानामपि मणिमन्त्री-

याकर्तयप्रपद्मात् एघगीश्वरसत्त्वश्रुते ने त्रः सप्रसिक्तिरिया ह । सेयं देवतेति। न्यूनाधिक भावेन।पि एयक्सत्त्वं श्रुतिमत्या ह । तावानिति। इतसास्यिविकतं ब्रह्मोत्या ह । तथेति। स वा एय स्रात्मा हदीति श्रुतेरित्त्त
दश्यातिरिक्तं ब्रह्म। तदेति सुष्ठिमका कर्षाविश्वेषणाचित्यश्चेः। लिङ्गान्तरमा ह । तथेन्त्रियेति । भूम्यादे विकारस्थेन्त्रियगोष्यरता च च्हुषा
ग्रह्मत द्रत्यादिश्रुत्या ब्रह्मणक्तित्विधादवाङ्मनसगोष्यरत्वश्रुते स्वास्त्रिक्त्रस्थां ब्रह्मत्यथेः। क्रस्त्वप्रसिक्तदेषे । नाक्तीत्रक्षा दितीयदेषिऽपि

निरवयवलं ब्रह्मणः कुष्यति । न चेयं परिणामश्रुतिः परि-णामप्रतिपादनार्थाः, तत्प्रतिपत्तौ फलानवगमात् । सर्वयवदा-रहीनब्रह्मात्मभावप्रतिपादनार्था लेषाः, तत्प्रतिपत्तौ फलावग-मात् 'स एष नेति नेत्यात्मा' दत्युपक्रम्याद्द 'त्रभयं वै जनक प्राप्तोऽसि' दति, तस्मादसात्पत्ते न कश्चिदपि देषप्रसङ्गोऽस्ति ॥

# त्रातानि चैवं विचित्राय हि ॥ २८॥

श्रिप च नैवाच विविद्तियं कथमेकिस्मिन् ब्रह्मणि खरू-पानुपमिदेनैवानेकाकारा सृष्टिः स्थादिति, यतः श्रात्मन्यपि एकिस्मिन् स्वप्तदृशि स्वरूपानुपमिदेनैवानेकाकारा सृष्टिः पयते 'न तच रथा न रथयोगा न पन्याना भवन्यय रथानथयो-गान् पथः स्वते' दत्यादिना। खोकेऽपि देवादिषु मायाया-दिषु च स्वरूपानुपमिदेनैव विचित्रा इस्यशादिसृष्ट्यो दृश्यन्ते, तथैकिसिन्नपि ब्रह्मणि स्वरूपानुपमिदेनैवानेकाकारा सृष्टिभीव-यतीति॥

निष्प्रपञ्चत्रज्ञाधीक्रोधत्वेन स्थिरनूदाते न प्रतिपादाते इत्यसक्तदावे-दितं, चता विवर्तवादेन किञ्चदाध इत्युपसंचरति । तस्मादिति ॥

पूर्वावस्थानाभ्रोनावस्थान्तरं परिणामः, यथा दुग्धस्य दिधभावः। पूर्वरूपानुपमर्देनावस्थान्तरं विवर्तः, यथा स्रक्तेः रजतभावः। तज्ञ ब्रह्मणे विवर्तापादानत्वं सप्तसाचिद्दशन्तेन द्रव्यन्मायावादं स्मुटयति स्वनारः। स्थानि चेति। रथयोगाः स्वन्धाः, किञ्च सत्स्वप्रसत्था-दीनां साङ्घादिपन्तेऽपि देषिताद्वास्मान् प्रत्युद्भावनीयत्वं।

## \*खपश्रदोषाच॥ १८॥

परेषामधेष समानः खपचदेषः, प्रधानवादिने।ऽपि हि
निर्वयवमपरिच्छिनं प्रब्यादिहीनं प्रधानं सावयवस्य परिच्छिनस्य प्रज्ञादिमतः कार्यस्य कारणिमिति खपचसाचापि
कत्सप्रमितिनिर्वयवलात् प्रधानस्य प्राप्नोति निर्वयवलाम्युपगमकोपो वा। ननु नैव तैर्निर्वयवं प्रधानमम्युपगम्यते,
सन्तरजस्तमांसि हि चयो गुणाः, तेषां साम्यावस्या प्रधानं तैरेवावयवस्तित् सावयविमिति, नैवंजातीयकेन सावयवलेन प्रकृतो
देषः परिहत् पार्यते, यतः सन्तरजस्तमसामिप एकैकस्य
समानं निर्वयवलं एकैकमेव चेतरदयानुग्रहीतं सजातीयस्य प्रपञ्चस्थापादानिमिति समानलात् खपचदेषप्रसङ्गस्य।

यश्वाभयेः समा देष इति न्यायादिला इ स्व जारः। सप चेति। प्रधानस्य निरवयवले कत्सप्रसितः सावयवले च निरवयवला स्पु-प्रामिवरोध इत्य च प्रक्षते। निन्वति। किं साम्यावस्या गृणानां विकारः समुदाया वा, खाद्ये तस्या न मूलप्रकृतिलं विकारतात्, दितीये प्रप्रशाभावः, समुदायस्यावस्तुलेन मूलाभावात्। खय निरवयवा गृणा एव विविधपरिणामानां प्रकृतिरिति चेत्, तर्ष्टं कृत्सप्रसित्ते-मूले स्थेदे दुवीर इत्यभिष्रेत्य परिहरति। नैविमित्यादिना। इति यतः खतः समानतान्न वयं पर्यन्योच्या इत्यन्यः। प्रत्येकं सत्त्वादिकामितरगुणदयस्तिवं निरवयवं यद्यपादानं तिर्च कृत्सस्त्रीपान्यादानस्य कार्यस्त्रपत्रसित्रमेत्रले स्थामित्वन स्दादिवदतो न कृतस्वप्रसित्ता सावयवत्यमेव परिणामित्वन स्दादिवदतो न कृतस्वप्रसित्तारेकदेशपरिणामसम्भवादिति ग्रङ्कते। तर्कति। एत-

<sup>\*</sup> खपचे द्ति वर्ध० पाठः।

तकाप्रतिष्ठानात् सावयवलमेवेति चेत्, एवमप्रनित्यलादिदे। प्रमङ्गः । श्रय प्रक्रय एव कार्यवैचित्रयस्रचिता श्रवयवा दत्यभि-प्रायः, तास्तु ब्रह्मवादिनोऽप्यविधिष्टाः, तथा श्रणुवादिनोऽप्यणु-रखन्तरेण संयुज्यमाना निर्वयवलाद्यदि कार्त्सेन संयुज्येत ततः प्रियमानुपपत्तरणुमाचलप्रमङ्गः । श्रयेकदेशेन संयुज्येत तथा-पि निर्वयवलास्युपगमकोप दति खपचेऽपि समान एष देषः । समानलाच नान्यतरस्थिनेव पचे उपचेत्रयो भवति। परिद्यतस्तु ब्रह्मवादिना खपचे देषः ॥

# सर्विपिता च तद्दर्भनात्।। ३०।।

एकस्थापि ब्रह्मणे विचित्रशक्तियागादुपपद्यते, विचि-चा विकारप्रपञ्च इत्युक्तं, तत्पुनः कथमुपगम्यते विचित्रशक्ति-

देशिमावेऽपि देशिन्तरं स्थादिति परिचरति। स्वमपीति। ननु
गुणानामवयवाक्तनुवदारम्भका न भवन्ति किन्तु कार्यवैचित्र्यानुमिताक्तद्दताः प्रक्तय इत्याप्रद्धा मायिकप्रक्तिभिर्वद्वाणेऽपि सावयवत्यं
तुस्यमित्याद्य। अयेत्यादिना। अनुवादेऽपि देशिसाम्यमाद्य। तथेति।
साङ्ख्यवद्देशिः समान इति सम्बन्धः। निरयवयोः परमाण्वोः संयोगः
याप्यविर्वातं, आये तत्कार्यस्य द्युणकस्यैकपरमाणुमात्रत्वापित्तः प्रयम्रोऽधिकपरिमाणस्यानुपपत्तेः। न स्व्योगर्यन्तर्योपर्यधः पार्श्वतस्य
याप्ती तत्वोऽधिकद्रयं सम्भवति। दितीये परमाण्वोः सावयवत्यपित्तरित्यर्थः। ननु तं चेरि इत्युक्ते त्वमपि चीरि इति वद्देशिसाम्योक्तिरयुक्तेत्यत स्वाह्न। परिह्नतिस्वति।

उत्तं चि मायावादे खप्नवत् सवें सामञ्जरां, खता निरवयवे ब्रह्माणि समन्वयसाविरोधरति सिद्धं। सर्वे। पेता माया शक्तिमता ब्रह्माणा जगत्- युक्तं परं ब्रह्मिति, तदुच्यते, सर्वेषिता च तद्दर्भनात्। सर्वप्रातियुक्ता च परा देवतित्यवगन्तयं, कुतः, तद्दर्भनात्।
तया हि दर्भयति श्रुतिः सर्वप्रक्तियोगं परस्या देवतायाः
'सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरमः सर्विधदं मन्याच्तोऽवाक्यनादरः सत्यकामः सत्यसङ्कल्यो यः सर्वज्ञः सर्वविदेतस्य वा
श्रचरस्य प्रशासने गार्गि सर्याचन्द्रमसै। विध्ता तिष्टतः' दत्येवं
जातीयका॥

## विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तं ॥ ३१॥

स्यादेतत्, विकर्णां परां देवतां प्रास्ति प्रास्तं 'त्रच चुष्क-मन्नो चमवागमनाः' दृष्टोवं जाती यकं, कयं मा मर्वप्रक्तियुकापि मती कार्याय प्रभवेत्, देवादयो हि चेतनाः मर्वप्रक्तियुक्ता ऋषि मन्त श्राध्यात्मिककार्यकरणमन्त्रा एव तसी तसी कार्याय प्रभवन्ते विज्ञायन्ते, कथच्च 'नेति नेति' दति प्रतिषिद्धमर्व-विभेषाया देवतायाः मर्वप्रक्तियोगः मन्भवेदिति चेत्, यद च

पूर्वपचन्यायमनूच दूषयति। विकर्णलादिति। देवादिचेतनानां श्रातानामपि देचाभिमाने सत्येव कर्दलं दछं तदभावे सुष्ठित तद्र दछं, खता ब्रह्मणः श्रातलेऽप्यदेचलात्र कर्दलं नाप्यदेचस्य श्राताः

समें वदतः समन्वयसाण्रीरस्य न मायेति न्यायेन विरोधोऽन्ति न वेति सन्दे हे न्यायस्यानाभासलादस्तीति पूर्वपन्ते पूर्वोत्तण्यतिमन्तसमर्थनादे-कविषयलं सङ्गतिं वदन् सिद्धान्तस्त्र व्याचरे। रकस्येत्यादिना। पूर्वोत्तरपन्त्रयोविरोधाविरोधी पानमित्यक्तमेवापादसमाप्तरवमन्त्रयं। चभ्यात्तः चभिते। व्याप्तः, चवाकी वामिन्द्रियण्रन्यः, चनादरे। निष्कामः॥

वक्तयं तत्पुरस्तादेवोक्तं। श्रुत्यवगाद्यमेवेदमितगभीरं परं ब्रह्म न तर्कावगाद्यं, न च यथैकस्य मामर्थे दृष्टं तथान्यस्थापि मामर्थेन भवितयमिति नियमोऽस्तीति प्रतिषिद्धमर्वविशेष-स्थापि ब्रह्मणः मर्वशक्तियोगः सभावतीत्येतद्यविद्याकित्यत-रूपभेदे।पन्यामेनेकिमेव। तथा च शास्तं-

''त्रपाणिपादे। जवने। ग्रहीता पश्चत्यच्हुः स ग्रह्णेत्यकर्णः''। दत्यकरणस्थापि ब्रह्मणः सर्वसामर्थयोगं दर्भवति।

## न प्रयोजनवत्त्वात्।। ३२।।

श्रन्यया पुनस्रेतनकर्षकतं जगत श्राचिपति, न खलु चेतनः परमात्मेदं जगिद्धमं विरचित्रमर्चति। कुतः प्रयोजनवत्तात् प्रवृत्तीनां। चेतना हि लोके बुद्धिपूर्वकारी पुरुषः प्रवर्तमा-नो न मन्दोपक्रमामपि तावत् प्रवृत्तिमात्मप्रयोजनानुपयोगि-नीमारभमाणे दृष्टः किमृत गुरुतर्परम्मां। भवति च लोक-

सम्भवतीति श्रृद्धार्थः। विकरणस्य जीवस्य कर्द्धलासम्भवेऽपीश्वरस्य सम्भवतीति देवादिवदिष लेकि इत्येचात्तं, तत्र श्ररीरस्य कल्पितस्य मायाश्रयलायागात् निर्विशेषचिन्मात्रस्थेव मायाधिष्ठानत्वं युत्तमिति समाधानार्थः॥

न प्रयोजनवत्त्वात्। परिष्ठप्तात् ब्रह्मणा जगत्सगं वदन् समन्वयो विषयः, स निमभान्तस्रेतना यः स निष्ठकः वन्तु न रचयतीति न्या-येन विषथते न वेति सन्देन्ने पूर्वमदेन्नस्थापि श्रुतिबनात् एक्तले।क्या प्रसिद्धानुवादिनी श्रुतिः 'न वा श्ररे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवति त्रात्मनसु कामाय मवें प्रियं भवति' इति। गुरुतरमं-रसा चेयं प्रवृत्तिः यदुचावचप्रपञ्चं जगदिस्वं विर्चयि-तवं। यदीयमपि प्रवृत्तिः चेतनस्य प्रमात्मन त्रात्मप्रया-जने।पयागिनी परिक च्येत परित्रतलं परमातानः श्रूयमाणं बाध्वेत, प्रयोजनाभावे वा प्रवृत्त्यभावाऽपि स्थात्। ऋष चेतनाऽपि मन् उनात्तो ब्ह्यपराधादन्तरेणैवाताप्रयोजनं प्र-वर्तमाना दृष्टक्षया पर्मात्मापि प्रवर्तियत द्रुष्येत, तथा मित मर्वज्ञलं परमातानः श्रूयमाणं बाध्येत, तस्मादिसिष्टा चे-तनात् सृष्टिरिति॥

# नोकवत्तु नीनाकैवन्यं ॥ ३३॥

तुग्रब्देनाचेपं परिइर्ति। यथा लोके कस्वचिदाप्तेष-णस राज्ञा राजामात्यस वा यतिरिक्तं किञ्चित् प्रयोजनम-

कर्त्रलमुक्तं तदाचीपसङ्गत्या पूर्वपचसूत्रं याचरे। खन्यथेवादिना। ईश्वरस्य पालाभावेऽपि परप्रयोजनाय स्रष्टी प्रवित्तरिस्वत्याण्ड्य श्र-तिमाइ। भवति चेति। या प्रेचावत्यवितः सा खपालापेति लेकि-प्रसिद्धिः। न च दयान्प्रवत्ती यभिचारक्तस्थापि परदःखास इन-प्रयुक्त खिच चयाकु लतानि रुच्यर्थिलादिति भावः। किञ्च गुरुलादाया-सस्य पालं वाचामित्याच । गुरुतरेति । तर्चि चस्ती श्वरस्थापि प्रवितः खार्चे वत चाह। यदीयमपीति। खार्घले प्रवत्यभावः पर्वे तिः स्यादिव्यर्थः। ईश्वरः प्रेचावात्र भवतीवाण्यक्य श्रुतिविरोधमा इ। अधे-त्यादिना । बुद्धेरपराधा विवेकाभावः॥

निभम्याय केवलं लीलारूपाः प्रवृत्तयः क्रीडाविद्यारेषु भवित्त, यथा चेक्क्रामप्रयामादये। उनिभम्याय वाद्यं किञ्चित् \*प्रयोजनान्तरं स्वभावादेव भवित्ति, एवमी यरस्यायनपेन्छ किञ्चित् प्रयोजनान्तरं स्वभावादेव केवलं लीलारूपा प्रवृत्तिर्भवित्यति। न दी यरस्य प्रयोजनान्तरं निरूपमाणं न्यायतः युतिते। वासभवित, न च स्वभावः पर्यनुयोत्तुं प्रकाते। यद्यपसाकिमयं जगदिस्वविरचना गुरुतरसंरम्भेवाभाति तथापि परमेयरस्य लीलेव केवलेयं अपरिमित्याति लात्। यदि नाम लीके लीलास्विप किञ्चित् स्द्यं प्रयोजनं उत्येचेत तथापि नैवाच किञ्चित् प्रयोजनमुत्येचितुं प्रकाते, श्राप्तकामश्रुतेः। नाय-प्रवृत्तः उत्याजनमुत्येचितुं प्रकाते, श्राप्तकामश्रुतेः। नाय-प्रवृत्तः उत्याजनमुत्येचितुं प्रकाते, श्राप्तकामश्रुतेः। नाय-प्रवृत्तः उत्याजनमुत्येचितुं प्रकाते, श्राप्तकामश्रुतेः। नाय-प्रवृत्तः उत्याजनमुत्येचितुं प्रकाते, श्राप्तकामश्रुतेः। न चेयं

तुश्व्देनेति। यतिरिक्षं जीजातिरिक्षं, कीडारूपा विद्यारा येषु रम्यदेशेषु तेष्विवर्षः। कदाचिद्राजादीनां जीजाया खपि किञ्चित् पालं
सुखोल्लासादिकं सम्भायेत तथापि निञ्चासादे। पेद्यावस्रवक्तित्वमिक्तः
न तु स्वस्य तचे। देश्यं पालं किञ्चिदक्तीति यमिचारस्य जानरमादः।
यथा चेति। प्रायस्य सभावञ्चललं प्रार्थ्यं वा उच्चासादिहेतुः, र्श्वरस्य सभावः काजकर्मसहितमाया। नन्वीश्वरस्य जानद्यनायाः
केवलजीजालं किमित्यचितं पालमेव किञ्चित् कत्य्यतां तचाद्य। नहीति।
खाप्तकामत्वयाघातादिव्यर्थः। नन्वीश्वरस्त्रूप्यों किमिति न निर्दात
किमिति स्वस्थापालां परेषां दुःखावद्यां स्वर्धं करोति तचाद्य। न च
सभाव रित। काजधर्मादिसामग्यां सत्यां स्वरेरपरिद्यार्थतादिव्यर्थः।
यदुक्तं गुरुतरायासत्वात् पालं वाचमिति तच हेलसिद्धिमाद्य।

<sup>\*</sup> प्रयोजनिसति वर्धः।

परमार्थविषया सृष्टि श्रुतिः, श्रविद्याक ल्यितना मरूपयव हारगा-चरलात् ब्रह्मात्मभावप्रतिपादनपरला चे त्येतदपि न प्रसार्तयं॥

वैषम्यनैघएये न सापेचलात् तथाचि दर्शयति ॥ ३४॥

पुनस्य जगज्जनादि हेतुलमीयरसाचियते स्पूणानिखननन्यायेन प्रतिज्ञातसार्थस्य द्रढीकरणाय। नेथरी जगतः कारणमुपपद्यते, कुतः वैषम्यनैर्घृष्णप्रमङ्गात्। कांस्विद्यान्तसुखभाजः करोति देवादीन्, कांस्विद्यान्तदुःखभाजः करोति
पयादीन् \*कांस्विन्नाध्यमभाजो मनुष्यादीनित्येवं विषमां सृष्टिं
निर्मिमाणस्थियरस्य पृथग्जनस्थेव रागदेषे।पपत्तेः श्रुतिस्रत्यवधारितस्वक्त्वादीयरस्वभाववित्योपः प्रमञ्चेत। तथा खलजनैरपि जुगुसितं निर्घृणलमतिकूरलं दुःखयोगविधानात्

यद्यपोत्यादिना। कल्पप्रवृत्तेरिष फालं वाचं लोके तथा दर्भनादित्यादितर्भस्थामनाधमाद्य। यदि नामेति। स्थित्रुतेरप्रवृत्तिनीस्ति,
सर्वज्ञत्वत्रुतेर्न्मत्तता नास्तीति विभागः खप्रस्थिवदस्याः स्थेमायामात्रतात्र फालापे द्येत्याद्य। न चेयमिति। न च निष्फालस्थिश्रुतीनामानर्थकां सफालब्रह्मधीश्रेषत्नेनार्थवत्तादित्युक्तं न विस्तित्यमित्यर्थः॥

वैषयनै ई छो न। निर्देशिष्ट्र स्थारे जगत्म गं व्रवन् समन्वयो वि-षयः, स किं यो विषमकारी स देशिषवानिति न्यायेन विरुध्यते न वेति सन्दे हे पूर्वत्र जीजया यत्स्र ष्टृत्वमुक्तं तदेव कर्मादिसापे चस्य न युक्तं स्रनीश्वरत्वापत्तेः, निर्पे चत्वे रागादिदेशिषापत्तिरिवा चोपस-क्रित्वा पूर्वपच्चयति। पुनश्चे व्यादिना। ब्रह्मीव जगत्वार व्यक्ति जन्मा-

<sup>\*</sup>कांचिन्मध्यमभागमाज इति वर्धः सा॰ काः।

मर्वप्रजीपमंहरणाच प्रमञ्चेत, तसादैषम्यनै घृष्यप्रमङ्गाने यरः कारणिमत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। वेषम्यनैर्घृष्ये नेश्वरस्य प्रमञ्चेते, कसात् मापेचलात्। यदि हि निर्पेचः केवल देश्वरा वि-षमां एष्टिं निर्मिमीते खातामेती दोषी वैषम्यं नैर्घु खञ्च, न तु निर्पेच्छ निर्माहलमिस, सापेची ही युरी विषमां ष्टिष्टं निर्मिमीते। किमपेचत इति चेत, धर्माधर्मावपेचत इति वदामः। श्रतः सृज्यमानप्राणिधमीधर्मापेचा विषमा सृष्टिरिति नायमीयरस्थापराधः। ईयरसु पर्ज्ञन्यवत् द्रष्टवः। यथा हि पर्ज्ञन्या बोहियवादि छष्टा साधारणं कारणं भवति, बी-हियवादिवैषमे तु तत्तदीजगतान्येवासाधारणानि सामर्थानि कारणानि भवन्ति, एवमीश्वरी देवमन् व्यादिस्धी साधारणं कारणं भवति, देवमनुष्यादिवैषम्ये तु तत्तज्जीवगतान्येवाषा-धारणानि कर्माणि कारणानि भवन्ति, एवमी खरः सापेचलान वैषम्यनैर्घाष्यां दूर्यति, कयं पुनर्वगम्यते सापेच ई. यरो

दिस्च प्रतिचातोऽर्थः। प्रथम् जनः पामरः, निरवयं निरञ्जनितिः स्रुतिः, न मे देथोऽस्ति न प्रिय इति स्रुतिः, सक्त्वादित्यादिपदेन कूटस्थलग्रहः,सक्वादिश्वासावीश्वरसभावश्वेति विग्रहः,निमित्तमन-पेद्य विषमकारिले वैषम्यादिदेशः स्थान लनपेद्यलमीश्वरस्थास्त्रीति सिद्धान्तयति। एवं प्राप्ते हत्यादिना। न च सापेद्यले अनीश्वरलं, सेवामपेद्य पनदातरि राचीश्वरतानपायात्। ननु तर्ष्टि धर्माधर्मा-भ्यामेव विचिचा स्रस्टिरस्तु किमीश्वरेखेत्यत स्राह्म । ईश्वरस्तु पर्कान्यव-दिति। साधारखहेतुसहितस्वैवासाधारखहेतोः कार्यकारिलानेश्वर-

नीचमध्यमात्तमं संसारं निर्मिमीत इति। तथा हि दर्भयिति श्रुतिः, 'एष ह्येव साधु कर्म कार्यित तं यमेभ्या लेकिभ्य उन्निनीषत एष उ एवासाधु कर्म कार्यित तं यमधा निनीषते' इति। 'पुष्यो वै पुष्येन कर्मणा भवित पापः पापेन' इति च। स्थितरिप प्राणिकर्मविश्रेषापेचमेवेश्वरस्थानुग्रहीहलं निग्रहीह-लञ्च दर्भयित 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्रथैव भजाम्यहं' दिखेवंजातीयका॥

# न कर्माविभागादिति चेन्नाऽनादित्वात्।। ३५॥

'सदेव में ास्येदमय श्रामीदेकमेवादितीयं' दित प्राक् सृष्टे-रिवभागावधारणानास्ति कर्म यदपेचा विषमा सृष्टिः स्थात्। सृश्युत्तरकालं हि श्ररीरादिविभागापेचं कर्म कर्मापेच्य श्ररी-रादिविभाग दित दतरेतराश्रयतं प्रमच्येत। श्रतो विभागदूर्द्धं कर्मापेच देश्वरः प्रवर्ततां नाम, प्राक् तु विभागादै चित्र्यनिमि-त्तस्य कर्मणेऽभावात्तुः चैवाद्या सृष्टिः प्राप्नातीति चेत्, नैष देषः,

वैयर्थं, चन्यथा पर्जन्यवैयर्थं प्रसङ्गादिति भावः। यं जनमृ चिनी घते ऊर्द्धं नेतुमिच्छति तं साधु कारयित, एष ईश्वर द्रव्यन्यः। न च कश्चिजनं साधु कश्चिदसाधु कर्म कारयेता वैषम्यं तदवस्थमिति वाचं, चनादिपूर्वार्जितसाध्यसाध्यासनया सभावेन जनस्य तत्त-त्वमंसु प्रकृतावीश्वरस्य साधारण हेतुलात्, चतो उनवद्य ईश्वर द्रति भावः॥

प्रथमसर्गस्य वैषयक्तेतुकर्माभावादेकरूपत्वं स्थात् तथा तदुत्तर-कल्पानामपोवाद्यिप्य समाधते स्त्रचकारः। न कर्मति। प्रथमस्रष्टेः

श्रनादिलात् मंमारस्य । भवेदेष देषो यद्यादिमानयं मंमारः स्थात्, श्रनादी तु मंमारे वीजाङ्करवद्धेतु हेतुमङ्गावेन कर्मणः मर्गवैषम्यस्य च प्रवृक्तिनं विरुध्यते । कथं पुनर्वगम्यते श्रना-दिरेष मंसार इति, श्रत उत्तरं पठति ॥

## उपपद्यते चाप्युपलभ्यते च ॥ ३६॥

जपपद्यते च मंसारस्थानादिलं, त्रादिमले हि मंसारस्थ त्रकस्मादुद्भृतेर्मृकानामपि पुनः संमारे द्भित्रसङ्गः त्रक्षताभ्या-गमप्रसङ्गञ्च, सुखदुःखादिवैषम्यस्य निर्निमित्तलात्। न चेत्ररो वैषम्यहेतुरित्युक्तं। न चाविद्या केवला वैषम्यस्य कारणं एक-रूपलात्। रागादिक्केश्रवासनाचिप्तकर्मापेचा लविद्या वैषम्य-करो स्थात्। न च कर्मान्तरेण श्ररीरं सम्भवति, न च श्ररी-रमन्तरेण कर्म सम्भवतीतीतरेतराश्रयदे । प्रमङ्गः। त्रनादिले तु वीजाङ्करन्यायेने।पपत्तेन कश्चिद्दे । भवति। उपलभ्यते च

पसाद्भाविकर्मकृतं वैषम्यमित्याभ्रङ्मान्यान्यात्रयमाह । स्छ्युत्तरेति । याद्या स्टिशित्यपनच्यां यादावेकरूपते मध्ये विषमकर्मात्यती हेत-भावेनात्तरस्थानामपि तृत्यत्वस्य दुर्वारतादिति द्रथ्यं । परिचारः सुगमः, प्रथमसर्गः किस्द्रास्तीत्यच प्रमायं एक्कति । कथं पुनरिति ॥

उपपत्तिसहितश्रुवादिकं प्रमाणिमिति स्विचाख्या दर्भयित। उपप्राते हितं दिनैव सर्गाङ्गीकारे चानकर्मकाछवैयर्थं छा-दिव्यर्थः। ननु सुखादिवैष्ठमे ईश्वरीऽविद्या वा हेतुरिष्विव्याशङ्ख क्रमेण दूययित। नचेश्वर ह्वादिना। कक्तर्ष्ट्रं हेतुक्तवाह। रागादीति। रागादेषमाहाः क्षेणाक्तेषां वासनाभिराचिप्तानि कर्माणि धर्माध-र्म्थामिश्रक्षपणि, तदपेचा विवदा सुखादिसर्भवैचित्र्यहेतुः, तसा-

मंसारक्षानादिलं श्रुतिस्रत्थोः। श्रुता तावत् 'श्रनेन जीवेनात्मना' दित सर्गप्रमुखं शारीरमात्मानं जीवशब्देन प्राणधारणिनमित्तेनाभिलपन्ननादिः संमार दित दर्शयति। श्रादिमत्ते तु
ततः \*प्रागनवधारितः प्राणः म कथं प्राणधारणिनिम्त्तेन जीवशब्देन सर्गप्रमुखेऽभिल्प्येत। न च धारियय्यतीत्यताऽभिल्प्येत, श्रनाग्ताद्धि सम्बन्धादतीतः सम्बन्धा वलीयान् भवति
श्रिभिन्ष्यन्नवात्। 'सर्थाचन्द्रमसे। धाता यथा पूर्वमकन्त्रयत्'
दित च मन्त्रवर्णः पूर्वकन्त्रयमञ्जावं दर्शयति। स्तृतावप्यनादिलं
संसारस्थापलभ्यते। 'न रूपमस्थेद तथापलभ्यते नान्तो नचादिन च सम्प्रतिष्ठा' दिति। पुराणे चातीतानामनागतानाञ्च
कन्त्यानां न परिमाणमस्तीति स्थापितं॥

दिवदासहकारिलेन क्षेण्यक्षेणामनादिप्रवाहोऽङ्गीय्येण रित भावः। विश्व खरेः सादिले प्रथमण्रीरखात्यां नं सम्भवति हेलभावात्, न च वर्भ हेतुः प्ररीरात् प्राक् वर्मासम्भवात्, तस्मात् वर्मण्रीरयोरनोान्यात्रयपरिहाराय सर्वेरेव वादिभिः संसारखानादिन्त्यक्षेत्रार्थमित्याह । न चेति । सर्गप्रमुखे खष्णादी प्राग्धारितप्रार्थोऽपि सन् प्रवागत्मभाविधारणिनित्तेन जीवण्वदेनोच्यतामित्यचाह । न च धारियथ्यतोति । 'ग्रहस्यः सहणीं भाषामुपेयात्' रव्याद्यात्या भाविष्टच्यात्रययमिति भावः । अस्य संसारख्यस्य सरूपं सत्यं मित्या वेत्यपदेणं विना ने।पणभाते, ज्ञानं विनान्तोऽपि नास्ति ना-प्यादिष्पणभाते चसन्त्वादेव न च सम्मित्या मध्ये स्थितः दयनयस्व रूपलादिति गीतावाव्यार्थः । संसारस्थानादित्वेऽपि मिष्यात्यदेव-मेवादितीयमित्यवधारणमुपपन्नं । तस्मान्निरवद्ये ब्रह्मिण समन्वयाविरोध रित सिद्धं ॥

<sup>\*</sup> प्राग्धारितेति टी॰ वर्ध॰ सो॰ का॰।

## सर्वधर्मापपत्तेय ॥ ३०॥

चेतनं ब्रह्म जगतः कारणं प्रकृतिसेत्यसिन्नवधारिते वेदार्थे धरेरपिचिप्तान् विजचणलादीन् देषान् पर्यद्दार्धीदाचार्यः, ददानीं परपचप्रतिषेधप्रधानं प्रकरणमारिप्रमाणः खपच-परिग्रहप्रधानं प्रकरणमुपसंदर्ति। यसादिस्मन् ब्रह्मणि कारणे परिग्रह्ममाणे प्रदर्शितेन प्रकारेण सर्वे कारणधर्मा उपपद्यन्ते 'सर्वज्ञं सर्वप्रति महासायञ्च तद्वृद्धा' दित तसाद-नातिग्रङ्कानीयसिदमी।पनिषदं दर्शनिसिति॥

द्ति श्रोमच्छारीरकमीमांग्राभाखे श्रीमद्गोविन्दपूच्यपाद-शिखश्रीमच्छद्धरभगवत्पादक्षते। दितीयाध्यायस्य प्रथमपादः

ममाप्तः ॥ 🛠 ॥

सर्वधमें पपत्ते स्व। निर्मुणस्य ब्रह्मणे जगदुपादानत्ववादिवेदान्त-समन्वयो विषयः, स किं यित्रगुणं तन्नोपादानं यथा रूपिमित्त न्यायेन विषयः, स किं यित्रगुणं तन्नोपादानं यथा रूपिमित्त न्यायेन विषयते नवेति सन्देन्ने भवलीश्वरस्य विषयस्यिनिमित्तलं तत्य्योजनस्य कर्मणः सत्त्वान्नतूपादानत्वं तद्यापकस्य सगुणलस्या-भावादिति प्रत्युदान्नरणेन प्राप्ते सिद्धान्तस्य नतात्पर्यमान्त् । चेतन-मिति। विवर्तापादानत्वं निर्मुणस्याप्यविषद्धं, यज्ञातत्वस्य भमाधि-स्वान्तप्रयोजनसत्त्वात्, सगुणलन्त्वयापनं प्रव्यादिगुणेषु नित्यत्वादि-भमदर्पनादिति भावः। यद्यपि सर्वज्ञतं सर्वप्रक्तित्वञ्च नेवाने नार्याः धर्मत्वेनाप्रसिद्धं तथापि यो यस्य कर्ता स तस्य सर्वस्य ज्ञाता प्रक्तञ्चिति प्रसिद्धं, र्वत्यस्यापि सर्वन्नर्दत्वयवणात् प्रसिद्धानुसारेणार्थानिरिति प्रयसर्वज्ञतं सर्वप्रक्तित्वञ्च सिध्यतीत्वभिसन्थायाज्ञः। सर्वज्ञं सर्वप्रकृतिति। महामायमिति नर्द्धत्वापादानत्वक्षयने सर्वप्रज्ञापङ्गापङ्गत्वाना-योत्तं। तस्मादौपनिषदिसद्धान्ते न कश्चिद्दोष रिति सिद्धं॥

रति श्रीमत्यरमचंसपरिवाजकाचार्य श्रीगोविन्दानन्द-भगव-त्यादक्ता प्रारीरकमीमांसाव्याखायां भाष्यरत्नप्रभायां दितीयस्या-धायस्य प्रथमपादः समाप्तः ॥ ॥ ॥

#### ॐ परमाताने नमः।

# रचनानुपपत्तेयानुमानम् ॥ १ ॥

यद्यपिदं वेदान्तवाक्यानामेदम्पयं निरुपयितुं प्रास्तं प्र-दृक्तं न तर्कप्रास्तवत् नेवलाभिर्युक्तिभिः कञ्चित् सिद्धान्तं साधियतुं दूषियतुं वा प्रदृक्तं, तथापि वेदान्तवाक्यानि व्याचचाणैः सम्यग्दर्भनप्रतिपचस्रतानि साङ्ख्यादिदर्भनानि नि-राकर्णीयानीति तदर्थः परः पादः प्रवर्तते। वेदान्तार्थनि-ण्यस्य च सम्यग्दर्भनार्थनात् तिन्न्ण्येन खपचस्थापनं प्रयमं कृतं तद्धान्यद्वितं परपचप्रत्याख्यानादिति। ननु सुमुचूणां भोचसाधननेन सम्यग्दर्भनिष्ह्पणाय खपचस्थापनमेव नेवलं कर्तुं युक्तं किं परपचित्राकर्णेन परविदेषकार्णेन। वाढमेवं

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

साङ्घातार्किक बैद्धाः च जैनाः पात्रुपदतायः। यस्य तत्त्वं न जानन्ति तं वन्दे रघुपुङ्गवं॥१॥'

ब्रह्मीण सर्वधर्मीपपत्तिवत् प्रधानेऽपि तदुपपत्तिमाश्रद्धाः निराच छे।
रचनानुपपत्ते च नानुमानं। ननु मुमुचूणां वाक्यार्थनिर्णयप्रतिबन्धनिरासाय वेदान्तानां तात्पयं निच्चेतुमिदं शास्त्रमारव्यं तच निर्देषतया निच्चितं, ततः परपच्चित्रसात्मकोऽयं पादोऽस्मिन् शास्त्रे न
सङ्गतः, तिज्ञरासस्य मुमुच्चनपेच्चितत्वादित्याच्चिपति। यद्यपीति। परपद्मित्राकरणं विना सपचस्ययायोगात् तत् कर्तव्यमित्याः । तथापीति। तर्ष्टं सपचस्यापनात् प्रागेव परपच्चप्रवाख्यानं कार्यमित्यत
चाइ। वेदान्तार्थित। वेदान्ततात्पर्यनिर्णयस्य प्रजववच्चानकरणा-

तथापि महाजनपरिग्टहोतानि महान्ति माह्यादितन्त्राणि सम्यग्दर्भनापदेभेन प्रवृत्तान्युपलम्य भवेत् केषाञ्चित्रान्दमतीनामेतान्यपि सम्यग्दर्भनायोपादेयानीत्यपेचा । तथा \*युक्तिगाढलसमावेन सर्वज्ञभाषितलाच अद्धा च तेव्वित्यतस्त्रदसारते।पपादनाय प्रयत्यते । ननु 'इचतेर्नाभव्दं' [अ०९।पा०९।स०५]
'कामाच नानुमानापेचा' [अ०९।पा०९।स०९८] 'एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः' [अ०९। पा०९। स०९८] इति च पूर्वचापि
साङ्चादिपचप्रतिषेधः कृतः किं पुनः कृतकर्णनेति । तदु-

न्तर्भावादभ्यहितलं। ननु राग्रदेषकरणलात् परमतिनराकरणं न कार्यमिति ग्रङ्कते। निन्वित। तत्त्विर्धयधाना खिल्वयं कथारत्या, तत्त्विर्मियञ्च परमतेष्वश्रद्धां विना न सिध्यति, सा च तेषु धान्तिमू-ललिश्ययं विना न सिध्यति, स च इमं पादं विना नेति खिसद्धान्त-संरत्त्त्यार्थलात् प्रधानसिद्धार्थलादयं पादोऽसिन् ग्रास्त्रे सङ्कतः, सङ्कतलादीतराग्रेणापि कर्तव्य इत्यभिसन्धायोक्ताङ्गीकारेण समाधत्ते। वाष्टिमित्यादिना। अपदेशेन व्याजेन, मन्दमतीनां तेषु श्रद्धानिमत्तानि बह्नि सन्तीति तिद्वरासाय यतः कियत इत्यर्थः। खमतश्रद्धापर-मतदेषा तु प्रधानसिद्धार्थलादङ्गीकती, नाप्ययं देषः, परपचलबुद्धा हि निरासो देषमावहति न तु तत्त्वनिर्णयेक्चया क्वत इति मन्तव्यं, पीनरुक्तयं ग्रङ्कते। नन्वीद्यतिरित। पूर्वं साङ्घादीनां श्रुत्यर्थान्-प्राह्मतर्किनिरासादश्रीतत्वमृक्तां सम्पति श्रुत्यनपेद्धास्तदीयाः खतन्ता यक्तयो निरस्यन्त इत्यर्थभेदाद्म पुनरुक्तिरित्याह। तदुचत इति। प्रधानमचेतनं जग्रदुपादानमिति साङ्घासिद्धान्तोऽत्र विषयः, स किं प्रमाणमूलो सान्तिमूलो वेति सन्देन्चे सर्वधर्मीपपत्तेश्चेत्वक्तधर्माणां प्रधाने

<sup>\*</sup> युक्तिगाढलसम्भावना सर्वज्ञभाषितलयदा चेति वर्ध० का०। † दोष इति सां०२ प्०।

च्यते। माह्यादयः खपचस्यापनाय वेदान्तवाक्यान्यस्य स्वपचानुगुण्वेनेव योजयन्तो व्याचचते, तेषां यद्यास्यानं तद्यान् स्वानाभामं न सम्यग्यास्थानिसत्येतावत् पूर्वत्र कृतं, दृ तु वाक्यनिरपेचः स्वतन्त्रसत्युक्तिप्रतिषेधः क्रियत दृत्येष विभेषः। तत्र माह्या सन्यन्ते यथा घटणरावादयो भेदा सदात्मतया- उन्वीयमाना सदात्मकमामान्यपूर्वका लोके दृष्टाः, तथा मर्वे एव वाह्याधात्मिका भेदाः सस्वदुःस्वभोद्यात्मतयाऽन्वीयमानाः सु- खदुःस्वभोद्यात्मकमामान्यपूर्वका भवितुमर्द्यन्ति। यत्तत्मुखदुःस्व- मोद्यात्मकं सामान्यं तत् विगुणं प्रधानं सददचेतनं चेतनस्य

सम्भवात् तरेवापादानिमियाचोपसङ्गत्या प्रमाणमूललं दर्भयन् पूर्व-पद्माह। तत्र साङ्घा इति। खसिद्धान्तचानस्य परमतिरासं प्रवाप जी चलात् पाद्याः सङ्गतिः परमत निरासात्म कलात् सर्वेषा-मधिकरणानामेतत्यादसङ्गतिः, पूर्वपचे प्रमाणमूलमतविरोधादुक्त श्रु-व्यर्थसमन्वयासिद्धिः फलं सिद्धान्ते तित्विद्धिरिति चापादं दृष्ट्यं मूलक्षीतसमन्वयदार्क्वार्थलादस्य पादस्य श्रुतिसङ्गतिरिति विवेतः। भिद्यन्त इति भेदा विकाराः, ये विकारा येनान्वितास्ते तस्रष्ठातिका इति व्याप्तिमा ह । यथेति । सर्वं कार्यं सुखदुःखमे हात्मक व सुप्रकृति वं तदन्वितलात् घटादिवदित्वनुमानमा इ। तथेति। किमर्घं प्रधानं परि-गमते तचा ह । चेतनस्थेति । अर्थी भागापवर्गरूपः, तद्धं सभावत एव प्रवर्तते न तु केनचिचेतनेन प्रेयेते इत्यर्थः। तदुक्तं पुरुषार्थ एव चितुः न नेनचित् कार्यते करणसिखनुमानान्तराणि तैरुक्तानि स्मा-रयति। तथेति। उत्तं चि भेदानां परिमाणात् समन्वयात् शक्तितः प्रवत्ते कार्यकारणविभागादविभागात् वैश्वरूप्यस्थेयच कारिका-यां समन्वयादिति लिङ्गं वाखातं, प्रिष्ठानि वाखायन्ते। तथा हि च्चित्यादीनां भेदानां कारणं अयक्तमक्ति परिमितलात् घटवत्, न च दृशानी साध्यवैक्र खं घटे त्यत्तेः प्रागनभियत्तघटादिरूपकार्यविश्रिष्ट-

एक्षसार्थं माथियतुं \*प्रवृत्तं स्वभावभेदेनैव विचित्रेण विकारा-त्यना प्रवर्तत इति । तथा परिमाणादिभिरिप लिङ्गेस्तदेव प्र-धानमनुमिमते । तत्र वदामः, यदि दृष्टान्तवलेनैवैतिनिरूष्यते नाचेतनं लोके चेतनानिधिष्ठतं स्वतन्तं किञ्चिदिग्रिष्टपुक्षार्थ-निर्वर्तनममर्थान् विकारान् विर्चयत् दृष्टं । गेहप्रासादश्यना-सनविहारसुम्यादयो हि लोके प्रज्ञाविद्धः श्रिल्पिभर्यथाकालं

लेन मरोऽप्ययत्तालात् तथा घटारीनां कार गण्यातितः प्रवत्तर्भ चरा-दिकार्याग्यामपि कारगणकितः प्रवित्वीचा, तच्चितिमलारगमयतां। निञ्च कारणात् कार्यस्य विभागा जन्म दृष्यते चितेर्मतिका जायते तती घट इति। एवमविभागः पातिलाम्येन प्रलया दाखते घटस्य स्ति-कायां लयः तस्याः चितौ चितेरमु चपां तेजसीखेतै। विभागाविभागौ। वैश्वरूपस्य विचित्रस्य भावजातस्य दृश्यमानै पृथकपची कते। क्वचित् कार्णे विश्रान्ती विभागलाद्विभागलाच स्दिघटविभागाविभागव-दिलार्थः। सिद्धान्तयति। तत्र वदाम इति । किमनमानैः खनेतनप्रकः-तिकालं जगतः साध्यते खतन्त्राचेतनप्रकृतिकालं वा, आदी सिद्धसाध-नता, असाभिरनादित्रिग्णमायाङ्गीकारात्, दितीये घटादिदशानी साधाप्रसिद्धिरिया ह। यदीति। सतन्त्रमचेतनं प्रकृतिरियेतत् दृष्ठान्त-बलेन तदा निरूप्येत यदि दृष्टानाः †क्वचित् स्वात्, नतु दृष्टः व्वचिदि-त्यन्यः। खतन्त्रपदार्थमा ह। चेतनानधिष्ठितमिति। परकीयस्य सा-थ्यसाप्रसिद्धिमुक्ता सत्यतिपद्यं वत्तां यदिचित्ररचनात्मनं नार्थं तचेतना-धिछिताचेतनप्रकृतिकिमिति व्याप्तिमात्त् । ग्रेहेति । इदं जगचेतनाधि-खिताचेतनप्रक्षतिकं कार्यत्वात् गेचवदिति प्रयोगः। विपच्चे विचित्रर-चनानुपपत्तिरूपं सूचे ाक्षं वाधकतकं वक्षं जगती वैचित्रमा ह। तथेति। वास्त्रं एथियादि भाग्यं चाधात्मिनं ग्रीरादि च भागाधिष्ठानमिति विभागः, प्रतिनियते। उसाधारणे। उनयवानां विन्यासी रचना यस्य तदि-

<sup>\*</sup> प्रविचासित का॰ वर्ध॰ पु॰ नास्ति। † कस्ति द्वात सा॰ २ प॰।

सुखदुः खप्राप्तिपरि हार्याग्या रिचता दृग्धन्ते, तथेदं जगद-खिलं पृथिव्यादिनानाकर्मफलोपभोगयोग्यं वा ह्यसाध्यात्मकं च गरीरादि नानाजात्यन्वतं प्रतिनियतावयविन्यासमनेककर्म-फलानुभवाधिष्ठानं दृग्धमानं प्रज्ञाविद्धः सस्माविततमेः णि-ल्पिभर्मनसाधालोचियतुमग्रक्यं सत् कथमचेतनं प्रधानं रच-येत् लेष्ट्रपाषाणादिव्यदृष्टलात् । स्ट्रादिव्यपि कुस्मकारा-द्यिष्ठितेषु विभिष्टाकारा रचना दृग्धते, तदत् प्रधानस्थापि

वर्षः। इत्यं विचिचं जगचेतनानधिष्ठिता जडप्रकृतिः क्यं रचयेत क-यमपीलर्थः। यचेतनानधिष्ठितमचेतनं तन्न कार्यकारीति वाप्तिम् ता-तर्कम्लभृतामाद्य। लोख्ति। चेतनाप्रेरितेष लोखादिष कार्यका-कारितादर्भनादिव्यर्थः। किञ्चानादिजडप्रकृतिः चेतनाधिष्ठाता परि-गामिलान्मदादिवदिखाइ। मदिति। नन् मदादिहराने दयमपालि अचेतनलं चेतनाधिछितलञ्चेति, तत्र परिणामिलहेतारचेतनलमेव व्यापकं स्टादिखरूपात्तेगानारङ्गलात् नतु चेतनाधिष्ठितलं व्यापकं, तस्य म्दादिवा ह्यु का नादिसाये द्वलेन विहर द्वाता, तथा च परि-णामिलेऽपि मूलप्रक्तरेचेतनलधर्मेणैव योगोा न चेतनताधिष्ठितलेनेला-प्रञ्जा निषेधति । न चेति । महानसद्यान्तेऽन्तरङ्गस्यापि महानसख-रूपस धुमयापकलं नास्ति तद्भिवस विच्यक्तसामि वक्केस्तरसीय-न्तरङ्खं व्यापनाले प्रयोजनं न भवतीति भावः। निच्च यदचेतनं तचेतनाधिष्ठितमेव परिणमते इत्यङ्गीकारवाधकाभावात् प्रत्यत श्रत्य-न्यहाच तथाक्षीकार्यमित्याह । न चैवं सतीति । सुखदुःखमीहान्व-यादिति हेतीरसिद्धियोतनार्थं सूत्रे चकारमाह । अन्वयायनुपपत्ते-खेति । नानुमानं \*युक्तमित्यर्थः । खादिप्रब्दः परिमाणादिग्रहार्थः। श्ब्दादीनां वाह्यतानुभवादान्तरसुखाद्यात्मनत्मसिद्धं तिविभित्तत्वाच । न हि निमित्तनैमित्तवयारभेदेन यागाऽक्ति दख्घटयारदर्भनादि-

<sup>\*</sup> युक्तमित्यन्वयः इति से १ पुः।

चेतनान्तराधिष्ठितलप्रमङ्गः, न च सदाद्युपादानस्बद्धपयपाय-येनैव धर्मेण मूलकारणमवधारणीयं, न वाह्यकुमाकारादि-य्यपाययेणेति किञ्चित्त्यामकमस्ति, न चैवं सित किञ्चिदि-स्थाते प्रत्युत श्रुतिरनुष्टद्यते \*चेतनकारणलसमर्पणात्, त्रतो-रचनानुपपत्तेश्च हेताः नाचेतनं जगत्कारणमनुमातयं भवति। त्राच्याद्यनुपपत्तेश्चेति च प्रब्देन हेतारिसिद्धं समुचिनोति। न हि वाह्याध्यात्मिकानां भेदानां सुखदुःखमाहात्मकतया-

वर्षः। किञ्च यदि घटे सदत सुखादिकं प्रव्दादावन्वितं स्थात् तर्षि सर्वेरिविश्रेषेण सुखादिकम्पलभ्येत घटे स्दन्न तथापल व्यरस्तीति यो-ग्यान्पलब्धा हेलभावनिश्वय इत्याह। प्रव्दादीति। विषयस्वैनलेऽपि पुरुषवासनावैचित्र्यात् नस्यचित् सुखनुद्धिः नस्यचिद्दःखनुद्धिः नस्यचि-को इब्दिर्ध्यते (तो विषयाः सुखाद्यात्मका न भवन्ती वर्धः। एवं समन्वयादिः(त हेतुं दूषियला परिमाणादि हेतून् दूषयति। तथेति। बुद्धादीनां परिमितलेन संसर्गपूर्वनलिसद्धी संस्टान्यनेनानि स-त्त्वरजन्तमांसि सिथान्ति एकसिन् संसर्गासम्भवात् न ब्रह्मसिडि-रिति साह्यस्य भावः। किमिदं परिमितत्वं, न तावदेशतः परिच्छेदः, पचान्तर्गताकाणे तस्याभावेन भावासिङ्गः, नापि कालतः परिच्छेदः, साङ्खीः कालस्यानङ्गीकारात् अविद्यागुग्यसंसर्गेण सिडसाधनाच, नापि वक्ततः परिच्छेदः सत्त्वादीनां परस्परं भिन्नत्वे सत्वपि साधाभा-वेन यभिचारादिला ह। सत्त्वेति। यदुत्तं कार्यकारणविभागे। यच समाप्यते तस्रधानमिति तद्र ब्रह्मणि मायायां वा समाप्तिसम्भवात। न च यः कार्यस्य विभागः स चेतनानिधिष्ठिताचेतने समाप्त इति चा-प्तिरस्ति सर्वत्राचेतनेषु चेतनाधिष्ठानदर्शनादित्या ह। कार्येति। रतेनाविभागोऽपि वाखातः। यत्तु यत्यरिमितं तदवक्कप्रकृतिपूर्वक-

<sup>\*</sup> चेतनकारण्यमपंणादिति का॰ वर्ध॰।

ऽत्वय उपपद्यते, सुखादीनामन्तर्त्तप्रतीतेः प्रव्यादीनाञ्च तद्रूपलप्रतीतेः तिल्लिमन्तलप्रतीतेश्च प्रव्याद्यविशेषेऽपि च भाव-नाविशेषात् सुखादिविशेषोपच्छोः, तथा परिमितानां भेदा-नां मूखाङ्करादीनां संमर्गणूर्वकलं दृष्ट्वा वाद्याध्यात्मिकानां भेदानां परिमितलात् संसर्गणूर्वकलमनुमिमानस्य सन्तर्जस्त-ममामपि संसर्गणूर्वकलप्रसङ्गः परिमितलाविशेषात्। कार्य-कारणभावस्तु प्रेचाणूर्वनिर्मितानां प्रयनामनादीनां दृष्टद्दति न कार्यकारणभावात् वाद्याध्यात्मिकानां भेदानामचेतनपूर्वकलं प्रकृतं कस्पयितुं॥

### प्रवृत्तेश्व ॥ २ ॥

त्रास्तां तावदियं रचना तत्सिञ्चर्या या प्रवृत्तिः साम्याव-स्थानात् प्रचृतिः सत्तरजस्तमसां त्रङ्गाङ्गिभावरूपापत्तिर्विणि-

मिति यासन्तरं तस्यापि गुणेखनादिषु परिमितेषु यभिचारः, रतेन सदृण्योरेव प्रकृतिविकारभावाद्चेतनविकाराणामचेतनमेव प्रकृतिरिति निर्क्तं। चेतनाधिखिताचेतनप्रकृतिकत्वेऽपि सादृश्यो-पपत्तेः न विलच्चणतादित्यच सादृश्यनियमस्य निर्क्तत्वाच, रवं चेत-नाधीनकारणण्क्तितः कार्यप्रकृतिसम्भवात् प्रक्तितः प्रवृत्तिलिङ्गमन्य-यासिद्धमिति भावः॥

खतन्त्रमचेतनं कारणलेन नानुमातयं तस्य स्थ्यार्थं प्रवत्तरन्पपत्ते-रिति चकारेणान्पपत्तिपदमनुष्ठच्य सूत्रं योजनीयं। रचनाप्रविचाः को भेद र्याण्ड्य प्रवत्तिस्हपमाद्य। साम्येति। गुणानां किल साम्या-वस्या तत्त्वानां प्रलयः, तदा न किञ्चित् कार्यं भवति प्रलयाभावप्रसङ्गात् एकार्यसाभिम्खप्रदक्तिता मापि नाचेतनस प्रधानस स्वत-न्त्रस्थापपद्यते म्टदादिस्यदर्भनात् रथादिषु च। न हि मृदादया रथादया वा खयमचेतनाः मनः चेतनैः कुला-लादिभिर्यादिभिनानिधिष्टिता विशिष्टकार्याभिमुखप्रवत्तया दृश्यनो । दृष्टाचादृष्टिसिद्धिः \* अतः प्रवृत्यनुपपत्तेरिप हेता-र्नाचेतनं जगत्कारणमनुमातयं भवति। ननु चेतनस्यापि प्रवित्तः केवलख न दृष्टा सत्यसेतत्, तथापि चेतनसंयुक्तख <sup>†</sup>रथादेरचेतनस्य प्रवृत्तिर्दृष्टा, नलचेतनसंयुत्तस्य चेतनस्य प्रवः-त्तिर्दृष्टा, किं पुनरच युक्तं यिसान् प्रवृत्तिर्दृष्टा तस्य सा दित

किन्वादी साम्यच्यतिरूपं वैषम्यं भवति ततः कस्यचित् गुगस्याङ्गिलम्-इतलेन प्राधान्यं कस्यचिदक्तलं ग्रेषलिमियक्ताक्तिभावे। भवति, तिसन र्संति मच्दादिकार्थेात्यादनात्मिका प्रवित्तः, तया विविधकार्यविन्यासी रचनेति भेद इत्यर्थः। गुणानां प्रवृत्तिः चेतनाधिष्ठानपृर्विका प्रवृत्ति-लाइचादिप्रवित्विदिखाह । सापीति। विपद्ये खतन्त्रे प्रवच्यन्पपत्ति-रिवर्धः। केचित् भेदानां प्रस्तिमात्तिमत्त्वाचेतनानधिष्ठिताचेतन-प्रकृतिकलमिति प्रक्तितः प्रवृत्तिरिति लिङ्गं याचच्ते । अस्यापि गुणेषु यभिचारः नार्यत्वे विशेषणे च विरुद्धताप्रयत्तिशक्तिले सति नार्यतस्य घटादिष चेतनाधिष्ठितप्रक्षतिकाले ने। साध्यविरुद्धेन याप्तिदर्भनादिति 'प्रवत्तेख' इति सुचेगा चापितं। ननु लेकि खतन्त्राचेतनानां प्रवृत्त्यदर्श-नेऽपि प्रधाने सा प्रवृत्तिः सिध्यतु तत्राह । दृष्टाचेति । चनुमानण्रगस्य तव दृष्टान्तं विनाऽतीन्त्रियार्थसिद्धयोगादिति भावः। ननु प्रधानस्य प्रवृत्तिं खख्यता चेतनस्य स्टेश प्रवृत्तिर्वाचा सा न युक्तेति सांखाः ग्रङ्कते। निन्वति। शुद्धचेतनस्य प्रवृत्त्ययोगमङ्गीकरोति। सत्यमिति। तर्द्धि केवलस्याचेतनस्य प्रवृत्तिसिद्धिरन्थया स्रष्ट्यायोगात् तचा छ। तथापीति । क्रेवलस्य चेत्रकस्य प्रवृत्ताविष चेत्रनाचेत्रनयोर्मिथः सन्ब-

<sup>\*</sup> इत्यतः इति का० वर्धे ।

<sup>†</sup> रथादेरिति वर्धः काः प् नास्ति।

उत्यक्षंयुक्तस्य दृष्टा तस्वैव मेति। ननु यिसान् दृश्यते प्रवृक्तिस्यवैव मेति युक्तं उभयोः प्रत्यचलात्, न तु प्रवृत्याश्रयलेन केवलश्चे-तना रथादिवत् प्रत्यचः। प्रवृत्याश्रयदेश्चादिमंयुक्तस्वैव तु चेत-नस्य सङ्गाविषिद्धः केवलाचेतनरथादिवैलच्छं \*जीवदेशस्य दृष्ट-मिति, श्रत एव च प्रत्यचे देशे मिति चैतन्यस्य दर्भनात्, श्रमिति चादर्भनात् देशस्वैव चैतन्यमपीति लोकायतिकाः प्रतिपन्नाः, तस्मादचेतनस्वैव प्रवृक्तिरिति। तदिभधीयते, न ब्रूमो यिसा-न्वचेतने प्रवृक्तिर्ध्यते न तस्य मेति, भवति तु तस्वैव सा, सापि चेतनाङ्गवति दति ब्रूमः, तङ्गावे भावात् तदभावे चाभावात्। यथा काष्ठादिव्यपाश्रयापि दाश्यकाशादिलच्छा विक्रियाऽनु-पलभ्यमानापि चकेवले ज्वलने ज्वलनादेव भवति तत्यंयोगे दर्श-

न्धात् खिष्ठप्रवित्ति शिवः। इमं वेदान्तिसिद्धान्तं सांख्ये दूषयति। निन्ति। सर्वा प्रवित्तरचेतनाश्रयेव दृष्टा न त्वेतनसम्बद्धेनापि
चेतनस्य क्षचित् प्रवित्तर्द्धाः तस्माद्म चेतनात् खिष्टिरित्यर्थः। मतद्वयं श्रुता मध्यस्यः एच्छति। किं पुनिरिति। यस्मिद्मचेतने रथादौ
प्रवित्तर्देष्टा तसीव सा न चेतनस्त्र चेतुरिति किं सांख्यमतं साधु
उत येन चेतनेनाश्वादिना संयोगादचेतनस्य प्रवित्तस्त्रयुक्ता सेति
वेदान्तिमतं वा साध्विति प्रश्नार्थः। सांख्य चाहः। नन्विति। उभयोः
प्रवित्तस्त्रश्रययेशिर्व्ययः। स्वाद्यचेत्रव्यप्तत्त्वर्यः
प्रवित्तस्त्रवाद्ययेशित्यर्थः। दृष्टाश्रयेशिव प्रवत्तेरुपपत्तावद्यचेतनप्रचित्तनं कत्त्येति भावः। चात्मनेऽप्रव्यच्ति कथं सिद्धिस्त्रचाहः। परत्तिति। जीवदेषस्य रथादिभो वेत्वच्यः प्रागादिमन्तं तिङ्गं दृष्टमिति कत्वा चेतनस्य सिद्धिर्व्यन्यः। जीवदेषः सात्मकः प्रागादिसन्त्वात् यितरेकेण रथादिवदिव्यात्मसिद्धिरिवर्षः। देष्टप्रयत्तिः

<sup>\*</sup> जीवदे इस्प्रेति का॰ वर्षं । 🕴 चैतन्येति टीका।

नात् तिद्योगे चादर्भनात् तदत् लोकायितकानामिष चेतन
एव देहे। उचेतनानां रथादीनां प्रवर्तको दृष्ट द्रत्यविप्रतिषिद्धं
चेतनस्य प्रवर्तकलं। ननु तव देहादिमंयुक्तस्याप्यात्मना विज्ञानस्वरूपमाचायितिरेकेण प्रवत्यनुपपत्तेरनुपपन्नं प्रवर्तकलमितिचेत्, न, श्रयस्कान्तवद्रूपादिवच प्रवत्तिरहितस्यापि प्रवर्तकलोपपत्तेः। यथाऽयस्कान्तो मणिः स्वयं प्रवत्तिरहितोऽप्ययमः
प्रवर्तको भवति, यथा च रूपादयो विषयाः स्वयं प्रवत्तिरहिता श्रपि चनुरादीनां प्रवर्तका भवन्ति, एवं प्रवित्तरहिता श्रपि चनुरादीनां प्रवर्तका भवन्ति, एवं प्रवित्तरहितोऽपीयरः मर्वगतः मर्वातमा मर्वज्ञः मर्वप्रक्तिस्य मन् मर्वं
प्रवर्तयेदित्युपपन्नं, एकलात् प्रवत्त्यभावे प्रवर्तकलानुपपत्ति-

साअयादनीन ज्ञानवता सहभूताप्रश्तिलाद्रयप्रश्तिवत् इत्यनुमा नान्तरस्चनाय प्रवच्याश्रये युक्तं, सद्भावसिद्धिरेव न प्रवर्तकलिमित्ये वकारार्थः। चनुमितस्य सद्भावमात्रेण प्रयक्तिहेत् सर्ववाकाप्रस्य हितुल्यसङ्गादिति भावः। चात्मनः प्रत्यक्तले चार्वाकाणां समीऽिष किङ्गमित्याह। चत रवेति, च्यप्रत्यक्तादेवेत्यर्थः। देहान्यात्मनः प्रत्यक्तले समासम्भवादिति भावः। दर्भनात्, प्रवक्तिचेतन्ययोरितिप्रेषः। प्रवक्तिं प्रत्याश्रयत्वमचेतनस्यैवेत्यक्तमङ्गीद्यत्य चेतनस्य प्रयोजकलं सिद्धान्ती साध्यति। तद्मिधीयत इति। रथादिप्रवक्तावश्वादिचेतनस्यान्वयव्यतिरेको स्मुटी, ताभ्यां चेतनस्य प्रवर्तकलं वाह्यानामिष सम्मतमित्याह। लेतियतिकानामपीति। यः प्रवर्तकः सः खयं प्रवर्तिमानश्वादिवदिति व्याप्तरात्मानि व्यापकाभावाद्य प्रवर्तकलमिति कश्चिक्तः। निनिति। मण्यादे। व्यभिचाराद्य व्यक्तिसक्ति। परिहरति। नेति। वन्नुतः रकलिऽपि कल्पितं देतं प्रवर्त्वमक्तोत्याह। नाविदीति। चिवद्यया कल्पिते नामरूपप्रपचे तयैवाविद्यारूपया

रिति चेन्न, अविद्याप्रत्युपस्यापितनामरूपमायावेशवशेनासकत् प्रत्यक्तलात, तस्मात् सभावति प्रवित्तः सर्वज्ञकार्णले न लचे-तनकारणले॥

## पयोऽम्बुवच्चेत् तचापि ॥ ३॥

स्वादेतत्, यथा चीरमचेतनं खभावेनैव वस्वविद्युये प्रव-र्तते, यथा च जलमचेतनं खभावेनैव लोकोपकाराय खन्दते, एवं प्रधानमण्चेतनं खभावेनेव पुरुषार्थिसद्ध्ये प्रवर्तिष्यत इति। नैतत् साध्चते। यतस्तवापि पयोऽस्ने । यतस्वि । यो । प्रवित्तिरित्वन्मिमीमई, उभयवादिप्रसिद्धे रथादावचेतने के-वले प्रवत्त्रवात्। शास्त्र \* चाऽपु तिष्ठन्नद्भोऽनारा चा-उपाउन्तरी यमयति एतस्य वाचरस्य प्रशासने गार्गि प्राची-उन्या नद्यः खन्दनों दह्येवंजातीयकं समस्तस्य लेकिपरि-खन्दितस्थेयराधिष्ठिततां आवयति, तसात् साध्यपचनिचित्र-लात् पचाऽम्वदित्यनुपन्यामः, चेतनायास धेनाः 'सिहेनेक्क-या पयमः प्रवर्तकलोपपत्तोः, वत्सचीषणेन च पयस त्राक्षय-

मायया य चावेश चिदात्मनः कल्पितः सम्बन्धः तस्य वशः सामर्थ्यं तेना-न्तर्यामिलादिकमी खरसे वृक्षलात्र ची दावसर इत्यर्थः ॥

चानादिजडस्य प्रवित्तस्वेतनाधीना प्रवित्तताद्रयादिप्रवित्तिविति स्थितं, तत्र चीरादी यभिचारमाण्ड्य तस्यापि पचसमलेने तात-मानादाममेन च साधासिद्धेर्न यभिचार इति सूत्रं याच्छे। सादे-तदिवादिना। साध्यपचेति। साध्यवता पचेण तुल्यलादिवार्यः। चन्यन्यासी न यभिचारभूमिरिति यावत्। चीरे प्रवर्तनत्वेन धेन्वारेः

<sup>\*</sup> योऽप्तु तिष्ठन् योऽपोन्तर इति का॰ वर्ष०। † स्तेचेच्च येति का॰ वर्ष०।

माणलात्। न चाम्बुनेऽयायान्तमनपेचा निस्तभ्रयायपेचलात् स्वन्दनस्य। चेतनापेचलं तु सर्वचेषदिर्शितं। 'उपसंहारदर्शना-न्नेति चेन्न चीरबद्धि' [२।१।स्व॰२४।] द्रत्यत्र तु वाह्यनिमित्त-निरपेचमपि स्वात्रयं कार्यं भवतीत्येतिश्वोकदृष्ट्या निदर्शितं, ग्रा-स्तदृष्ट्या पुनः सर्वचैवेश्वरापेचलमापद्यमानं न पराणुद्यते॥

#### व्यतिरेकानवस्थितेश्वानपेचलात् ॥ ४॥

साह्यानां चया गुणाः सास्येनावितष्टमानाः प्रधानं, न तु
तद्यातरेकेण प्रधानस्य प्रवर्तकं निवर्तकं वा किञ्चिदाञ्चमपेच्यमविस्यतमस्ति, पुरुषस्द्रदामीनां न प्रवर्तको न निवर्तक इति,
ऋतोऽनपेचं प्रधानं, ऋनपेचलाच कदाचित् प्रधानं महदायाकारेण परिणमते, कदाचित्र परिणमत द्रायेतद्युक्तं, ईश्वरस्य तु सर्वज्ञलात् सर्वभ्रक्तिमत्त्वात् महामायलाच प्रवत्यप्रवत्ती न विरुध्येते॥

सत्ताच न यभिचार ह्याह। चेतनायाखेति। उपदर्शितमनुमाना-गमाभां इति श्रेषः। सूचकारस्य 'चीरविद्ध' 'तचापि' इति च वक्षः पूर्वीपरिवरोधमाश्च लोकट्या शास्त्रद्या च सूचदयिमयविरोध-माह। उपसंद्यारित॥

चासु प्रधानस्यापि धर्मादि कर्म पुरुषे। वा प्रवर्तक हत्याण्ड्य सूचं प्रवन्तं तद्याचि । सांस्थानामित्यादिना। प्रधानव्यतिरेकेण कर्मणोऽनविस्यतेः पुरुषस्थादासीनतात् कदाचित् स्टिप्परितः कदाचित् प्रवय हत्ययुक्तमित्यर्थः। कर्मणोऽपि प्रधानात्मकस्याचेतनतात् सदाऽसत्त्वाच न कादाचित्वप्रस्तिनियामकलमिति भावः॥

#### अन्यचाभावाच न त्णादिवत् ॥ ५॥

सादेतत्, यथा हणपद्मवीदकादि निमित्तान्तर्निरपेचं खभावादेव \*चीराद्याकारेण परिणमते, एवं प्रधानमपि मह-दाद्याकारेण परिणंखत इति। कथं निमित्तान्तरिनरपेचं ह-णादीति गम्बते, निमित्तान्तरानुपलक्षात्। यदि हि किञ्च-निमित्तान्तरमुपलभेमि तता यथाकामं तेन तेन निमित्तेन ल्णाच्पादाय चीरं ममाद्येमिच, न तु ममाद्यामचे, तसात् खाभाविक खुणादेः परिणामः तथा प्रधानस्थापि स्थादिति। श्रवीच्यते, भवेत् हणादिवत् प्रधानस्य स्वाभाविकः परिणा-मी यदि हणादेरिप खाभाविकः परिणामीऽभ्यूपगम्येत न लभ्यु-पगस्ते निमित्तान्तरोपल्छे:। कथं निमित्तान्तरोपल्छि-रन्य चाभावात्, धेन्वैव ह्युपयुक्तं त्रणादि चीरीभवति न प्रहीण-मन जुदा च्पयुक्तं वा। यदि दि निर्निमि समेतत् स्था द्शेनुगरी-रसम्बन्धादन्य चापि ल्णादि चीरी भवेत्। न च यथाका मं मानुषेर्न प्रकां समाद्यितुसित्येतावता निर्निमत्तं भवति, भ-वति हि किञ्चित् कार्यं मानुषसम्पादं किञ्चिद्दैवसम्पादं। मन्या त्रपि च मक्रुवन्येव खोचितेनीपायेन हणायुपादाय चीरं

पुनरिप दृष्टान्तवलात् प्रधानस्य स्वत स्व नादाचित्नप्रवृत्ति-रित्याशङ्घ निषेधिति स्वकारः। स्राच्यवियादिना। एक्ति। कर्षामित। उत्तरं। निमित्तान्तरेति। धेन्यादिनिमित्तान्तरमस्तीति सिद्धान्तयति।

<sup>\*</sup> चीराकारेणेति वर्ध० का०।

<sup>†</sup> किञ्चिन्निमित्ति का॰ वर्षे ।

समादियतं, प्रस्तं चि चीरं कामयमानाः प्रस्तं घासं धेनुं चारयन्ति, तत्र प्रस्तं चीरं लभन्ते, तसान्न वणादिवत् सा-भाविकः प्रधानस्य परिणामः॥

## ऋम्युपगमेऽप्यर्थाभावात् ॥ ६ ॥

खाभाविकी प्रधानस्य प्रवृक्ति भवित इति स्वापितं, श्रयापि नाम भवतः श्रद्धामनुक्ष्यमानाः खाभाविकीमेव प्रधानस्य
प्रवृक्तिमस्यपगच्छेम तथापि देषोऽनुषच्येतेव, कुतः, श्रयाभावात्। यदि तावत् खाभाविकी प्रधानस्य प्रवृक्तिः न किञ्चिद्वयदपेचत दत्युच्यते तते। यथैव महकारि किञ्चिन्नापेचते एवं प्रयोजनमपि किञ्चिनापेचित्यत दत्यतः प्रधानं पुरुषस्याधें साधियतुं प्रवर्तत इतीयं प्रतिज्ञा हीयेत। स यदि ब्रूयात् सहकार्येव केवलं नापेचते न प्रयोजनमपीति, तथापि प्रधानप्रवृक्तेः
प्रयोजनं विवेक्तव्यं भागा वा स्वाद्यवर्गा वा उभयं वेति। भा-

अत्री अत इति । प्रचीमं नष्टं । यदुत्तं चीरस्य खेच्च्या सम्पादयितु-मण्कात्वात् खाभाविकालिमिति तचाच । न च यथाकाममिति ॥

प्रधानस्य न सतः प्रश्नाः, सतः प्रयन्त्रभुपग्रमे पुरुषार्थस्यापपेन्ताः भावप्रसङ्गादिवेनोऽर्थः, तनेष्ठापत्तं निरस्यति। इत्यतः प्रधानमिति। उत्तप्रसङ्गस्यते प्रतिचाद्यानिः स्वादिवर्थः। स्वर्थासम्भवात्र सतः प्रश्निति व्यर्थान्तरं प्रङ्गापूर्वनमाद्य। स यदीव्यादिना। प्रयोजनमपेन्तितः चेदत्तव्यमित्याच। तथापीति। कूटस्ये पुरुषे सतः सुखादिरूपस्याति- प्रयस्याधातुमण्कालादध्यासानङ्गीनाराच भोगो न युत्तः, निच्च प्रधानप्रस्तिमार्थले मोच्चहेतुविवेन खात्रभावाद्यनिर्मान्त्रप्रसङ्गस्य, चप-

गसेत् कीहृशोऽनाधेयातिशयस पुरुषस भागा भवेदिन भांचप्रमङ्गस्य। त्रपवर्गसेत् प्रागपि प्रवृत्तेरपवर्गस सिद्धलात् प्रवत्तिर्नार्थका स्थात् शब्दा सनुपलिक्षिप्रमङ्गस्य। उभयार्थतास्यपगमेऽपि भाकत्यानां प्रधानमात्राणामानन्यादिन भाष्यप्रमङ्ग एव। न चौत्युक्त्यनिष्टत्त्यर्था प्रवृत्तिः, न हि प्रधानस्याचेतनस्थात्युक्तं सम्भवति, न च पुरुषस्य निर्मलस्य। दृक्षिक्तिसर्गशकिवैयर्थभयासेत् प्रवृत्तिः तर्हि दृक्षशक्त्यन् सर्गशक्तनुक्तिदात् संसारानुक्तेदादिन भाष्यप्रमङ्ग एव, तस्यात् प्रधानस्य
पुरुषार्था प्रवृत्तिरित्येतद्युक्तं॥

## पुरुषाःसवदिति चेत् तथापि ॥ ७ ॥

स्थादेतत्, यथा कश्चित् पुरुषा दृक्शक्तिसम्पन्नः प्रवित्त-शक्तिविद्योनः पङ्गुरपरं पुरुषं प्रवित्तिशक्तिसम्पन्नं दृक्शक्तिवि-

मुरवाम्मवदिति। प्रधानस्य स्नातन्त्यं पुरुषस्त्रीदासीन्यञ्चान्युपेतं त्यज्यते

वर्गार्थले खरूपावस्थानरूपयुक्तेः खतः सिद्धलात् प्रवृक्तिवयय्यं भागा-भावप्रसङ्गच्चेय्यं। हतीयं दूषयति। उभयार्थतेति। मीयन्ते भुच्यन्त इति माचा भाग्याः। श्रीत्मृक्यनिरुच्ययं यथा कियास प्रवर्तते लोकः पुरुषस्य विभाचार्यं प्रवर्तते तददयक्तमिति कारिकोक्तं दूषयति। न चेति। श्रीत्मृक्यमिच्छाविश्रेषः केवलजडस्थात्मने वा न युक्त इत्यर्थः। श्रात्तः पुरुषस्य दक्षिक्ताः चिद्रूपलात्, चित्तं च प्रधानस्य सर्ग-श्रातः चिग्रुग्यलात्, तथाः श्रक्योर्द्रश्यस्थिं विना सार्थक्यायागात् प्रधानस्य स्था प्रदक्तिरिति चेत्र श्रक्योर्वत्यलात् स्थिनियलापित-रित्याच। दक्ष्मिति॥ पुरुषस्य प्रवर्तकतं निरुक्तमि दशान्तेन पुनराश्च्य निवधित।

हीनं श्रन्धमधिष्ठाय प्रवर्तयति, यथा वाऽयस्कान्तोऽसा खय-मप्रवर्तमानाऽष्ययः प्रवर्तयति, एवं पुरुषः प्रधानं प्रवर्तियथ-तीति दृष्टान्तप्रत्यवेन पुनः प्रत्यवस्थानं। श्रनीस्थते तथापि नैव दे । षा निर्भी चे । इस्प्रेंग हानं तावदे । ष अपनित प्र-धानस्य स्वतन्तस्य प्रवत्यभ्युपगमात्, पुरुषस्य च प्रवर्तकत्वान-सुपगमात्। कथञ्चोदासीनः पुरुषः प्रधानं प्रवर्तयेत्। पङ्गरपि हि त्रन्धं पुरुषं वागादिभिः प्रवर्तयति, नैवं पुरुषस्य कञ्चित् प्रवर्तनचापारोऽस्ति, निक्तियलात् निर्गुणलाच। नाष्ययस्तान्त-वत् मनिधिमाचेण प्रवर्तयेत्, मनिधिनित्यलेन प्रवन्तिनि-त्यवप्रमङ्गात्। त्रयस्कान्तस्य तु त्रनित्यः मनिधिरस्ति, स्वया-पारः सिन्धिः परिमार्जनाद्यपेचा चास्यास्तीत्यनुपन्यासः पुरु-षाम्मवदिति । तथा प्रधानस्थाचैतन्यात् पुरुषस्य चौदासीन्यात् हतीयस्य च तयोः \*सम्बन्धियतुर्भावात् सम्बन्धानुपपत्तिः। याग्यतानिमित्ते सम्बन्धे याग्यतानुच्छेदादनिर्मेषचप्रमङ्गः।

इति वदन्तं सांख्यं प्रयाद्य । जयबित । पुरुषस्य परिसान्दः प्रयलगुणा वा नात्तोति वर्त्तुं चेतुद्दयं। प्रधानपुरुषयोनियलात् यापिताच नियः सिद्धिः, अभानत्तु परिमार्जनस्जुलेन स्थापनमः
नियसिद्धिस्ति यापाराऽत्तीयनुपन्यासः, न समदृष्टान्तेषम्यासो
भवतीयर्थः । ननु चिज्जडये।द्रेष्टृदृष्टभावयेग्यताऽत्ति, तया तद्भावः
सम्बन्ध इत्यत चाद्य । योग्यतेति । चिज्जडल्क्ष्पाया योग्यताया नियतात् सम्बन्धनियलापत्तिरियर्थः । यथा स्वतन्त्रप्रधानप्रदित्तपद्यो
भोगोऽपवर्ग उभयं वा फलमिति विकल्य दूषितः, एवं पुरुषा-

पूर्ववचे हायर्थाभावे। विकल्पयितयः। \*परमात्मनसु खरूपय-पात्रयमादासीन्यं मायायपात्रयञ्च प्रवर्तकलमित्यस्यतिषयः॥

### ऋङ्गिलानुपपत्तेश्व ॥ ८॥

द्रतश्च न प्रधानस्य प्रवित्तर्वकत्यते, यद्धि मत्तर्जस्य-मसामन्योन्यगुणप्रधानभावमृत्वृच्य सास्येन स्वरूपमाचेणाव-स्थानं सा प्रधानावस्था, तस्थामवस्थायामनपेचस्वरूपाणां स्वरू-पप्रणाश्वभयात् परस्परं प्रत्यङ्गाङ्गिभावानुपपत्तेः । वाद्यस्य च कस्यचित् चेशभियतुरभावाद्गुणदेषम्यनिमित्तो महदाद्युत्पादे। न स्थात्॥

# अन्ययानुमिती च ज्ञशक्तिवियागात्॥ ८॥

त्रयापि खादन्यथा वयमनुमिमीमहे यथा नायमन-न्तरी देशः प्रमञ्चेत । न ह्यनपेचखभावाः कूटखायासाभिगुणा

धीनप्रधानप्रवित्तपचोऽपि पालाभावेन दूषणीय इत्याह। पूर्वव-चेति। सिद्धान्ते परमात्मन उदासीनस्य कथं प्रवर्तकत्वमित्याण्र झाह। परमात्मेति। सांस्थमते उभयं विरुद्धं †त्यक्तत्वात् चसान्मते कित्यता-कित्यतयारविरोध इत्यतिण्यः॥

् किं प्रधानावस्था क्रूटस्थवित्रया उत विकारियो, चार्य देषिमा ह। तस्यामिति। चङ्गाङ्गभावे साम्यस्वरूपना प्रः स्यात्, ततः के। टस्यभङ्ग इति भयादङ्गाङ्गलानुपपत्तेः स्रष्ट्यनुपपत्तिरियर्थः। दितीयं दूषयति। वाह्यस्थेति। चिरका वस्थितस्य साम्यस्य चुतौ निमित्तं वाच्यं तत्रास्तीर्थः। ग्राणानां मिथोऽनपे चस्यभावता इसते। वैषम्यमियः क्षं, तवः हेल-

गुणाना मिघाऽनपचलभावलात स्ता वयस्यामळुक्का, तत्र इल-सिद्धिमाण्ड्य सूत्रकारः परिहर्रत। अन्ययेति। अनपेचसस्यभावा-

<sup>\*</sup> परमाताबह्पिमिति टी॰। † सत्यवादिति से।० टी० २।

त्रभुपगम्यन्ते प्रमाणाभावात्। कार्यवंशेन तु गुणानां खभावा-ऽभ्यपगम्यते, यथा यथा कार्यात्पाद उपपद्यते तथा तथा एतेषां खभावाऽभ्यपगन्तयः, चलं गुणदृत्तमिति चास्त्रभ्यपगमः, तस्मात् माम्यावस्त्रायामि वैषम्यापगमयोग्या एव गुणा श्रव-तिष्ठम्त दति। एवमि प्रधानस्य श्रम्मिवियोगाद्रचनानुपप-त्याद्यः पूर्वेक्ता देषास्तद्वस्था एव। श्रम्मिमिप लनुमिमानः प्रतिवादिलान्त्रवर्तेत, चेतनमेकमनेकप्रपञ्चस्य जगत उपा-दानमिति ब्रह्मवादप्रमङ्गात्। वैषम्योपगमयोग्या श्रिप गुणाः माम्यावस्थायां निमित्ताभावान्नेव वैषम्यं भजेरन् सति प्रम-च्यत एवायमनन्तरे।ऽपि देषः॥

### विप्रतिषेधाचासमञ्जसं॥ १०॥

परस्परविरुद्धश्वायं माङ्खानामभ्युपगमः, कचित् महेन्द्रि-याः श्रुकामन्ति कचिदेकाद्य, तथा कचित्राइतस्तव्यात्रमर्ग-मुपदिशन्ति कचिद इङ्कारात्, तथा कचित् त्रीः श्रुक्तः करणानि

दन्यथा सापे चाले न गुणानामनुमानात् पूर्वस्चो तो दे घो न प्रसच्यते। न चैवमिष सिद्धान्तः कार्यानुसारेण गुणसभावसी-कारादित्या छ। चलं गुणरु चिति। पूर्वस्चे । तार्षा छानप्रकिते । भावमङ्गो छत्यः परिचरति। स्वमपीति। कार्या घे चानप्रतिकाल्पने त्रस्वादः स्यादित्यर्थः। चङ्गीकारं त्यजति। वैष्ठमेति॥

स्वं याचरे। परसारेति। लङ्मात्रमेव ज्ञानेन्त्रियमेकमनेक-

वर्णयन्ति कचिदेकमिति, प्रसिद्ध एव तु शुत्येश्वरकार्ण-वादिन्या विरोधः तद्नुवर्तिन्या च स्प्रत्या, तस्रादयमञ्जसं माङ्खानां दर्भनिमिति। श्रवाह नन्वीपनिषदानामयसमञ्जस-मेव दर्भनं, तष्यतापकचीर्जात्यन्तरभावानभ्यपगमात्। एकं हि ब्रह्म मर्वात्मकं मर्वस्य प्रपञ्चस्य कार्णमस्यपगच्छतां, एक-स्वैवात्मना विशेषा तष्यतापका न जात्यन्तरस्रता द्रायस्यप-गन्तयं स्थात्। यदि चैती तथतापकी एकस्थात्मनी विशेषी स्थातां स ताभ्यां तप्यतापकाभ्यां न निर्मुचीत इति तापापशा-नाये सम्यग्दर्भनमुपदिभत् शास्त्रमनर्थकं स्थात्। न ह्यीष्ण्यप्र-काशधर्मकस्य प्रदीपस्य तदवस्यस्यैव ताभ्यां निर्मीच उपपद्यते। योऽपि जलवीचीतरङ्गफेणाद्यपन्यायस्तवापि जलात्मन एकस वीचादचा विशेषा श्राविभावितराभावक्षेण नित्या एवेति ममानी जलातानी वीचादिभिर्निर्माचः। प्रसिद्ध्यायं तथ-तापकयोजीत्यन्तरभावा लोके। तथा हि त्रर्थी चार्थयान्ये।न्य-

प्रव्दादिज्ञानकारणं पञ्च कर्मेन्त्रियाणि मन्स्रेति सप्तेन्त्रियाणि, ज्ञानेन्त्रियाणि पञ्च कर्मेन्त्रियाणि पञ्च मनस्रोतेकारणः, बृद्धिरहङ्कारो मन इति जीणि, एकमिति बृद्धिरेव, एवं पूर्वापरिवरोधादिति व्याख्याय श्रुतिस्मृतिविप्रतिष्ठेधाचेत्र्यर्थान्तरमाह। प्रसिद्ध इति। तसा-द्भान्तिमृष्ववात् सांख्यप्रास्त्रस्य, तेन निर्देषवेदान्तसमन्वयस्यावि-रोध इति सिद्धं। खमतासामञ्जस्यमसहमानः सांख्यः प्रत्यवित-रुते। स्वाहित। तथा जीवक्तापकः संसारक्तयोर्भेदानङ्गीकाराह्योके प्रसिद्धक्त्यतापक्रभावे। लुप्येतेत्र्यं। विवृष्टोति। एकं हीति। तथा

भिन्नी लच्छेते, यद्यर्थनः खताऽन्याऽथीं न खाद् यसार्थनी यदिषयमर्थिलं म तसार्थी नित्यमिद्ध एवेति तस्य तदिषयमर्थिलं न स्वात्। यथा प्रकाणात्मनः प्रदीपस्य प्रकाणात्योऽथीं नित्यमिद्ध एवेति न तस्य तदिषयमर्थिलं भवति, श्रप्राप्ते स्वर्थे-ऽर्थिनोऽर्थिलं स्वादिति, \*तथार्थस्वाप्यर्थलं न स्वात्, यदि स्वात् स्वार्थलमेव स्वात्, न चैतदस्ति। मम्बन्धिणन्दी ह्येती श्र्यी चार्थ-स्वार्थलमेव स्वात्, न चैतदस्ति। मम्बन्धिणन्दी ह्येती श्र्यी चार्थ-स्वार्थनेत, तथाऽनर्थानर्थिनावपि। श्रिर्थनीऽनुकृलोऽर्थः प्रति-कृलोऽनर्थसाम्यामेकः पर्याद्येणाभाभ्यां मम्बन्धते, तथार्थसान्यीय-स्वात् भ्रयस्वाचानर्थस्वीभावपि पत्रर्थावनर्थ एवेति तापकः स उच्यते, तप्यस्तु पुरुषा य एकः पर्यावेणाभाभ्यां सम्बन्धते दित। तथास्वप्यतापकयोरिकात्यतायां माचानुपपत्तिः। जात्य-

च भेदखवहारलीप इत्यसमञ्जसिमत्यर्थः। ननु तयीरपादानैक्येऽपि
मिथा भेदीऽस्त्येव ययैकवद्भात्मकयोरीरस्त्यप्रकाशयोः, खता न खवहारलीप इत्याशङ्भ वद्गेरिव ताम्यामात्मनी मोच्ची न स्वादित्याह। यदि
चेत्यादिना। ननु सत्यपि धर्मिण सभावनाश्ची मोच्च उपपद्यते, सत्येव
जले वीच्यादिनाशदर्शनादित्याशङ्भ दृष्टान्तासिद्धिमाह। योऽपीति।
किञ्च भेदाङ्गीकारेऽपि सिद्धानः, खनङ्गीकारे लेकिप्रसिद्धवाध इत्याह।
प्रसिद्धञ्चित। खर्षा ह्यर्जनालाभादिनार्थिनं तापयतीति तापकः, खर्थी
तप्यस्त्योरभेदे वाधकमाह। यदीति। खर्षिनीऽन्यस्थार्थस्याभावादर्थिन्ताभाववद्यादन्यस्थार्थनोऽसच्चादर्थलाभावः प्रसच्चेतेत्वाह। तथार्थस्वापीति। प्रसङ्गस्यस्त्वं निराकरोति। न चैतदस्तीति। खर्थलं हि

<sup>\*</sup> तथार्थस्याप्यर्थितमिति का॰ वर्ध॰।

<sup>†</sup> अर्थानथावनर्ध इति सा॰ का॰ वर्ध॰।

न्तरभावे तु तसंयागद्देतुपरिदारात् स्वादिष कदाचिन्नो-चीपपत्तिरिति। श्रवीचाते नैकलादेव तष्यतापकभावान्पप-त्तेः। भवेदेष दोषा यद्येकातात्रायां तप्यतापकावन्यान्यस्य विषयविषयिभावं प्रतिपद्येयातां नलेतदस्ति एकलादेव। न द्याग्निरेकः मनात्मानं दहित प्रकाशयित वा, मत्ययौष्ण्य-प्रकाशादिधर्मभेदे परिणामिले च किम् कूटस्थे ब्रह्माप्ये-कस्मिन् तयातापकभावः समावेत्, क पुनर्यं तयातापकभावः स्थादिति, उचाते किं न पश्चिम कर्मभूती जीवदेहसायस्वा-पकः सवितेति। नन् तिप्तनाम दुः खं सा चेतियतुर्नाचेत-नस्य देइस्थ, यदि हि देइसीव तप्तिः स्थात् मा देइ-नाभे खयमेव नम्यतीति तनाभाय साधनं नैचितयं खादिति,

कामनाविषयलं तच काम्यादन्यस्य कामयितुरसत्त्वात्र स्थात, न हि खार्थलमिक काम्यखीव कामयिळलायागात् तसाङ्गेदीऽङ्गोकार्य इत्यर्थः। इतस भेद इत्याह। सम्बन्धीति। तथानर्थानर्थिनावपि भिन्नावि-त्यन्यः। अर्थानर्थयोः खरूपोक्तिपूर्वनं तापनत्वं स्मुटयति। अर्थि-ने (उनुकूल इति। चदितमते मुक्तेरयोगमुक्ता खमते योगमाइ। जात्य-न्तरेति। तया तप्यया बुद्धा पुरुषस्य संयोगः खखामिभावः तस्य हेतु-रनादिरविवेकसस्य परिचारी विवेकससावियम् सस्यापि परुषस्य कथिदुपचारानोच्छोपपत्तिरिवर्थः। यथा योधगते। जयपराजयो राजन्य पचरिते तथा पुरुषादत्यन्तभित्रबुद्धिगती बन्धमीची पुरुषे उप-चरेंते, तदुक्तं सैव च बध्यते मुचत इति, सिद्धान्तयति । अवेति। किं परमार्घटळ्या तप्यतापक्रभावानुपपत्तिरुचते खवहारटळ्या वा नाद्य इत्याच । नैकलादेवेति । देशिक्सिति श्रेषः। तस्यातमदेशिकं विद्योति। भवेदिखादिना। एतत्तात्त्विनविषयविषयित्वं न त्वत्तीत्वर्थः। यत्र तप्य- उच्यते देशभावे हि केवलस्य चेतनस्य तिप्तर्ग दृष्टा, \*न च लयापि तिप्तर्गाम विकिया चेतियतुः केवलस्थ्यते, नापि देश-चेतनयोः मंहतलं श्रश्चुद्धादिदेशषप्रमङ्गात्। न च तप्तरेव तिप्त-मम्युपगच्छमीति कथं तवापि तप्यतापकभावः। मन्तं तप्यं तापकं रज दित चेत्, न ताभ्यां चेतनस्य मंहतलानुपपन्तेः। मन्तानुरो-धिलाचेतनोऽपि तप्यत द्वेति चेत्, परमार्थतस्तर्षिः नैव तप्यत द्यापतित, द्रवश्वन्दप्रयोगात्, न चेत् तप्यते नेवशन्दे। देा-षाय। न हि दुष्डुभः सर्पद्वेत्येतावता मिविषा भवित सर्पा वा दुष्डुभः द्वेत्येतावता निर्विषा भवित श्रतश्चाविद्याङतोऽयं तप्यतापकभावा न पारमार्थिक द्रव्यस्प्रगन्तव्यमिति, नैवं मित

तापकभावा दथस्त चैवेति व्यवहार पद्मादाय सिद्धान्ती ब्रूते। किं न प्रश्नसीति। दे हस्य तप्यते दे हात्मवादाप निरित प्रश्नते। निन्ति। व्यचेतनस्थैव दे हस्य तिर्मिति वदता साङ्गोन वक्तव्यं किं चेतनस्य केवन्तस्य तिर्मः किं वा दे हसंहतस्य उत तमेः चाहोस्वित् सन्तस्य नाय द्याह। उच्यत इति। न दितीय द्यतीयावित्याह। नापीत्यादिना। चन्तुर्धे प्रञ्चते। सन्ति। सन्तरमिति। सन्तरमित्याक्षायतापक्रत्वे पुरुषस्य बन्धाभावाच्छास्यार स्थवेयर्थे मिति परिहरित। न ताभ्यामिति। व्यसङ्गत्वे प्रमुख्य तप्यसन्त्वप्रयिति परिहरित। न ताभ्यामिति। वर्षः इत्वे प्रमुख्य चलनविन्मण्येव तिमिरित्यस्यत्य चामत इत्वाह। परमार्थत इति। इवम्बद्धमाचेया क्यं मित्या तत्यवमम इति चेनदुच्यते। इवम्बद्धस्त्रप्यवृद्धसम्बसादस्यं ब्रूते, तच्च सादस्यं पुरुषस्य तप्यत्वरूपवेत् क्ति। स्वित्यस्ति। न चेदिति। पुरुषे। वस्तुनक्तित्रमृत्यस्वेदिवप्रव्ये। न दे। वाय मिष्यातिमपरत्वादित्यर्थः। मिष्यानस्तिप्रस्थिदेवप्रव्ये। विवाय सिष्यातिमपरत्वादित्यर्थः। सिष्यानस्तिप्रस्थिवेद्यस्य दे। इति चेन्नेत्याह। नहीति। सिवयत्वं निर्विषतस्वेवप्रस्थाद्याह। सिव्याविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठाविष्ठा

<sup>\*</sup> नापोति टी॰।

ममापि किञ्चिद्द्यति। श्रथ पारमार्थिकमेव चेतनस्य तप्यत्नमम्युपगच्छिम तवैव सुतरामनिर्माचः प्रमञ्चेत। नित्यत्वाम्युपगमाच तापकस्य, तप्यतापकश्वाणिनित्यत्वेऽिष सनिमित्तसंयोगापेचत्वात् तिः संयोगनिमित्तादर्शनिवृत्तावात्यनिकः संयोगपरमस्ततञ्चात्यन्तिको मोच उपपन्न दित चेत्,
नादर्शनस्य तमसे नित्यत्वास्युपगमात्। गुणानां चोङ्मवासिभवयोर्गियतत्वाद्वियतः संयोगनिमित्तोपरम दित वियोगस्याप्यनियतत्वात् माङ्खस्वानिर्माचोऽपरिद्दार्यः स्थात्। श्रीपनिषदस्य त्वात्मैकत्वास्युपगमादेकस्य च विषयविषयिभावानुपपत्तेः, विकारभेदस्य च वाचारभणमाचत्रश्रवणादिनर्मोचशक्का स्वप्नेऽिष ने।पजायते। व्यवदारे तु यत्र यथा दृष्ट-

व्यार्थः कित्यत एव द्रष्टवः। साङ्घास्याविद्यके तप्यतापकले सित ममापि किश्वित दुष्यति किन्तु इर्यमेव सम्पद्ममित्यर्थः। यदि मिष्यातप्यता- क्षीकारेऽपसिद्धान्तः स्यादिति भीत्या सत्यं तप्यतं पुरुषस्योचिते तथा- प्यपसिद्धान्तः, कीरस्थ्यशानादिनभीत्वः सत्यस्यात्मविद्यत्ययोगादि- त्याः । अथेत्यादिना। किञ्च रजसे नित्यत्वात् दुःखसातत्यमित्याः । नित्यत्वेति । सत्त साङ्धः प्रञ्जते। तप्येति । सन्तं पुरुषे। वा तप्पप्रतिः तापकप्रक्तिः रजः निमत्तमविवेकात्मकमदर्भनं तमः तेन सहितः सिनिमत्तः संयोगः पुरुषस्य गुणसामित्यक्षः। तदपेद्यत्यादित्यर्थः। मोत्यस्त्यभावः निमित्तस्य निरुत्त्यभावात् न मोत्य इति सिद्धान्ती परिचरति । नेति । तमसी निरुत्त्यभावेऽपि विवेकोनोपरमान्मोत्त इत्यत स्वाः । गुणानाचिति। चनं गुणरत्तमित्यङ्गीकारादिति भावः। परपद्ये बन्धमोत्तानुपपत्तिमुक्ता सपत्तमुपसंहरति। स्त्रीपनिषदस्य तिति। वस्तते स्वान्तमात्वात् न मृत्यभावप्रद्वातसरः, यव-

स्तियतापकभावस्त तथेव म दित न चेदियतयः परिहर्तयो वा भवित। प्रधानकारणवादो निराक्तः, परमाणुकारणवाद ददानों निराकर्तयः। तचादो तावद्योऽणुकारणवादिना ब्रह्मवा-दिनि देष उत्प्रेच्यते म प्रतिममाधीयते। तचायं वैशेषिकाणा-मभुगमः,कारणद्रव्यममवायिनो गुणाः कार्यद्रव्ये ममानजातीयं गुणान्तरमारभन्ते प्रदुक्षेभ्यः तन्तुभ्यः प्रदुक्षस्य पटस्य प्रमवद-र्थनात् तदिपर्ययादर्भनाच, तसाचेतनस्य ब्रह्मणो जगत्का-रणत्वेऽभ्यपगम्यमाने कार्येऽपि जगित चैतन्यं ममवेयात् तदद-र्थनान्तु न चेतनं ब्रह्म जगत्कारणं भवितुमईतीति। दममभ्यपन्यमं तदीययैव प्रक्रियया व्यभिचार्यित॥

### मह्हीर्घवदा ह्रस्वपरिमण्डलाभ्यां ॥ ११ ॥

एषा तेषां प्रक्रिया, परमाणवः किल कञ्चित् कालमनार्थ-

हारनु भेदाङ्गीकारात् तप्यतापकभावा बन्धस्तत्वज्ञानात् तिव्वविति स्वापयवत इति न चौद्यावसर इत्यर्थः। वत्तानुवादेन महद्दीर्घवदिति समतस्यापनात्मकाधिकरणस्य सङ्गतिमाहः। प्रधानेति। यद्यपि सांस्थमतिनिरासानन्तरं परमाणुवादा निराकर्तव्यः समतस्यापनस्य स्मृतिपादे सङ्गतत्वात् तथापि पूर्वच प्रधानगुणानां सखादीनां जगत्य- नन्वयात् प्रधानस्यानुपादानत्वमृक्तं। तथा ब्रह्मगुणचैतन्यानन्वया- द्रह्मणोऽपि नेपादानत्वमिति देषिा दृष्टान्तसङ्गतिलाभादच समाधी- यत इत्यर्थः॥

चेतनाद्ग्रस्थाणे जगत्यर्गवादी वेदान्तसमन्वया विषयः, स तिं यः समवायिकारणगुणः स कार्यद्रवे खसमानजातीयगुणारम्भकत्तनुणैःक्ववदिति न्यायेन विषधते न वेति सन्देहे न्यायस्याव्यभिचारादिषध्यत
इति प्राप्ते व्यभिचाराद्र विरोध इति सिद्धान्तस्त्रं व्याच्छे। रषेत्या-

कार्या यथायागं रूपादिमनः पारिमाण्डस्वपरिमाणा-सिष्ठन्ति, ते च पश्चाददृष्टादिपुरः धराः मंथागमिववाश्च मनो ह्यणुकादिक्रमेण कत्नं कार्यजातमारभने कारणगुणाश्च कार्ये गुणान्तरं। यदा दे। परमाणू ह्यणुकमारभेते तदा परमा-णुगता रूपादिगुणविभेषाः प्रकादयो ह्यणुके प्रकादीनपरा-नारभन्ते। परमाणुगुणविभेषस्य पारिमाण्डिस्यं न ह्यणुके पारि-माण्डस्यमपरमारभते, ह्यणुकस्य परिमाणान्तरयोगास्थ्रपग-मात्। श्रणुलह्स्यते हि ह्यणुकवर्तिनी परिमाणे वर्णयन्ति। यदापि दे ह्यणुके चतुरणुकमारभेते तदापि समानं ह्यणुक-

दिना। यद्यपि न विलच्चणलादित्यत्र चेतनाद्चेतनसर्गः साधित-क्तचापि वैशेषिकचायस्य तदीयप्रक्रियया यभिचारोत्त्रार्थलादस्य स्-चस्य न गतार्थता, प्रलयकाले परमाणवे निस्त्रला स्रसंयुक्ता सिस्टिन सर्गकाले चादछवदात्मसंयोगात्तेषु कर्म भवति, तेन संयोगात् द्रया-न्तरस्यिभवति, कारणगुणाः कार्ये गुणान्तरमारभन्त इति सामा-न्येन प्रक्रियामुक्ता विशेषतत्तामा इ। यदा दाविति। परमागुः परिम-खनः, तद्गतं परिमाणं पारिमाखल्यमिल्याचेते, तच खसमानजातीयग-गारमानं न भवतीव्यताचायस्य चिभचार इति भावः। चिभचारस्य-लान्तरमाइ। यदापि दे इति। दे दे इति शब्ददयं पठितवां, एवं सति चतुर्भिर्द्यायुक्ते खतुरगुकारमा उपपद्यते, यथा खते तु दाभ्यां द्याग्वाभ्यां महतस्तुरणकस्यारमी न युच्यते, कारणगतं महत्वं बक्तत्वं वा विना कार्य महत्त्वायागादिति मन्तयं। प्रकटार्घकारास्तु यत् दाभ्यां द्यग्का-भामार अकारें महत्त्वं दक्षते तस्य हेतुः प्रचया नाम प्रशिचिनावयव-संयोग इति रावणपणीते भाष्ये दृश्यंत इति चिरन्तनवैभेषिकदृष्ट्योदं भाष्यभिवाजः। सर्वेषापि द्युणुकातज्ञस्वलागुलपरिमाणयोरनारमः कलाद्यभिचारः। यद्यपि तार्किकाः दाभ्यामेव परमाणभ्यां द्याणकं समवायिनां ग्रुक्षादीनामारस्थकलं। त्रणुकद्वस्वले तु ह्यणुक्समवायिनी त्रिप नैवारभेते, चतुरणुकस्य महत्त्वदीर्घलपरिमाणयागान्युपगमात्। यदापि बहवः परमाणवा बह्ननि वा
ह्यणुकानि ह्यणुकमहिता वा परमाणुः \*कार्यमारभन्ते तदापि
समानैषा योजना। तदेवं यथा परमाणाः परिमण्डलात् सताऽणु इस्वच्च ह्यणुकं जायते महद्दीर्घच्च च्यणुकादि न परिमण्डलं।
यथा वा ह्यणुकादणोर्इस्वाच्च सता महद्दीर्घच्च च्यणुकं जायते नाणु नित इस्वं, एवं चेतनाद्वह्यणोऽचेतनं जगज्जनिय्यते
दत्यम्युपगमे किं तव किन्नं। त्रथ मन्यमे विरोधिना परिमाणान्तरेणाकान्तं कार्यद्र व्यं ह्यणुकादीत्यता नारस्थकाणि कारणगतानि पारिमाण्डल्यादीनीत्यस्युपगच्छामि न तु चेतनावि-

चिभिर्द्यमुके स्व्यमुक्ति कल्पयन्ति तथापि तर्कस्याप्यतिस्ठानाञ्च नियम इति मला त्रूते । यदापि वच्च इति । कारस्यमुस्याः समानजातीयमुस्यारम्भकाः, कार्यत्रव्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्यपरिमासन्तु न कारस्यमुस्य एवं प्रक्रिया सूचं याजयन् व्यभिचारमाच्च । तदेविमिति । परमासुस्य एव मच्चीधं चेत्वनियतप्रक्रियामास्त्रित्योक्तां, नियतप्रकियामास्त्रित्य व्यभिचारमाच्च । यथा वेति । च्यमुक्रस्थे स्व सुक्रे से द्यम्पर्य न जायत इति व्यभिचार इत्यर्थः । सूचे वास्य व्यभिचार इत्यर्थः । सूचे वास्य व्यभिचार क्ष्यपरिमस्वनाभ्यां द्यमुक्तपरम्य स्व । तथा च इत्यपरिमस्वनाभ्यां द्यमुक्तपरमास्यां मच्चीधं सूच्चेतनाद्येतनं जायत इति सूचयोजना । तच इत्यान्मच्चीधं व्यस्य परिमस्वनाद्य द्यमुक्ति विभागः । दिसान्तिवेषयं प्रकृति । चयम मन्यस इति । चचेतनेव विरोधिगुस इत्यत

<sup>\*</sup> कार्यमारभत इति का॰ वर्ष॰। † नो इति का॰ वर्ष॰।

रोधिना गुणान्तरेण जगत श्राक्रान्तलमस्ति येन कारणगताचेतना कार्ये चेतनान्तरं नारभेत, न ह्यचेतनानामचेतनाविरोधी कश्चिद्रणे।ऽस्ति चेतनाप्रतिषेधमाचलात्, तस्तात् पारिमाण्डल्यादिवैषम्यात् प्राप्नोति चेतनाया श्रारभाकलमिति,
मैवं मंखाः, यथा कारणे विद्यमानानामि पारिमाण्डल्यादीनामनारभाकलमेवं चैतन्यस्यापीत्यस्यांश्रस्य ममानलात्। न
च परिमाणान्तराक्रान्तलं पारिमाण्डल्यादीनामनारभाकले
कारणं, प्राक् परिमाणान्तरारभात् पारिमाण्डल्यादीनामारभाकलोपपन्तेः। श्रारस्थमि कार्यद्रव्यं प्राक् \*गुणारभात्
चणमाचमगुणं तिष्ठतीत्यस्युपगमात्। न च परिमाणान्तरारभो
व्यग्राणि पारिमाण्डल्यादीनि, श्रतः स्वममानजातीयं परिमाणान्तरं नारभन्ते, परिमाणान्तरस्यान्यहेतुले।पगमात्। कार-

चाह। न ह्यचेतनेति। कार्यंद्रवस्य परिमाणान्तराक्षान्ततमङ्गीक्षयं विविच्चतां प्रसान्यमाह। मैविमिति। चङ्गीकारं यजित। न चेति। उत्पन्नं हि परिमाणान्तरं विरोधि भवित तद्त्यत्तेः प्राग्निरोध्यभावात्, द्युणके पारिमाण्डल्यारम्भः किं न स्यादिव्यर्थः। ननु विरोधिपरिमाणेन सहैव द्रव्यं जायत द्रव्यत चाह। चारव्यमपीति। सहोत्यत्तावपसि-द्वानः चतो विरोध्यभावः सिद्ध द्रित भावः। च्युल्वाद्यारम्भे व्ययलात् पारिमाण्डल्यादेः स्वसमानगुणानारम्भकलमित्याण्ड्य निष्धित। न चेति। व्ययत्वमन्यथासिद्धः, तच हेतुः परिमाणान्तरस्येति। च्यन्यहेतुक्रते स्वाण्युदाहरति। कार्योति। कार्यानां द्युणकानां बद्धलात् व्यगुक्ते महत्त्वं स्रदो महत्त्वाद्वरे महत्त्वं दितृ चिप्रा्डारव्येति स्यूलतू चिप्रांड प्रचयादवयवसंयोगिविष्रेषान्महत्त्वमित्यर्थः। महत्त्वविष्टमणुलं परः

<sup>\*</sup> गुणान्तरारक्यादिति वर्धः । † नारभन्त इति वाच्यमिति वर्धः।

णवज्ञलात् कारणमहत्तात् प्रचयविश्रेषाच महत्। वि॰ श्र॰०।
श्रा॰१।स॰८।] \*तदिपरीतमणु वि॰।०।१।१०]। एतेन दीर्घलइस्वले याखाते। वि॰।०।१।१०।] इति हि काणभुजानि सचाणि। न च मित्रधानविश्रेषात् कुति चि काणभुजानि सयाणि। न च मित्रधानविश्रेषात् कुति चि काणभुजानि सयमाणे पर्वेषामेव कारणगुणानां स्वाश्रयममवायाविश्रेषात्,
तस्मात् स्मावादेव पारिमाण्डच्यादीनामनारस्मकलं तथा
चेतनाया श्रपीति द्रष्ट्यं। संयोगाच द्रव्यादीनां विलचणानामृत्यित्तदर्शनात् समानजातीयोत्यित्त्व्यभिचारः। द्रव्ये प्रकृते
गुणोदाचरणम्युक्तिति चेत्, न, दृष्टान्तेन विलचणारस्माचस्य विविचितलात्। न च द्रव्यस्य द्रव्यमेवोदाचर्तव्यं गुणस्य वा
गुण एवेति कश्चित्रियमे हेत्रस्ति। स्रचकारे।ऽपि भवतां द्रव्यस्य

माणुगतदिलसंख्या द्यणुके भवतीया ह । तदिति। यन्म इत्वस्थासमवायि कारणं तदेव म इत्त्वसमानाधिकरणस्य दीर्घलस्य यन्नाणुलस्यासमवायि कारणं तदेवाणुलाविनाभूत इत्वलस्यासमवायि कारणमित्यतिदिश्चिति। यतेनेति। यते म इत्त्वादे यन्नेतुलात् पारिमाख्ल्यादीनां यग्रलमसिद्धमिति भावः। तेषां सिद्धिविश्येषाभावात्त समानगुणारम्भकलमित्यपि न वाचं इत्याह्। न चेति। पारिमाख्ल्यादीनामपि वज्जलादिवत् समवायिकारणगतलाविश्येषादित्यर्थः। तेषामनारम्भकले कार्यद्रयस्य विरोधिगुणाकान्तलं यग्नलं सिद्धिवर्ग हेतुरित्युक्तिफलमाह। तस्मादिति। यत्तु कारणगुणः ससमानगुणारम्भक इति यात्रेः सामान्यगुणेषु पारिमाख्ल्यादिषु यभिचारेऽपि यो
द्रयसमवायिकारणगतो विश्वषुण्याः स स्तसमानजातीयगुणारम्भक
इति यात्रेन्नैतन्यस्य विश्वषुण्यादारम्भकलं दुर्वारमिति, तन्मन्दं,

<sup>\*</sup> चता विपरीतिसिति वै॰ सू॰ पाठः।

गुणमुदाजहार प्रत्यचाप्रत्यचाणामप्रत्यचलात् मंयोगस्य प-ञ्चात्मकलं न विद्यत द्ति [वै॰ श्र॰ ४। श्रा॰ २। स॰ २।] यथा प्रत्यचाप्रत्यचयेर्भ्याकाष्मयोः समवयन् मंयोगोऽप्रत्यचः, एवं प्रत्यचाप्रत्यचेषु पञ्चस् समवयच्छरोरमप्रत्यचं स्थात्, प्रत्यचं तु श्रारीरं \*दृश्यते,तस्मान्न पाञ्चभौतिकमिति। एतदुक्तं भवित गुणञ्च संयोगो द्रत्यं श्ररीरं, दृश्यते लिति चाचापि विलच्छोत्पात्तःः प्रपञ्चिता। नन्वेवं सित तेनेव तद्गतं, नेति ब्रूमः तस्माञ्चं प्रत्युक्तं एतन्तु वैशेषिकं प्रति। नन्वतिदेशोऽपि समानन्यायतया छतः, एतेनाविश्यष्टापरिग्रहा श्रपि व्याख्याता दति, सत्यभेतत् तस्यैव लयं वैशेषिकपरीचार्भे तत्प्रक्रियानुगतेन निद्र्भनेन प्र-पञ्चः छतः॥

चित्रपट हेतुतन्तु गतेषु नीलादि रूपेषु विज्ञातीय चित्र रूप हेतुषु यिभचारा चैतन्य खात्माले न गुणलाभावा चेति मन्तर्यं। तस्माचेत नादिजातीयार स्मे। युक्त इति खितं, तत्रीदा हरणान्तर माह। संयोगा चिति।
ननु चेतनं त्र झा कार्यापादान लात् द्रयं, तद्ग, विल च्याख्योपादान मिति
प्रकृते कि चिह्र्यमेव विल च्याकार्य करमुदा हर्तयं न संयोगस्य गुणस्योदा हर्या युक्त मिति प्रकृते। द्रय इति। गुणात् द्रयव चेतनाद चेतनार स्म
इति विल च्यार स्मक्तलां प्रेऽयं द्रयान्त इति परिहरित। नेति।
च्यानियमः क्यादसम्मत इत्याह। स्वन्तारोऽपीति। स्तावता क्यमनियम स्त चाह। स्तद्क्तिमिति। न विल च्याल न्यायेन पुनक्त्य भावेऽप्यतिदेशाधिकरणेन पुनक्तिरिति प्रकृते। नन्यतिदेश इति। समानगुणार स्मनियमस्य पारिमाख्यादि हर्यान्ते भङ्गार्यमस्यारस्म इत्याह।
सत्यमिति। तस्यैवातिदेशस्थे त्रयं॥

<sup>\*</sup> दायत इति का॰ वर्ध॰ नास्ति।

## उभयथापि न कर्मातस्तदभावः॥ १२॥

द्दानीं परमाणुकारणवादं निराकरोति। स च वाद द्रत्यं समुत्तिष्ठति। पटादीनि हि लोके सावयवानि द्रव्याणि स्वानुगतेः संयोगसचिवैस्तन्तादिभिर्द्रव्येरारभ्यमाणानि दृ-ष्टानि तत्सामान्येन यावत् किञ्चित् सावयवं तत्सवें स्वानुग-तैरेव संयोगसचिवैस्तैर्द्रव्येरारभ्यमिति गम्यते। स चायमव-यवावयविविभागा यता निवर्तते साऽपकर्षपर्यन्तगतः परमाणुः, सर्वञ्चेदं गिरिसमुद्रादिकं जगत् सावयवं, सावयवत्वादायन्तवत्, न चाकारणेन कार्येण भवितव्यमित्यतः परमाणवा जगतः कारणमिति कणभुगभिप्रायः। तानि द्रमानि चलारि भूता-नि भ्रम्यप्तेजःपवनास्थानि सावयवान्युपलभ्य चतुर्विधाः पर-माणवः परिकल्यन्ते। तेषाञ्चापकर्षपर्यन्तगतत्वेन परता वि-भागासभ्यवादिनस्थतां पृथिव्यादीनां परमाणुपर्यन्तो विभागा

वैशेषिकमतपरी चामारभते। उभयथापि न कर्मातक्तदभावः। नास्य प्रासिक्तिन पूर्वाधिकरणेन संग्रतिरपेचितेति मन्वानः प्रधानस्येश्व-रानिधिस्ठतस्याकारणलेऽपि परमाणूनां तदिधस्रातानां कारणलम-क्विति प्रव्याहरणसङ्ग्रवा सांख्याधिकरणानन्तर्यमस्य वदंक्तात्ययं-माह । इदानीसित। हाणुकादिक्रमेण परमाणुभिजंगदारभ्यते इति वैशेषिकराद्वान्तोऽच विषयः, स किं मानमूलो भान्तिमूलो वेति सन्देष्टे पूर्वपच्चयित। स चेत। तैः पटादिभिः सामान्यं च्विव्यादेः कार्यद्रव्यतं तनेव्यर्थः । विमर्त सावयवं च्विव्यादिकं खन्यूनपरिमाणसंयोगसचि-वानेकद्रव्याद्धं कार्यद्रव्यतात् पटादिवदिति प्रयोगः खेरपरमाण्-

<sup>\*</sup> कण्भुगभित्रेयायेति का॰ वर्ध॰ । † उपलभ्यन इति चतुर्विधा इति का॰।

भवित स प्रलयकालः। ततः सर्गकाले च वायवीयेखणुष्यदृष्टापेचं कर्मात्पद्यते, तत्कर्म खात्रयमणुमखन्तरेण संयुनिक,
तता द्यणुकादिक्रमेण वायुक्त्पद्यते, एवमग्निरेवमापः एवं
पृथिवी एवं शरीरं सेन्द्रियं दृत्येवं सर्वमिदं जगदणुभ्यः सम्भवित, त्रणुगतेभ्यश्च रूपादिभ्या द्यणुकादिगतानि रूपादीनि
सम्भवन्ति तन्तुपटन्यायेनेति काणादा मन्यन्ते। तचेदमभिधीयते विभागावस्थानां तावदणूनां संयोगः कर्मापेचे।ऽभ्युपगन्तयः
कर्मवतां तन्त्वादीनां संयोगदर्शनात्, कर्मणश्च कार्यलानिमित्तं किमप्यभ्यपगन्तयं, त्रनभ्रपगमे निमित्ताभावात् नाणुखाद्यं कर्म स्थादभ्यपगमेऽपि यदि प्रयत्नोऽभिघातादिवां \*यथा
दृष्टं किमपि कर्मणो निमित्तमभ्यपगस्येत तस्थासभवात्
नैवाणुखाद्यं कर्म स्थात्, न हि तस्थामवस्थाया । मात्मगुणः

सिद्धार्थानि साध्यविश्रेषणानि । नन्नेतावता कथं परमाणुसिद्धिस्त्वाह । स चायमिति । विमतं सावयवलं पद्यतावच्छेदकं यतो
निवर्तते स न्यूनपरिमाणस्यापकर्षस्य पर्यन्तलेनावसानभूमिलेनावगतः परमाणुरित्यर्थः । यावत् सावयवमनुमानप्रवृत्तः द्युणकन्यूनद्रव्यं निरवयवं सिद्धातीति भावः । जगद्गित्यलवादात् कार्यद्रव्यलचेलसिद्धिरिति वदन्तं प्रत्याह । सर्वचिति । विमतमाद्यन्तवत् सावयवलात् पटवित्यर्थः । चेतोरसिद्धं निरस्याप्रयोजकलं निरस्यति । न
चेति । ते कतिविधा रत्याकाङ्कायामाह । तानीति । प्रलये चैषामिष
नाशाद्र जगल्तारणलमित्याण्ड्याह । तेषाचित । व्यवयवानां विभागाद्राणादाऽवयविने । नाणः परमाणूनां निरवयवलेनावयवविभागादेनीश्रहेतोरसम्भवाद्र नाण् रत्यर्थः । तेषां नित्यले फलितं स्रिष्टकम-

<sup>\*</sup> अथादर्शमिति टी॰। † आतान द्ति कां॰।

प्रयतः सस्यवित प्ररोराभावात्। प्ररोरप्रतिष्ठे हि मनखात्यानः मंथोगे सत्यात्यागुणः प्रयत्नो जायते। एतेनाभिघातायिप दृष्टं निमित्तं प्रत्याख्यातयं। सर्गात्तरकालं हि
तत्यवं नायस्य कर्मणे। निमित्तं सस्यवित, त्रयादृष्टमायस्य कर्मणे।
निमित्तमित्युच्येत, तत्पुनरात्मसमवायि वा स्थादणुसमवायि
वा। उभयथापि नादृष्टनिमित्तमणुषु कर्मावकच्येत, त्रदृष्टस्थाचेतनलात्। न ह्यचेतनं चेतनेनानिधिष्ठतं स्वतन्तं प्रवर्तते प्रवर्तः
यति वेति साङ्ख्यपरीचायासभिहितं। त्रात्यानस्थानुत्यत्रचैतन्यस्य
तस्थासवस्थायामचेतनलात्। त्रात्यसमवायिलास्थुपगमाच नादृष्टमणुषु कर्मणे। निमित्तं स्थादसम्बन्धात्। त्रदृष्टवता पृद्षेणास्यणूनां सम्बन्ध दति चेत् सम्बन्धसातत्यात् प्रवित्तसातत्यप्रसङ्गो
नियासकान्तराभावात्। तदेवं नियतस्य कस्यचित् कर्मनिमित्त-

माइ। तत इति। एवं काणादमतस्य मानमूललात्तेन वेदान्तसम-न्यस्य विरोधादसिद्धिरिति पूर्वपत्ते फलं तस्य मान्तिमूल-लादविरोध इति सिद्धान्तयित। तत्रेदमिति। प्रलये विभक्तानां परमाणूनां खन्यतरकर्मणाभयकर्मणा वा संयोगा वाचः, कर्मण्य नि-मित्तं प्रयत्नादिकं दृष्टं, यथा प्रयत्नवदात्मसंयोगादे हृचेष्टा, वाप्या-द्यभिघातादुचादिचलनं, इस्तने।दन्मदिक्कादिगमनं तददणुकर्मणा दृष्टं निमित्तमभ्यपगस्यते, न वा दितीये कर्मानृत्मितः। नाद्यः प्रयत्नादेः स्थ्युत्तरकालीनत्वादित्युभयधापि न कर्म सम्भवति, खतः कर्मास-म्भवात् तस्य संयोगपूर्वकद्यणुकातिसर्गस्याभाव इति स्वार्थः। स्थिरस्य वेगवत्द्रथसंयोगविज्येषाऽभिष्ठातः, स एव चलस्य नोदनमिति भेदः, दृष्टिनिमत्ताभावेऽपि खद्यवदात्मसंयोगादगुष्ठ कर्मति एक्वते। ख-

स्वाभावात् नाणुष्वाद्यं कर्म स्वात् कर्माभावात् तिन्नवन्धनः संयोगो न स्वात् मंयोगाभावाच तिन्नवन्धनं द्वाणुकादिकार्य- जातं न स्वात्। संयोगश्वाणोर एकन्तरेण मर्वात्मना वा स्वादेक-देशेन वा, सर्वात्मना चेदुपचयानुपपत्तरेणुमाचलप्रसङ्गो दृष्ट- विपर्ययप्रसङ्गञ्च। प्रदेशवतो द्रव्यस्य प्रदेशवता द्रव्यान्तरेण संयोगस्य दृष्टलात्। एकदेशेन चेत् सावयवलप्रमङ्गः। परमाणूनां क- व्यिताः प्रदेशाः स्वरिति चेत् कित्यतानामवस्त्वात्, श्रवस्त्वेव संयोग दति वस्तनः कार्यस्यासमवायिकारणं न स्वात्, श्रम- ति चासमवायिकारणे द्वाणुकादिकार्यद्वयं नेत्यद्वेत। यथा चा- दिसर्शे निमित्ताभावात् संयोगात्मत्त्यथं कर्म नाणूनां सभ-

यादयमिति। विकल्पपुरःसरं दूषयति। तलुनरिति। जडात्मवर्णाराश्रयलं किं न स्वादिति मला विकल्पः क्षत इति मन्तयं। स्वापि स्वः
योजयति। उभययेति। जीवाधिस्तमदृष्टं निमित्तमित्वयत द्याह।
स्वातम्बेति। स्वेतनलाद्वाधिस्ताव्यस्मिति प्रेषः, भिन्नेश्वरस्वाधिस्वाख्वमये निराकरिस्वते, स्वेतनलमदृष्टस्य कर्म निमित्तलाभावे हेतुरक्षः। हेलन्तरमाह। स्वात्मसमवायिलेति। गुरुलवदृष्टस्मपि साश्रयसंयुक्ते क्षियाहेतुरिति प्रञ्जते। स्वद्ययति। विभुसंयोगस्याणुषु सदा
सन्तात् क्षियासातये प्रव्याभावः स्वादिति दूषयति। सम्बन्धेति। कादाचिल्पप्रक्तेरदृष्टनियम्बलायोग्रेऽभीश्वराद्वियम् द्यत स्वाह। नियामकान्तरित। यत् ज्ञानं तन्त्ररारजन्यमिति याप्तिवरोधन नियान्म
नासिद्धेसद्भुण ईश्वरे। नान्ति, स्वन्तित्रीप सदा सन्त्वान्न नियामकलनिति भावः। स्वार्थं निगमयति। तदेविमिति। संयोगस्य द्याप्यदित्ति
स्वस्वितरस्यान्तर्भावात् कार्यस्य प्रयुत्वायोगात् सर्वं कार्यं पर-

वित एवं महाप्रलयेऽपि विभागोत्पत्त्यधं कर्म नैवाणूनां सम्भ-वेत्। न हि तचापि किञ्चित्तियतं तिल्लिमित्तं दृष्टमित्तः। ऋदृष्ट-मपि भागप्रसिद्धार्थं न प्रलयप्रसिद्धार्थमित्यता निमित्ताभा-वात्त स्वादणूनां संघागात्पत्त्यधं विभागात्पत्त्यधं वा कर्म, ऋतञ्च संघागविभागाभावात् तथाः सर्गप्रलययार्भावः प्रस-च्येत, तस्वादनुपपन्नाऽयं पर्माणुकार्णवादः॥

## समवायाभ्युपगमाच साम्यादनवस्थितेः ॥ १३॥

समवायाभ्युपगमाच तदभाव दति प्रक्षतेनाणुकार्णवादिनि-राकरणेन सम्बध्वते, दाभ्यां चाणुभ्यां ह्यणुकसृत्यद्यमानमत्यन्त-भिन्नमणुभ्यामाखोः समवैतीत्यभ्युपगम्यते भवता, नचैवमभ्युपगच्छ-ता प्रकातेऽणुकार्णवादः समर्थिवतुं, कुतः साम्यादनवस्थितेः। यथैव ह्यणुभ्यामत्यन्तभिन्नं सत् ह्यणुकं समवायक्षचणेन सम्बन्धेन

माणुमाचं स्वादित्वर्थः। किच्च सांग्रह्ये संयोगस्येकांग्रहित्वं दृष्टं तिहिराधादाणहित्वं न कल्पमित्वा ह । दृष्टेति । परमाणेः संयोग एकदेग्रेन चेदित सम्बन्धः, दिग्मेदेन कल्पितप्रदेग्रस्य संयोगस्यापि किल्पतत्वात् ततः कार्यं नेत्रियदोत, उत्यद्गं वा मिष्या स्वादित्वपिसद्धान्त इत्यर्थः। काणादानां सर्गप्रवृक्ती सूचं योजियता प्रक्षयनिरासेऽपि सूचं योजियता । यथा चेति ॥

परमाणूनां कर्मणा संयोगात् सर्गः विभागात् प्रचय इति प्रक्रिया न युक्ता युगपदनन्तपरमाणूनां विभागे नियतस्यापि घातादेर्दृष्टस्य निमित्तस्यासन्वात् धर्माधर्मेरूपादृष्टस्य सुखदुःखार्थत्वेन सुखदुःख्यू-न्यप्रचयप्रयोजकत्वायोगादादृष्ट्निमित्तेन कर्मणा विभागः सम्भवति। ताभ्यां सम्बध्यते, एवं समवायोऽपि समवायिभ्योऽत्यन्तिभिः सम् समवायलचणेनान्येनैव सम्बन्धेन समवायिभिः सम्बधितात्यन्त-भेदसाम्यात्, तत्य तस्य तस्यान्योऽन्यः सम्बन्धः कन्ययितव्य इत्यनवस्थैव प्रसन्येत । नन्तिह प्रत्यवयाद्यः समवायो \*नित्य-सम्बद्ध एव समवायिभिग्र्यद्वते नासम्बद्धः सम्बन्धान्तरापे-चो वा, तत्य न तस्यान्यः सम्बन्धः कन्ययितव्यो येनानवस्या प्रसन्येत । नेत्युच्यते, संयोगोऽप्येवं सित संयोगिभिः नित्य-सम्बद्ध एवेति समवायवन्नान्यं सम्बन्धमपेचते । श्रयार्थान्तर-लात् संयोगः सम्बन्धान्तरमपेचेत, समवायोऽपि तर्द्यान्तर-लात् सम्बन्धान्तरमपेचेत । न च गुणलात् संयोगः सम्बन्धान्त-रमपेचते, न समवायोऽगुणलादिति युच्यते वन्नुं, श्रपेचाकार-

तथा च दशादशिनिमत्तयोरसत्त्वादुभयथापि संयोगार्थालेन विभाग्यार्थलेन च नर्म नास्ति. खतः नर्माभावात् तयोः संयोगितिभागपूर्वन्योः सर्गप्रनययोरभाव इति स्वचयोजना। समवायाभ्यपगमाच तदभावः। अण्वादासम्भव इति योग्यतया सम्बध्यते, द्युणनसमवाययोः परमाणुभिन्नलसाम्यात् द्युणन्तवत् समवायस्थापि समवायान्तरमियानवस्थितिरिव्यर्थः। निच्च तन्तुषु पट इत्यादिविशिष्ट्यश्चितिरिव्यर्थः। निच्च तन्तुषु पट इत्यादिविशिष्ट्यश्चितिरिव्यर्थः। निच्च तन्तुषु पट इत्यादिविशिष्ट्यश्चितिरिव्यर्थः। निच्च तन्तुषु पट इत्यादिविशिष्ट्यश्चितिरिव्यर्थः। निच्च तन्तुषु पट इत्यादिविशिष्ट्यश्चित्यामनः समवायो न सम्बद्धान्तरमपे चति, खरूपसम्बद्धापपत्तेः समवायो न स्यादिति दूषयित। नेति। सम्बद्धाभिन्नलाचेदपेचा समवायस्थापि तुल्या। गुणपरिभाषायाखेति, गुणलाभावेऽपि नर्मासामान्यादीनां समवायाङ्गीनारादग्रयत्वं समवायित्वेन व्यापनं नापि व्याप्यं गुण्यस्थापि समवायिवत् खरूपसम्बस्थसभवेन व्यापनुनुल्वत-

<sup>\*</sup> नित्यसम्बन्ध द्ति का॰।

णस्य तुस्यतात् गुणपितभाषायाश्चातन्त्रतात्, तस्मादर्थान्तरं समवायमभ्यपगच्छतः प्रसच्चेतैवानवस्था। प्रसच्चमानायां चान-वस्थायामेकासिद्धौ पर्वासिद्धेर्दाभ्यामणुभ्यां द्यणुकं नैवात्पचेत्, तस्मादयनुपपन्नः परमाणुकारणवादः॥

## नित्यमेव च भावात्।। १४॥

श्रिपचाणवः प्रवृत्तिस्त्रभावा वा निवृत्तिस्त्रभावा वा जभय-स्त्रभावा वा श्रनुभयस्त्रभावा वाभ्यपगस्तेरन् गत्यन्तराभावात् चतुर्द्वापि नोपपद्यते। प्रवृत्तिस्त्रभावले नित्यमेव प्रवृत्तेभीवात् प्रस्त्रयाभावप्रमङ्गः। निवृत्तिस्त्रभावलेऽपि नित्यमेव निवृत्तेभी-वात् मर्गाभावप्रमङ्गः। जभयस्त्रभावलञ्च विरोधाद्ममञ्चमं, श्रनुभयस्त्रभावले तु निमित्तवशात् प्रवृत्तिनिवृत्त्योरस्पुपगस्य-मानयोरदृष्टादेनिमत्तस्य नित्यसन्त्रिधानान्तित्यप्रवृत्तिप्रमङ्गः, श्रतन्त्रलेऽप्यदृष्टादेनित्याप्रवृत्तिप्रमङ्गः, तस्त्राद्यनुपपन्नः पर्माणुकारणवादः॥

कांभावात् तसात् सम्बन्धिभिन्नत्वमेव सम्बन्धान्तरापेचायां कारणं तस्य समवायेऽपि तुल्यलादनवस्या दुवारा, सा च मूलच्यवकरी तया समवायासिद्धां समवेतद्यमूकासिद्धिरित्यर्थः॥

सूचं याचरे। अपि चेति। अनुभयसभावते नैमित्तिकप्रस्ति-वंचा, निमित्तच कालादस्यादिकं निव्यसिद्धित्मिति निव्यमेव प्रस्-तिप्रसङ्गः, तस्यानिव्यत्वे प्रस्त्यभाव द्रव्यर्थः॥

## स्पादिमत्त्वाच विपर्य्ययो दर्भनात्।। १५ ॥

मावयवानां द्रयाणामवयवशे विभन्यमानानां यतः परे विभागे न मस्भवित ते चतुर्विधा रूपादिमनः परमाणवः चतुर्विधस रूपादिमते स्तभौतिकस्यारम्भका नित्याश्वेति यदैशेषिका श्रम्भुपगच्छन्ति म तेषामभ्यपगमे निरालम्बन एव, यता रूपादिमचात् परमाणूनामणुलनित्यलविपर्थयः प्रमन्येत परमकारणापेचया स्यूललमनित्यलञ्च तेषामभिप्रेतविपरीतमापद्येतेत्यर्थः। कुतः, एवं लोके दृष्टलात्, यद्भि
लोके रूपादिमदस्त तत् स्वकारणापेचया स्यूलमनित्यञ्च दृष्टं,

किञ्च परमाणवः समवायिकारणवन्तः कारणापेन्त्या स्थूला खिनित्याञ्च रूपवन्तात् रसवन्ताद्रस्थवन्तात् स्पर्यवन्तात् घटवदिति स्व चे योजियतुं परप्रक्रियामाइ। सावयवानामित्यादिना। नन्त्वच परमाणुलं पन्ततावच्छेदकं तिहरु स्थूललं कथं साध्यते इति चेत् न, वायुलतेजच्वादेः प्रथमवच्छेदकलात्, न चाप्रयोजकता कारण्य्यून्यल-नित्यले चात्मवद्रपादिमन्त्रायोगात्। न च तर्ष्टि वायुः कारणवानिति प्रथक् साधने रूपादिहेतृनां भागासिद्धाभावेऽपि सिद्धसाधनता स्थादिति वाच्यं, यच स्पर्णक्तत् सकारणं यच रूपं तत् सकारणमिति व्याप्तिप्रहकाले वायुलाद्यवच्छेदेन साध्यसिद्धाभावादिति भावः। परमा-णवे। नित्याः सन्ते सत्यकारणवन्त्वादात्मवदिति सत्यतिपन्तमृत्याप्य विच्छेष्यासिद्धाः दूष्टयति। यच नित्यल इति। सन्तं भावलं प्रामभावनि-रासार्थं नित्यलप्रतिषेधः सप्रतियोगिकः चभावलात् घटाभाववदिति नित्यलस्य क्वित् सिद्धाः कार्यमिनत्यमिति विश्वेषतः कार्ये नित्यलप्रतिषेधान् कारणभृतपरमाणुषु नित्यलं सिध्यति, चन्यथा प्रतियोग्यभावे प्रतिषेधानुपपन्तिरिति कार्यादोक्तमनूद्धान्यथासिद्धाः दूष्टयति।

तद्यथा पटस्तन्तृ नेपच्य स्तू ले। उनित्यस्य भवित, तन्तवसांप्रू नेपच्य स्तू ला स्रिनित्यस्य भविना, तथा चामी परमाणवे।
कृपादि मन्तस्तैरम्युपगस्यन्ते, तस्तान्तेऽिष कारणवन्तस्तदेपेचया
स्त्रू ला स्रिनित्यास्त्र प्राप्तुवन्ति। यच नित्यले कारणं तैरु कं
'सदकारणवित्रत्यं' विश्वश्वश्वास्त्राश्वार्थः दित, तदयवं मत्यणुषु न सम्भवित, उक्तेन प्रकारेण कारणवन्ते।
पपन्तेः, यदिष नित्यले दितीयं कारणमुक्तं 'श्वनित्यमिति च
विभेषतः प्रतिषेधाभावः, विश्वश्वश्वार्थः श्वार्थः श्वार्थः दित, तदपि नावस्यं परमाणूनां नित्यलं साध्यति, स्रमित चि यस्तिन्
किसिंस्वित्रित्ये वस्तुनि नित्यश्वस्तेन नन्नः समासे। ने।पपद्यते न
पुनः परमाणुनित्यलमेवापेच्यते, तचास्त्येव नित्यं परमकारणं
बह्या। न च भव्दार्थयवद्यारमाचेण कस्यचिद्यंस्य प्रसिद्धिभवित,

यदपीति। कार्ये नित्यलप्रतिष्ठध्यव हारमङ्गीकत्य ब्रह्माण प्रतियोगिप्रसिद्धिरक्ता, वस्तुतस्तु विश्रेषयव हार रवासिद्धः, कारणिन्यलस्य
प्रमाणान्तरेण ज्ञानं विना कार्यमिन्यमिति यव हारायोगादित्या हु।
न च शब्दिति। यदि प्रमाणान्तरं कारणिन्यत्वे स्थान्तदायं यव हारः
समूलो भवति तती मृलज्ञानात् प्रागयव हारमान्नाद्म वस्तुसिद्धिः
वटे यन्त्यव हारादिप तित्सिद्धि प्रसङ्गान्मुलज्ञाने तु तेनेव विश्रेषसिद्धेव्यव यन्त्यव हारादिप तित्सिद्धि प्रसङ्गान्मुलज्ञाने तु तेनेव विश्रेषसिद्धेव्यव हारोपन्यासवैयर्थामिति भावः। रवं परमाणुनित्यत्वे काणादस्व वद्यं निरस्य त्योगं निरस्यति। यदपीति। सतामणूनां दश्यमानस्व वद्यं निरस्य त्योगं निरस्यति। यदपीति। सतामणूनां दश्यमानस्व वक्षार्याणां प्रयच्येण कारणाज्ञानमिवयेति यदि स्व नार्थः तर्ज्ञप्यन्व कारणालं नित्यत्वे हेतुः स्थात् तद्म हाणुके यभिचारादित्यर्थः। यद्यारम्भकद्म यप्रस्वतं हेतु विश्रेषणं तदा विश्रेष्यवैयर्थं व्यापयोत पुनकिताः
स्व व्या ह। यथेव्यादिना। परमाणावे। नित्याः नाशकानुपलम्भादातम-

प्रमाणान्तरिषद्भयोः प्रब्दार्थयोर्थवहारावतारात्। यदिप नित्यले तिर्नायं कारणमुक्तं 'ऋविद्या च' [वै॰ऋ॰।।ऋ।॰१।सू॰५] दति,
तद्यद्येवं वित्रीयेत मतां परिदृश्यमानकार्य्याणां कारणानां
प्रत्यचेणायहणमविद्येति, तता ह्यणुकनित्यताप्यापाद्येत। श्रयाद्रव्यले मतीति विश्रेष्येत तथाप्यकारणवन्तमेव नित्यतानिमित्तमापद्येत, तस्य च प्रागेवेक्तिलात् 'ऋविद्या च' दति पुनक्कं स्थात्,
श्रयापि कारणविभागात् कारणविनाशाच्चान्यस्य तियस्य विनाशहेतोरमभवोऽविद्या सा परमाणूनां नित्यलं स्थापयतीति
व्यास्थायेत, नावश्यं विनश्यदस्त द्वास्थामेव हेतुस्यां विनंष्टुमईतीति नियमोऽस्ति, संयोगसचिवे हि श्रनेकस्सिंश्च द्रव्ये द्रव्यान्तरस्थारभक्तेऽस्युपगस्यमाने एतदेवं स्थात्, यदा लपास्तविश्रेषं

विदिति स्त्रार्थमाण्यक्षते। अथापीति। तन्वायवयवानां विभागात्राणादा पटादिनाणे दृष्टः तच द्वयं निर्वयवाणूनां नास्तिति निळलमित्यर्थः। परिणामवादमाण्यित्याणूनां नाण्यकं किञ्चित् सम्भवित इति
परिचरित। नेति। खवयवानां संयोगेन द्वयान्तरेत्वित्तरारम्भ
इति यदि मतं स्थात् तदा द्रव्यविनाणे द्वाभ्यामेवेति नियमः स्थाद्वारम्भे मानमस्ति संयुक्ततन्त्वन्यपटादर्णनादतः कारणमेव खतो निविश्चे वि
विद्यवद्वस्थात्मना वार्यमित्यनुभववनादास्थेयं। तथा चाणूनामप्यविद्यापरिणामरूपाणां प्रवयनिमित्तेन कानादिना पिष्डात्मक्षस्य स्वि
रोभावेन कारणभावापत्तिर्विनाण् उपपद्यते। यथाप्रिसम्पर्कात् एतकारिन्यमवयवसंयोगस्थावयवानाञ्च नाणं विनेव नीयते तदत्, न च
कारिन्यस्य संयोगविष्वेष्ठलेन गुण्यतात् द्व्यनाणेऽनुदाच्रिण्यस्मिति
प्रक्षं, गुण्यवद्वस्थापि कुतस्थिदिनाण् इत्यंश्वे।दाच्यणाद्वणपरि-

मामान्यात्मकं कारणं विशेषवदवस्थान्तरमापद्यमानं त्रार-स्नकमभ्रुपगम्यते तदा घृतकाठिन्यविलयनवन्यूर्ण्यवस्थाविलय-नेनापि विनाश उपपद्यते, तस्मात् रूपादिमन्वात् स्था-दिभिप्रेतविपर्ययः परमाणूनां, तस्मादप्यनुपपन्नः परमाणु-कारणवादः॥

### उभयथा च दोषात्॥ १६॥

गन्धरमरूपसर्थगुणा स्टूला पृथिवी, रूपरमस्पर्थगुणाः स्ट्या त्रापः, रूपसर्थगुणं स्ट्यातरं तेजः, स्पर्थगुणः स्ट्यातमे। वायुरिक्वेवमेतानि चलारि स्ट्रतानि उपचितापचितगुणानि स्टूलस्ट्यातारतम्योपेतानि च लोके लच्यन्ते, तदत् परमा- णवीऽप्यपचितापचितगुणाः कस्प्येरन् न वा, उभयथापि च दोषानुषङ्गोऽपरिहार्य एव स्थात्। कस्प्यमाने तावदुपचिता- पचितगुणले उपचितगुणानां मूर्त्युपचयादपरमाणुलप्रमङ्गः।

भाषायास्वातन्त्रलात्। वस्तृतस्तु एतं कठिनं दविमत्यनुस्यूतएतपरिणाः मिविशेषा द्रयमेव काठिन्छं। न च द्रयलेऽपि ख्रवयवविभागादेव तस्य नाश इति वास्यं, एतस्य परिणामिन एकत्वेन विभागासम्भवात्, यरमाणुकाठिन्यनाशे तदसम्भवास इति भावः। किस्र प्रलये ना-सीदाजा नान्यत् किस्रनेत्यणूनां नाशसिद्धिः, तस्मान्न तेषां परमकारण-लिमित्यूपसंहरति। तस्मादिति॥

यद्यस्मादिधकगुणवत्तत्तस्मात् स्थूलमिति याप्तिमृक्ता विकल्पयति। तद्ददिति। पार्थिवः परमाणुः स्रधिकगुणस्तत रक्तेकन्यूनगुणा जलादि-परमाणव इति कल्प्यते न वा, स्राद्ये दोषमाच्च। कल्प्यमान इति। मूर्त्युः-

नचान्नरेणापि मूर्युपचयं गुणापचया भवतीत्युच्येत, कार्येषु भ्रतेषु गुणापचये मूर्युपचयदर्शनात्। श्रकस्यमाने तु उपचितापचितगुणले परमाणुलमाम्यप्रमिद्धये यदि तावत् मर्वे एकैकगुणा एव कस्योरन् ततस्तेजिम स्पर्शस्योपस्थिनं स्थात् श्रम् रूपस्पर्शयोः पृथियाञ्च रमरूपस्पर्शानां, कारणगुणपूर्वकलात् कार्यगुणानां। श्रय मर्वे चतुर्गुणा एव कस्येरन्
तताऽस्विप गन्धस्थापस्थः स्थात् तेजिम गन्धरमयोवीया च
गन्धरूपरमानां, न चैवं दृश्यते, तस्याद्यनुपपनः परमाणुकारणवादः॥

## त्रपरियहाचात्वन्तमनपेत्रा॥१७॥

प्रधानकारणवादो वेदविद्भिरिप के स्वित्यत्वादिभिः स-त्कार्यवादंग्रोपजीवनाभिप्रायेणोपनिबद्धः, त्रयन्तु परमा-

पचयात् स्थाल्यादित्यर्थः। पार्थिवाऽणुराप्यात् स्थूनः, स्विकगुणतात् घटवदित्येवं प्रयाक्तयः। स्वप्रयोजनत्वं निरस्यति। न चान्तरेणेति। द-र्यविरोधः स्यादिति भावः। नेति पत्ते सर्वेषां स्रणूनां साम्यार्थमेनीक-गुणवन्तं वा स्यास्तुर्गुणवन्तं वा, उभयधापि देषमाह। स्वन्तस्यमाने तित्यादिना॥

न क्वेनसम्वादस्यायुक्तत्वादुपेचा किन्तु शिरुविहर्भूतत्वात् ग्रञ्च-ते। दर्घतस्याग्राह्मत्वमित्याह । स्वपरिग्रहाचेति । चकारार्घे प्रपस्थितु-मुपन्नमते । स्विप चेति । स्वत्यन्भेदद्यापकमाह । भिन्नस्यागिति । इत्यगुणकर्मणां द्रस्यत्वगुणत्वकर्मत्वज्ञातयो स्वत्यानि गुणास्ययता-द्युपाधयो वा, निगुणते सति जातिमद्क्षियात्वं गुणस्यागं, संयोग- णुकारणवादो न कै खिदिप शिष्टैः के नचिद खंग्रेन परिग्रहीत दिखाद्यन्त मेवानाद रणीयो वेदवादिभिः। श्रिप च वैग्रेषिकाः तन्त्रार्थभूतान् षट् पदार्थान् द्रव्यगुणकर्ममामान्यविग्रेषमम् वायाखानत्यन्तिभन्नान् भिन्न कचणानस्थुपगच्छन्ति, यथा मनुद्धे ऽत्यः श्रिण इति, तथालञ्चास्थुपगम्य तिहरु द्रव्याधीनतं ग्रेषाणामस्थुप गच्छन्ति तन्नोपपद्यते कथं, यथा हि लेकि श्रिण कुग्रपलाग्रमस्तीनामत्यन्तिभन्नानां मतां नेतरेतराधीनतं भवति, एवं द्रव्यादीनामष्यत्यन्तिभन्नतन्तिव द्रव्याधीनतं गुणादीनां भिवतु मर्चति, श्रिष्य च भवति द्रव्याधीनतं गुणादीनां भवितु मर्चति, श्रिष्य च भवति द्रव्याधीनतं गुणादीनां। तते। द्रव्यभावे भावात् द्रव्याभावे चाभावात् द्रव्यभेव मंस्थानादिभेदादनेक शब्द प्रत्यवभाग्भवति। यथा देवदन्त एक एव मन्नवस्थान्तर्थागादनेक शब्द प्रत्यवभाग्भवति। वथा देवदन्त

विभागयोर्निरपे चकारणं कर्म निव्यमेकं, चनेकसमवेतं सामान्यं निव्य-द्रयट त्त्रयो विश्वेषाः, निवः सम्बन्धः समवायः इति भिद्रानि जच-णानि, तेर्मियोऽत्यन्तभेदसिद्धिरिव्यर्थः। तथालमव्यन्तभिद्गतं तेन विरुद्धे। यो धर्मधर्मिभावः गुणादयो न द्रयधर्माः स्टः तते।ऽवन्तिभ-द्रवाच्छ्णकुणादिवदिव्यर्थः। भेदबाधकमुपन्यस्थाभेदमादः। चय च भवतीति। गुणादिषु तदधीनत्वं तावदन्वयचितिरेकसिद्धं, तथा च गणादयो द्रव्याभिद्धाः द्रव्याधीनत्वात् यद्यसाद्भिद्धं तत् तदधीनं यथा प्रश्मिद्धः कुणः द्रव्यर्थः। चभदे द्रव्यं गुण इति प्रब्दप्रव्यभेदः कथं तद्राह्य। द्रव्यमित्। कित्यतभेदे।ऽप्यन्तीव्याण्यः। चन्त्रयावन्तभेदवदव्य-न्ताभेदेऽपि धर्मधर्मित्वायोगादिति मन्तव्यं। चन्तु गुणादीनां द्रव्य-

<sup>\*</sup> गच्चिनि धर्मीमत्यधिकपाठः का॰ वर्ध॰।

तथा मित साङ्खिमिद्धान्तप्रमङ्गः खिमिद्धान्तविरोधञ्चापद्येवातां। नन्त्र निरम्सापि धूमसाम्यधीनलं दृश्यते, मत्यं दृश्यते, भेद-प्रतीतेसु तत्राग्निधूमयार्ग्यलं निञ्चीयते, इह तु ग्रुक्षः कमलो रोहिणी धेनुनीलम्त्यलमिति इच्छेव तस तस तेन तेन विशेषेण प्रतीयमाणवानैव द्रव्यगुणयार ग्रिधूमयारिव भेद-प्रतीतिरस्ति, तसाह्यात्मकता गुणस्य। एतेन कर्ममामान्य-विशेषसमवायानां द्रवात्मकता वाखाता। गुणादीनां द्रवा-धीनलं द्रवाणचार्यतिषद्भवादिति चद्यचेत तत्पनर्यतिष-द्धलमप्रचक्देशलं वा स्यादप्रचक्कानलं वा ऋप्रचक्सभा-वलं वा, मर्वथापि नापपद्यते। ऋष्ट्यग्देशले तावत् खाम्युपग-मी विक्ष्येत कथं, तन्वार्श्यो हि पटः तन्त्देग्रे।ऽभुपगस्यते न तु पटदेशः, पटस्य तु गुणाः शुक्तलादयः पटदेशा अग्-पगम्यन्ते न तन्तुदेशाः। तथा चाज्ञः 'द्रवाणि द्रवान्त-रमारभने गुणास गुणान्तरं [वै० त्र०१। त्रा०१। स०१०]

तादात्यमिति वदन्तं तार्किकमान्यं प्रवाह । तथा सतीति । साह्योऽच वेदान्ती ग्राह्यः । यदा कापिलस्यापि तादात्यसिद्धान्त इति साह्य-ग्रह्यां । यद्यपि तदधीनलं तद्धमेलं तच धूमे नान्ति च्यप्तं विनापि भावात्, तथापि तलार्यत्वं तदधीनलं मला यभिचारं ग्रङ्कते । निचिति। कार्यत्वमन्यत्वं चाङ्गीकरोति । सत्यमिति । तथापि तादात्येन प्रतीय-मानत्वस्य हेतार्विचित्तत्वाद्य यभिचार इत्याग्रयः । च्यस्य हेतेरिन्यथा सिद्धिमाग्रङ्कते । गृणादीनामिति । गुणादीनां द्रवेणाभेदाभावेऽपि च्ययतसिद्धत्वेन तादात्यप्रतीतिसिद्धिरित्यर्थः । दृष्टियतुं विकल्पयित ।

दति। तन्तवे हि कारणद्रयाणि कार्यद्रयं पटमार्भन्ते, तन्तुगताञ्च गुणाः ग्रुङ्गलादयः कार्यद्रचे पटे ग्रुङ्गलादि-गुणान्तरमारभन्ते इति हि तेऽस्थुपगच्छन्ति। मेाऽस्थुपगमेा द्रवगुणचारपृथग्देशलेऽस्पगम्यभाने बाध्वेत । त्रथापृथक्-काललं त्रयुतिमञ्जलमुच्चेत, सच्यदिचण्यारिप गाविषा-णचार्यतिसद्भलं प्रमच्येत। \*तथाऽष्ट्रथक्खभावले लय्तिम-द्धले न द्रयगुणचारात्मभेदः मस्त्रवति, तस्य तादात्येनैव प्रतीयमानलात् । युतिमद्भयोः सम्बन्धः मंयोगोऽयुतिमद्भ-योऽसु समवाय इत्ययमधुपगमा स्वैव तेषां, प्राक् सिद्धस्य कार्यात् कारणस्थायुतिसङ्खलानुपपत्तेः । <sup>†</sup>त्रयान्यतरापेच एवायमधुपगमः स्वादयुतसिद्धस्य कार्यस्य कार्णेन समन्धः

तत्पुनिस्ति। ग्रे। क्रास्य पटनिखलात् पटस्य तन्तुदेशस्वात् पटग्रे। क्यू-यारप्रथम्देशलाभावाच्छुकाः पट इति सामानाधिकरण्यप्रतीतिर्न स्यादित्यादां दूषयति। चप्रधादेशल इति। कागादस्च वदं याचरे। तन्तवा चीति। सभावा हि सरूपं तस्याप्यक्लेऽसादियाऽभेद-सिद्धिरिवाह। खप्टयम्खभावत इति। खभेदे युक्तिमाह। तस्वेति। गुणस्येवर्थः। एवं घट् परार्थाः खवनिभिन्ना इति सिद्धानोऽनुभववि-रोधेन दूषितः। सिद्धान्तान्तरं दूषयति। युतेति। अयुतसिद्धलं निम्भ-योरतान्यतरस्य, गाद्य ह्या हं। प्रामिति। दितीयमा शङ्ख्य दूषयति। अ-चेवादिना। कारणस्य एचक्सिडलेऽपिकार्यमएचक्सिडमिव्रक्तम्पेव सम्बन्धे। (सिद्धस्य सिद्धस्य वेति विकल्याद्यं दूर्घायला दितीयं भक्कते। सिद्धं भृत्वेति। सतोरपाप्तयोः प्राप्तिः संयोग इत्यभ्यूपगमात् तन्तु-पटयारिप संयागापत्तिरिखपसिद्धानाः स्यादिखर्थः। सद्याजात-

<sup>\*</sup> तथित का॰ वर्ध॰ नास्ति। † चथित का॰ वर्ध० नास्ति।

समवाय इति। एवमपि प्रागिसद्भिष्ठालञ्चात्मकस्य कार्यस्य कार्णनं मम्बन्धा ने।पपद्यते द्वयायत्त्त्वात् मम्बन्धस्य। मिद्धं भ्रत्ना सम्बन्धत इति चेत्, पाक् कारणमम्बन्धात् कार्यस्य सिद्धा-वन्धुपगम्यमानायामयुतिमद्धाभावात् कार्यकारणयोः मंयोग-विभागा न विद्येते इतीदमुक्तं दुक्तं स्थात्। यथा चे।त्पन्न-माचस्थाक्रियस्य कार्यद्रयस्य विभुभिराकाशादिभिद्रयान्तरैः सम्बन्धः मंयोग एवाभुपगम्यते न समवायः, एवं कारणद्रये-णापि सम्बन्धः संयोग एव स्थात् न समवायः, नापि संयोगस्य समवायस्य वा सम्बन्धस्य सम्बन्धियवितरेकेणास्तिले किच्चित् प्रमाणमस्ति। सम्बन्धियव्दप्रत्यययितरेकेण संयोगसमवाय-

पटस्य कियाभावात् कथं संयोगस्तवाह । यथेति। किञ्च सम्बन्धस्यापि सम्बन्धेनावस्यानादसम्बन्धस्यानियामकत्वात् सम्बन्धेऽपि दुर्नि-रूप द्रव्याह । नापीति । सम्बन्धः सम्बन्धिभिन्नः, तिह्वच्याण्यव्दधीगम्यतादस्वन्तरविदित ग्रञ्जते । सम्बन्धीति। किष्यतभेदसाधने सिद्धसान्धनता वस्तुभेदसाधने तु व्यभिचार इति समाधत्ते । नैकलेऽपीति। खन्द्रपण्येव मन्ध्यादिण्यव्दभावे च पुत्रायपेच्यया पितेवादिविच्चणण्यव्दभाग्यो भवति न च भियत इति व्यभिचार इत्यर्थः । फिलतमाह । द्रव्यप्तव्यक्षिति । विच्चणण्यव्दधीगम्यतादित्यप्तविश्वघिटतेन स्वागेन किञ्जेन प्राप्तस्य वस्वन्तरस्य संयोगादेः सम्बन्ध्यतिरेकेणानुपत्तव्येगिन विच्चीयत इत्यर्थः । न ह्युक्तिव्यस्य नैरन्तर्यातिरेकेण संयोग उपक्थते, समवायस्तु न कस्यापि क्रिच्दप्यनुभवमारोह्यतोति भावः । सम्बन्ध्य सम्बन्धभेदे सम्बन्धिनः सदा सन्चात् सम्बन्ध-बृद्धिप्रसङ्ग इति ग्रङ्कां निष्धेवति । नापीति । परापेच्या नैरन्तर्यान वस्यायामङ्गस्याः रूपरूपिनोञ्च सम्बन्धधीनं स्वत इत्युक्तिमत्यर्थः ।

गब्द प्रत्ययदर्गनात् तयार सिलमिति चेत् न, एकलेऽपि स्रहण-वा ह्या ह्या पेचयाऽने क शब्द प्रत्ययदर्गनात् । यथैकोऽपि मन् देव-दत्तो लोके स्रहणं मम्बन्धि ह्यं चापे द्याने क शब्द प्रत्ययभाग्म-वित मनुखी ब्राह्मणः श्रोचियो वदान्या बाली युवा स्थितरः पिता पुत्रः पात्रो स्थाता जामातित । यथा चैकापि मतो रेखा स्थानान्यत्वेन निवेग्यमाने कद ग्रथ्यतम् इसादि शब्द प्रत्ययभेद मनु-भवति तथा मम्बन्धिनीरेव मन्बन्धि शब्द प्रत्ययययितरे केण मंया-गमनवाय शब्द प्रत्ययार्चतं न व्यतिरिक्तवस्व स्थितेन दत्युपलिध-लचणप्राप्तस्यानुपलिधेरभावा वस्त्यन्तरस्य । नापि मम्बन्धिविष-यत्वे मम्बन्ध शब्द प्रत्यययोः मन्ततभाव प्रमङ्गः, स्वह्मपवा स्थान्य पेचयेत्युको त्तर्वात् । तथा खात्यमन सामप्रदेशलान्न संयोगः

पूर्वपरमाण्वाः संयोगितिरासेन द्युण्कादिस्खिनिर्क्ता, संप्रवाद्यवन्दातमाणूनां संयोगितुण्व कियाचेतुरात्मननसाः संयोगि बुद्याद्यस्मवायिकारणं निरस्ते। तथाण्वात्मेति। निरक्तमिप कित्तप्रदेश-पत्ममतिप्रसङ्गाख्यदेषान्तरं वह्नं पुनस्द्रावयित। कित्यता रित। कल्पनमृष्टः उद्वितार्थाः सन्तोऽसन्तो वा दितीयेन संयोगिसिद्धिः खसाभावयोरेकत्र क्यावच्छेदकासन्तादाचे तूसमावेण सर्वार्थसिद्धि-प्रसङ्गः, उष्टस्य साधीनलात् प्रभूततं निरवधितं तत्मभवाचेत्यर्थः। यद्यू हात् सर्वसिद्धिन्तदा पदार्थवन्यमृह्मिनियमा लुप्येरिविवाह। न चेत्यादिना। संयोगं दूषयिला समवायं दूषयित। किञ्चान्यदिति। तन्मते दूषमान्तरं उच्यत द्वर्थः। संञ्चेषः संग्रहः। यत स्काक्ष्येग्नापरा-कर्षणं तस्यानुपपत्तिरित्यर्थः। द्युक्तं निरवयवासमवेतं सावयवत्वा-दाक्षाण्यसमवेतभूमिवदिति भावः। ननु द्युण्कस्थासमवेतले तदा-दिकाण्यसमवेतले तदा-

मस्भवति, प्रदेशवता द्रयस्य प्रदेशवता द्रयान्तरेण संयोगदर्भनात्। कल्पिताः प्रदेशा त्राखात्ममनमां भविष्यन्तीति चेत्न,
श्रविद्यमानार्थस्य कन्पनायां सर्वार्थमिद्धिप्रमङ्गात्, द्रयानेवाविद्यमाना विरुद्धोऽविरुद्धो वार्थः कन्पनीयो नातोऽधिक द्रति
नियमे हेलभावात्,कन्पनायाञ्च स्वायन्तवात्,प्रस्तत्वमस्भवाञ्च।
न च वैशेषिकैः कन्पितेभ्यः षड्भ्यः पदार्थभ्योऽन्येऽधिकाः शतं
महस्तं वार्था न कन्पित्या दित निवारको हेत्रस्ति, तस्माद्यस्मै यस्मै यद्यद्रोचते तत्तत् सिध्येत्, कञ्चित्वपानुः प्राणिनां
दुःखवज्ञनः संमार एवं मास्दिति कन्पयेत्, श्रन्या वा यसनी
मृतानामिष पुनस्त्यन्तिं कन्पयेत्, कस्त्रयोनिवारकः स्थात्।
किञ्चान्यद्वाभ्यां परमाणुभ्यां निर्वयवाभ्यां सावयवस्य द्वाणुकस्वाकाग्रेनेव संश्चेषानुपपत्तिः,न ह्वाकाग्रस्थ प्रियद्यादीनाञ्च जतु-

श्चितलं न स्थात्, सम्बन्धं विना तद्यागात्, न च संयोगादाश्चितलं कार्य-द्रवस्य प्रकृत्य संयोगादिति प्रङ्गते। कार्यात। प्रकृतिविकारयारभे-दादाश्चयाश्चिभावानुपपत्तिरियति परिहरति। नेति। भेदात् तद्भाव इति वदन्तं प्रवाह। इतरेतराश्चयलादिति। कषं तर्ह्वं कार्यस्य कार-गाश्चितल्यवहारः कल्पितभेदादिवाह। कार्यस्येवेति। परमाण्वनां निरवयवलमप्ययुक्तमिवाह। किञ्चेति। परमाण्वः सावयवाः अल्प-लात् घटवदिपच्चे तेषां दिग्भेदावधिलं न स्थादात्मवदिव्यर्थः। नन् परमाण्वपेच्चया योऽयं प्राची दिव्योव्यादिदिग्भेद्यवहारस्तदवधि-लेन येऽवयवास्त्रयोच्चन्ते त स्व परमाणवस्तेऽपि सावयवास्त्रेत् तद-वयवा स्वेति, स्वं यतः परं न विभागः स स्व निरवयवः परमाण्-रिति प्रङ्काते। यास्त्विति। परिहरति। न स्थूलेति। स्वयमर्थः यत्सर्वाः

काष्टवत् मंद्वेषोऽस्ति, कार्यकार्णद्रव्यद्याराश्रिताश्रयभावोऽन्य-या नोपपद्यत दत्यवस्यं कल्प्यः ममवाय दित चेत् न, दतरे-तराश्रयलात्। कार्यकार्णयोद्धि भेदिमद्भावाश्रिताश्रयभाविम-द्धिराश्रिताश्रयभाविमद्भीः च तयोर्भेदिमिद्धिः कुण्डवदरविदिति दतरेतराश्रयता स्थात्। निष्ठ कार्यकारणयोर्भेदः श्राश्रिताश्र-यभावो वा वेदान्तवादिभिरम्युपगम्यते, कारणस्थैव मंस्थानमाचं कार्यमित्यम्युपगमात्। किञ्चान्यत् परमाणूनां परिच्छिन्नलात् यावन्यो दिशः षष्ठश्री दश्र वा ताविद्धर्वयवैः मावयवास्ते स्थः मावयवलादिनत्याञ्चेति नित्यलिनरवयवलाम्युपगमो बाध्येत। यांस्लं दिग्मेदभेदिनोऽवयवान् कन्ययित एव सम परमाणव दिति चेत् न, स्थूलस्रद्धातारतम्यक्रमेणापरमकारणादिना-श्रोपपन्तेः। यथा प्रथिवी द्यणुकाद्यपेच्या स्थूलतमा वस्त्रस-

त्मना विभागायायं वस्तु स परमाणुरिति ययुचेत तर्हि ब्रह्मण रव परमाणु संज्ञा छता स्थात्, तदन्यस्थाल्पस्य दिग्भावार्ह् लेनावयवविभागावस्यम्भावात्,यदि एथियादिजातीयाल्पपरिमाणविभान्तभूमिर्यः स परमाणुरियुचेत तर्हि तस्य न मूलकारणलं विनाणित्वात् घटवत्, न च हेलसिद्धः, खणवा विनाणिनः एथियादिजातीयत्वात् घटवदिति साधनादिति, सम्मति निरवयवद्रयस्य नाण्ण्हेलभावात् द्यात्मवदिन नाण्ण रत्याण्ङ्य पूर्वाक्तं परिहारं स्मारयित । विनस्यन्त रत्या-दिना । ब्रह्मातिरिक्तस्य खज्ञानिकताच द्रयस्य निरवयवत्वमसिद्धं निमित्ताद्यादिनाणादिनाणः प्रलये सम्भवति, मृक्ती ज्ञानाद्ज्ञान-नाण्णे तत्वार्यानुनाणसम्भव रित भावः। यदुक्तं यत्नार्यद्वयं तत्यं- तापि विनम्यति ततः स्रद्धां स्त्यातरञ्च पृथियेकजातीयकं विनम्यति तते। ह्यणुकं, तथा परमाणवीऽपि पृथियेकजातीय-कलादिनम्येयुः। विनम्यन्तोऽष्यवयवविभागेनैव विनम्यन्तोति चेत् नायं देखः, यते। घृतकाठिन्यविलयनवदपि विनाभोपपत्ति-मवाचाम। यथा हि घृतसुवर्णादीनामविभज्यमानावयवाना-मपि त्रिम्मयोगाद्रवभावापत्या काठिन्यविनाभो भवति, एवं परमाणूनामपि परमकारणभावापत्या मूर्त्यादिविनाभो भ-विव्यति, तथा कार्यारम्भोऽपि नावयवसंयोगेनैव केवलेन भवति, चीरजलादीनामन्तरेणापि श्रवयवसंयोगान्तरं दिध-हिमादिकार्यारम्भदर्भनात् तदेवमसारतरतर्कसन्द्रभ्यलादी-

योगसिचवाने मद्रयार स्मिति तन्ने या ह । तथा कार्यार स्मेरिपीति । कैवल्यं प्राधान्यं कार्यद्रयस्थिताविष हेतुलात् संयोगस्य चीरार स्मकसंयोगाद्ध्यार स्मनं न संयोगात्तरं, तथा च दथ्यादी यभिचार दान्न याप्तिरि यथः । किञ्च यत्नार्यद्रयं तद्व्यार स्मित्येव याप्तिर कृताद्वान तु संयोगसिच यत्त्र न्यार साणाने मन्न द्र्यार स्मिति गार वाद्यान तु संयोगसिच यत्त्र न्यार साणा विभवाराच । न च र ज्वनं द्रयान्तर सिति वार्चं, ज्ववयविमा प्रविभवापातात् । किञ्च निर्वयव द्रयान्तर सिति वार्चं, ज्ववयविमा प्रविभवापातात् । किञ्च निरवयव द्रयान्तर सिति वार्चं, ज्ववयविमा प्रविभवाणात् । किञ्च निरवयव द्रयान्तर सिति वार्चं । यत्त्र गुलतार त्या विश्वान्ति स्मित्वे न तिस जिर्चे पति तन्न व्याप्त क्षेत्र हित्यान्ते । न च त यव चित्र नामानां जगा जेतव द्रात वार्चं । एष्यवीत्वादिना सावयव लानि व्ययोग्त मानात्। न चावयव त्यस्य क्षित् विस्थान्ते । स्मार्यासि जिर्चे अविश्वान्ताव न वस्येति वार्चं । मायायां व्रद्धाणा चावयव त्यान्ति सम्भवात्। ज्ञते । किञ्च द्रयान्ते प्रमार्गं, निरवयवानं संयोगसम्भवात्। ज्ञते । किञ्च द्रयान्ते प्रमार्गं, निरवयवानं संयोगसम्भवात्। ज्ञते । किञ्च द्रयान्ते व्यवानं संयोगसमनवाय योगस्य सम्भवात् समवेत द्यान्तावार स्मन्न त्यायाः स्थानावार स्मन्न त्यायाः स्वावार स्थानावार स्मन्न त्यायाः स्वावार सम्भवता । स्वावार समवेत द्यान्तावार स्मन्न त्यायाः स्वावार सम्भवता । स्वावार समवेत द्यानावार सम्भवतायाः स्वावार समवेत द्यानावार स्वावार सम्भवता । स्वावार समवेत द्यानावार स्वावार सम्भवता । स्वावार समवेत द्यानावार स्ववार स्वावार समवेत व्यानावार समवेत स्वावार समवेत व्यानावार समवेत स्वावार समवेत समवेत

यरकारणश्रुतिविरुद्धलाच्छुतिप्रवर्णेय शिष्टैर्मन्वादिभिरपरि-ग्टचीतलादत्यन्तमेवानपेचास्मिन् परमाणुकारणवादे कार्याऽऽचैः श्रेचाऽर्थिभिरिति वाक्यभेषः॥

### समुदाय उभयचेतु केऽपि तदप्राप्तिः॥ १८॥

वैभेषिकराद्धान्तो दुर्युक्तियोगाद्देदविरेश्याच्छिष्टापरिय-हाच नापेचितव्य दृष्टुक्तं, सेाऽद्ध्वैनाभिक दृति वैनाभिकल-साम्यात् सर्ववैनाभिकराद्धान्तो नितरामनपेचितव्य दृतीद्सि-दानीमुपपाद्यामः। स च बक्तप्रकारः प्रतिपक्तिभेदाद्दिनेय-भेदादा। तचैते चथा वादिनो भवन्ति, केचित् सर्वास्तिल-वाद्नः, केचिदिज्ञानास्तिलमाचवाद्नः, श्रुन्थे पुनः सर्व-

ह्वादि बाधकमुक्तमेव। सम्मवपरिग्रहाचेति स्ववाक्यशेवं पूरयद्म-धिकरणार्थमुपसंहरति। तदेविमिति। तसाङ्गान्तिमूलेन वैशेषिकमतेन वेदान्ततात्वर्थस्थाविरोध इति सिद्धं॥

वैशेषिकं निरस् वैनाशिकं निरस्ति। समुदाय इति। परिमाण-भेदेन देखादेरायुतरिवनाशाङ्गीकारादर्जवैनाशिको वैशेषिकस्तस्य निरासानन्तरं सर्वचिषिकवादी बृद्धिशो निरस्तत इति प्रसङ्गसङ्गति-भाष्ठ। वैशेषिकति। नाभाव उपलब्धेरिति निरसनीयसिद्धान्ता-दच निरस्ति, सिद्धान्तस्य भेदं वक्षुं तिसद्धान्तं विभजते। स चेति। ननु सुगतप्रोक्षाग्रमस्येक्यात् कुती बद्धप्रकारता तचाछ। प्रतिपत्ती-ति। एकस्येवाग्रमयाखातुः शिष्यस्यावस्थाभेदेन बृद्धिभेदात् मन्दम-ध्यमोत्तमधियां शिष्याणां वा भेदाद्वद्धप्रकारतेव्यर्थः। तानेव प्रकारा-नाछ। तचेति। सीचान्तिका वैभाषिका योगाचारो माध्यमिकस्वेति प्रस्थलवादिन दति। तत्र ये मर्वास्तिलवादिना वाद्यमान्तरञ्च वस्त्रभुपगच्छन्ति भृतं मीतिकं चित्तं चैत्तञ्च तांस्तावत् प्रति त्रूमः। तत्र भृतं पृथिवी धालादयः, भीतिकं रूपादयञ्चनुरा-दयञ्च। चतुष्टये च पृथिव्यादिपरमाणवः खरस्त्रे हो पण्पेरण-स्त्रभावास्ते पृथिव्यादिभावेन मंहन्यन्त द्रति मन्यन्ते। तथा रूप-विज्ञानवेदनामंज्ञामंस्त्रारमंज्ञकाः पञ्च स्त्रन्थाः, तेऽषाधात्मं मर्वव्यवहारास्पदभावेन मंहन्यन्त द्रति मन्यन्ते [मर्वदर्भनमं॰पृ॰९३। पं०१७]। तचेदमिभधीयते। योऽयम्भयहेतुक उभयप्रकारः

चलारः शिष्टाः, तेव्वाद्ययोवीच्यार्थानां परोचलापरोचलविवादेऽप्य-सिल्लसम्मितिपत्तेस्तयोः सिद्धान्तमेनीश्रत्य निरस्यत इत्याच् । तत्र य सर्वाक्तिलेति। भूतं भौतिकं वाद्यं, चित्तच्चैत्तच कामाद्यान्तरमिति विभागः। तत्र सन्दिह्यते किं मानमूली भान्तिमूली वायं सिद्धान्त इति । तत्र प्रमाणमूल इति पूर्वपच्यम् सिद्धान्तं तदीयं दर्शयति । तत्र भृतिनिति। स्थिरः प्रपञ्ची ब्रह्मचेतुक इति वेदान्तसिद्धानस्य मानम्बद्यायाक्तिद्धान्तिविरोधाद्याद्धः पूर्वपचपानं सिद्धान्ते तद-विरोध इति चेयं। एथियादिभूतचतुष्यं विषयेन्त्रियात्मनं भौति-काञ्च परमाण्समृदाय एव नावययन्तर इति मला परमाण्न् विभ-जते। चतुरुये चेति। चतुर्विधा इत्यर्थः। खरः कठिनः ततस्वभावाः पार्थिवाः परमाणवः सिम्धा चाप्याः उष्णास्तेजसाः ईरणञ्चलनख-भावा वायच्यानामिति। वास्त्रसम्दायम् काध्यात्मिकसमदायमा ह। तथिति। सविषयं न्द्रियाणि रूपस्तन्धः, विषयाणां वाह्यलेऽपि दे इस्थे-न्त्रियग्राह्यलादाधात्मिकलं, खहमहमिलालयविज्ञानपवाही विज्ञा-नक्कत्यः, सुखाद्यनभवा वेदनाक्वत्यः, गौरश्व इत्येवं नामविण्रिष्टस्वि-कल्पकः प्रत्ययः संचास्त्रस्यः, रामदेवमाच्धर्माधर्मः संस्तारस्वन्धः। तच

समुदायः परेषामिभिप्रेतोऽणुहेतुकञ्च भूतभातिकसंहितिह्यः स्कत्थहेतुकञ्च पञ्चस्कत्थीह्यः, तस्मिनुभयहेतुकेऽपि समुदाये-ऽभिप्रेयमाणे तदप्राप्तिः समुदायभावानुपपित्तिरित्यर्थः। कुतः समुदायिनामचेतनलात्, चित्ताभिज्ञलनस्य च समुदायसि-द्याधीनलात्, श्रन्यस्य च कस्यचिह्येतनस्य भाकुः प्रशासितुवी स्थिरस्य संहन्तुरनभ्युपगमात्, निर्पेत्तप्रवृत्त्यभ्युपगमे च प्रव्यन्यपुपगमात्, श्राश्यस्यायन्यलानस्यलाभ्यामिनहृत्यात् चिषकलाभ्युपगमाच निर्यापारलात् तत्रवृत्त्यनुपपत्तेः। तस्मात्

विज्ञानकात्विस्तामात्वेति गीयते, सन्धे चलारः कान्धासैताक्तेषां स-ङ्घातः चाधातिमनः सकललोकयाचानिवीचक इत्यर्थः। चावयवाति-रिक्तावययनुपल अरवयवाः प्रिष्यन्ते यत् सत् तत् च्या वां, यथा विद्दिति तेषां चाणिवालिमिति मानम्ली (यं सिद्धान्त इति पाप्ते सिद्धान्तस्त्रं योजयति । योऽयमिति । सर्गादी परमाण्नां खान्धा-नाञ्च खतः सङ्घातस्तावज्ञ सम्भवति अचेतनलात्। नापि चित्तात्थम-भिज्यलनं विज्ञानं समुदायहेतुः सङ्घाते देहाकारे जाते विज्ञानं विज्ञाने जाते सङ्घात इत्यन्यान्याश्रयात्। न च चाणिकविज्ञानादन्यः कि चिच्चीव ईश्वरी वा लयाभाषाम्यते यः कङ्घातकत्ती भवेत्। न च कत्तीरमनपेच्यायवः स्तन्धाः खयमेव सङ्घातायं प्रवर्धन्त इति वाचं। चानिमी चप्रसङ्गात्। नन्वालयविद्यानसन्तानः संहन्ता स्वित्यत चाह। चाश्यस्थेति । चाशेरतेऽसिन् रागादय इत्याश्यः सन्तानः, स विं स-न्तानिभो विज्ञानिभोडनोडनचे। वा,चाचेडिप स्थिरः चिषिका वा,नायः चस्तिर्छनित्यात्मवादपसङ्गात्। दितीये देषमाइ। चित्रावित। चिषिकस्य जन्मातिरिक्तयापारी नास्ति, तसात्तस्य परमाखादिमेल-नार्यं प्रवित्तरन्पपन्ना च्याजित्वयाघातादित्यर्थः। रतेनानन्यः सन्तान समुदायानुपपत्तिः । समुदायानुपपत्ती च तदाश्रया लोक-याचा लुष्येत ॥

इतरेतरप्रव्यव्वादिति चेन्नोत्यित्तमाचिनिमत्तवात्॥ १८॥

यद्यपि भोका प्रशासिता वा किञ्चित्तनः संहन्ता स्थिरो नाम्युपगम्यते, तथायविद्यादोनामितरेतरकारणलादुपपद्यते लोकयात्रा, तस्याञ्चोपपद्यमानायां न किञ्चिद्परमपेचितय-मस्ति। ते चाविद्यादयः श्रविद्या संस्कारो विज्ञानं नाम रूपं षडायतनं स्पर्शा वेदना हष्णोपादानं भवा जातिः जरा मर्णं

इति पद्यो निरक्तः, द्याणिकस्य मेलकलानुपपत्तेः, तस्नात् संचन्तुरस-न्वात् सङ्घातानुपपत्तिरिव्यर्थः॥

संचन्द्रभावेऽपि सङ्घातोपपत्तिमाग्रङ्य निषेधति। इतरेति। कार्यं प्रवयते गच्छतीत प्रव्यः कार्यं चिवद्यादिभिरेवार्थात् सङ्घातसिद्धी व्यवहारोपपत्तिरिवर्धः। चिवद्यादोनाह। ते चेति। द्याणिकेषु स्थिरत्वबुद्धिरविद्या तता रागदेषमोद्याः संस्कारा भवन्ति तेभी गर्भस्यस्याद्यं विद्यानं उत्पद्यते तस्याचावयविद्यानात् एपिययादि-चतुर्यं नामात्र्यत्वाद्याम भवति। तते। रूपं सितासितात्मकं शुक्र-ग्रेगितं निष्यद्यते गर्भस्थकत्वबुद्धदास्था नामरूपण्ड्यार्थ इति निःस्कर्धः, विद्यानं एथियादिचतुर्यं रूपञ्चति घडायतनानि यस्येन्त्रियः जातस्य तत् घडायतनं, नामरूपेन्त्रियाणां मिथः संयोगः स्पर्णः, ततः सुखादिका वेदना तया पुनर्विषयद्यणा तया प्रवित्तरपादानं, तेन भवत्यस्थाज्ञनेति भवे। धर्मादिक्तते जातिर्दे हजन्म, पञ्चस्वस्थमम् द्राय इति यावत्। जातानां स्कन्धानां परिपाको जरास्त्रसः, नाग्रो मरणं, स्वियमायस्य पुनादिद्येहारन्तर्दाहः भ्रोकरोन हा पुनेव्यादिप्रवापः

श्रोकः परिदेवना दुःखं दुर्मनस्तेत्येवंजातीयका इतरेतरहेतु-काः मै। गते समये कचित् संचित्रा विनिर्दिष्टाः, कचित् प्रप-ञ्चिताः, सर्वेषामणयमविद्यादिकलापाऽप्रत्याखोयः। तदेवम-विद्यादिक लापेऽपि परस्परनिमित्तनै मित्तिक भावेन घटीयन्त्र-वदनिशमावर्त्तमाने ऽर्थाचित्र उपपन्नः मङ्घात इति चेत्, तन्न, कस्माद्त्यत्तिमात्रनिमित्तलात्। भवेद्पपन्नः सङ्घाता यदि सङ्घातस्य किञ्चित्रिमित्तमवगम्येत, न लवगम्यते। यत इतरे-तरप्रत्ययवेऽयविदादीनां पूर्वपूर्वमुत्तरोत्तरोऽसोत्यत्तिमाच-निमित्तं भवद्भवेत्, न तु सङ्घातात्पत्तेः किञ्चिनिमित्तं स-भवति। नन्वविद्यादिभिर्घादाचिष्यते सङ्घात द्रश्चकां, अची-चते यदि तावदयमभिप्रायः, त्रविद्यादयः मङ्गातमन्तरे-णात्मानमलभमाना त्रपेचन्ते मङ्घातिमति, ततस्य मङ्घातस्य किञ्चित् निभिन्तं वक्तव्यं, तच नित्येष्वयणुषु श्रस्पगम्यमानेष्वा-

परिदेवना, खनिष्ठानुभावे। दुःखं, तेन दुर्मनक्ता मानसी ख्या इति-प्रव्दो मानापमानादिक्के प्रसंग्रहार्थः, न केवलं सुगतानामेवाविद्या-दयः सम्मताः किन्तु सर्ववादिनामपीळाइ । सर्वेषामिति । खिवद्या-दिहेतुका जन्माद्यो जन्मादिहेतुका खाविद्यादय इति मिथा हेतु-हेतुमद्भावादर्थात् सङ्घातसिद्धिरित प्रद्वामुपसंहरित । तदेविमिति सिद्धान्तभागं व्यान्तये । तन्नेति । खिवद्यादीनां उत्तरोत्तरहेतुलम-क्षीक्षत्य सङ्घातहेलभावात् सङ्घाता न स्वादित्यक्ते पूर्वे कां स्वारयित । नन्निति । किमविद्यादयः सङ्घातस्य ग्रमका उत्तरत्यादका इति वि-कत्याद्ये सङ्घातस्योत्यादकं किख्वदाच्यं तन्नात्तीत्याह । खिन्नोच्ये यदोति । खाश्रयाश्रविभृतिष्यिति भीक्षृविशेषणं खटराश्रवेष्विवर्षः ।

त्रयात्रिक्षितेषु भे तिष्ठु मत्तु न मस्यवतीत्युक्तं वैशेषिकपरीचायां किमङ्ग पुनः चिणकेष्यण्षुषु भे तिष्ठ्र स्वात्रयात्रिविद्यात्रया प्रव मङ्गातस्य निमित्तिमिति। कथं तमेवात्रित्यात्यानं लभसानास्य विभित्तं स्थः। त्रय मन्यसे मङ्गाता
एवानादी मंसारे मन्तत्यानुवर्त्तन्ते तदात्रयात्याविद्यादय दति
तदापि मङ्गातात् मङ्गातान्तरं उत्पद्यमानं नियमेन वा
मङ्ग्रमेवे।त्पयेत त्रिन्यमेन वा मङ्ग्रं विषदृशं वे।त्ययेत
नियमास्युपमे मन्त्यपुद्गलस्य देवितर्थ्यये।निनारकप्राष्ट्रभावः
प्राप्त्रयात्, त्रिनयसास्युपमेऽपि मनुष्यपुद्गलः कदात्तित् चर्णन
हस्ती भ्रता देवे। वा पुनर्भनुष्ये। वा भवेत् दति प्राप्त्रयात्,
उभयमणस्युपमिविद्धं। त्रिप च यङ्गोगार्थः सङ्गातः स्थात्

यथा स्थिरेष्यगुषु सङ्घातं ये। ग्रेषु नार्ष्यं चार्यस्व हाये सस् ज्ञानाभावमात्रेण संवितकर्वलाये। गात् सङ्घातापने निमन्नं नाक्ती युत्तं
तदा चाणिकपचे तद्वाक्तीति किम् वत्त्रयिमया ह । किमिति । चाश्रयाश्रयः सङ्घातकर्ता तन्त्र्न्योष्यियर्थः । चाश्रयाश्रयिश्रन्येष्यिति पाठ
उपकार्योपकारकत्रश्न्येष्यियर्थः । दितीयं ग्रङ्कते । च्ययायमिति ।
सङ्घातस्याविद्यादीनां चेत्त्रत्ते। चन्योन्याश्रयः स्यादिति द्रष्ययि ।
कथमिति । साभाविकः खल्यं सङ्घातानां हेतुहेतुमद्भावेन प्रवाहो
न संहन्तारमपेच्यते, पूर्वसङ्घाश्रया चिवद्यादय उत्तरे सङ्घातपवन्ते का
इति नान्योन्याश्रयदे। यो। प्रयोवाश्रङ्कते । चय मन्यस इति । सभावस्य
नियमानियमयोरपसिद्धान्तापातः स्यादिति परिहार्याः । पूर्यते
गलित चेति पुद्रलो देष्टः । किञ्च भोत्तः चिणकत्वपचे भोगापवर्गयव-

स जीवा नास्ति स्थिरो भोक्तेति तवासुपगमः, ततश्च भोगा भोगार्थ एव स नान्येन प्रार्थनीयः, तथा मोचो मोचार्थ एवेति मुमुचुणा नान्येन भवितयं। श्रन्येन चेत् प्रार्थ्येताभयं भाग-मोचकालावस्थायिना तेन भवितयं, श्रवस्थायिले चणिक-लाभुपगमविरोधः, तस्मादितरेतरे।त्पत्तिमाचनिमित्तलमवि-द्यादीनां यदि भवेत् भवतु नाम न तु सङ्घातः सिथेत् भोक्तभावादित्यभिप्रायः॥

# उत्तरात्यादे च पूर्वनिरोधात्॥ २०॥

उत्तमेतद्विद्यादीनामुत्यित्तमात्रनिमित्तलात्त सङ्घातिम-द्विरस्तोति, तद्पि द्वत्यित्तमात्रनिमित्तलं न सभावतोती-दिमदानोमुपपाद्यते। चणभङ्गवादिनोऽयमभुपगमः उत्तर-स्मिन् चणे उत्यद्यमाने पूर्वचणे। निरुध्यत द्वि। न चैवमभु-पगच्छता पूर्वे। त्तर्योः चणयोः हेतुफलभावः शस्यते सम्पा-

हारोऽपि दुर्घट रत्याह। अपि चेति। यो यदिच्छति सतत्काले नास्ति चेत्रच्छा यर्था, अस्ति चेत् चि यात्रत्मभङ्ग रत्यर्थः। प्रवतं स-ङ्वातनिरासमुपसंहरति। तस्मादिति॥

दिविधी हि कार्यसम्तादः सुगतसमातः हेलधीनः कारणसम्-दायाधीनस्रति । तत्राविद्यातः संस्कारक्तते। विज्ञानमियेवंरूपः प्र-यमः, प्रथियादिसमुदायात् कार्यं इत्येवं दितीयः, तत्राद्यमङ्गीक्तय दितीयः सङ्घातकर्त्रभावेन दूषितः, सम्प्रयाद्यं दूषयति स्त्रकारः। उत्तरेति । चाणिकोऽर्थः च्रण इत्युच्यते, निरुध्यमानत्वं विनाधकसा-दिधां, निरुद्धत्वमतीत्वं । ननु कार्यकाले विनाध्याप्तत्वेऽपि पूर्वच्यो

दियतुं निरुधमानस्य निरुद्धस्य वा पूर्वचणस्याभावग्रसत्वाद्-त्तरचणचेतुलानुपपत्तेः। श्रय भावभूतः परिनिचन्नावस्यः पूर्वचण उत्तरचणस हेतुरित्यभिप्रायस्यापि नापपद्यते, भावसृतस्य पुनर्थापार्कन्यनायां चणान्तर्सम्बन्धप्रमङ्गात्। श्रय भाव एवास्य व्यापार इत्यभिप्रायः, तथापि नैवापपचते हेतुस्त्रभावान्परक्रस्य फलस्यात्यसम्भवात्। स्वभावापरागा-म्युपगमे च हेतुस्वभावस्य फलकालावस्यायिले सित चण्भ-ङ्गाभ्यपगमत्यागप्रसङ्गः। विनैव वा खभावापरागेण हेतु-फलभावमभ्यपगच्छतः सर्वच तलाप्तेरतिप्रसङ्गः। अपि चा-त्यादनिरोधी नाम वस्तुनः खरूपमेव वा स्थातां, त्रवस्था-न्तरं वा वस्त्वन्तरमेव वा, सर्वधापि ने।पपद्यते। यदि ताव-द सुन: ख रूपमेवीत्पाद निरोधी खातां तता वसु गब्द जता-दिनरोधभ्रव्दी च पर्यायाः प्राप्तुयः। ऋथास्ति कञ्चिदिशेष इति मन्येत उत्पादनिरोधगब्दाभ्यां मध्यवर्तिना वसुन त्राद्य-

सत्तात् चिमिकार्थस्य हेतुत्वमचतिमिति ग्रङ्कते। अथ भावेति, सङ्ग्रप् इत्यर्थः। किं हेतोरुत्यचातिरिक्ताः कार्योत्यादनास्था व्यापारः अनतिरि-क्तो वा, नाय हत्युक्ता दितायं ग्रङ्कते। अथेति। भाव उत्यक्तिः, उक्तं हि 'भतिर्ययां किया सेव कार्कं सेव चोच्यत' हति।

येषां चायिकभावानां या भृतिः सैव किया कारकचे वर्षः। नष्टस्यापि निमित्तत्वं स्थान्नोपादानत्वं, तथा च म्दादं र्घटादिकालासत्त्वे घटाय-नृत्यत्तिः सन्ते च च्यायिकत्वहानिरिति परिहर्गत । तथापाव्यादिना । प्रथमपची त्तादेषां प्रष्यति । विनेवेति । वस्तेना जन्मध्वंसानि स्प्राचि न च्यायिकत्विमित्याह । च्याप चेति । तथाः सरूपत्वे वस्तुन्यन्तर्भावात्

न्नाखे द्रवस्थे त्रभिलयेते इति, एवमणाद्यन्नमध्यचणवयमस्वित्यादस्त्रनः चिणकत्वास्युपगमहानिः। प्रधात्यन्तयितिरकावेवेतियादिनरोधी वस्तुनः स्थातां त्रश्चमिष्ठवत्, तते।
वस्त्रत्यादिनरोधास्थामसंस्पृष्टसिति वस्तुनः प्राश्चतत्वप्रसङ्गः।
यदि च दर्भनादर्भने वस्तुन उत्पादिनरोधी स्थातां, एवमिप द्रष्टृधर्मे। ते। न वस्तुधर्माविति वस्तुनः प्राश्चतत्वप्रसङ्गः
एव, तस्मादप्यसङ्गतं से।गतं मतं॥

## असित प्रतिज्ञोपरेषा ये।गपद्यमन्यया ॥ २१ ॥

चणभङ्गवादे पूर्वचणे। निरोधग्रस्तवान्ने। त्तरस्य चणस्य हेतुर्भवतीत्युक्तं। त्रयामत्येव हेती फलोत्पत्तिं ब्रूयान्, ततः प्रतिज्ञोपरोधः स्थान्, चतुर्विधान् हेत्रन् प्रतीत्य चित्तचैत्ता उत्पद्यन्त दतीयं प्रतिज्ञा हीयेत, निर्हेतुकायां चेात्पत्तावप्र-

वक्त ने (उना यन क्ता विमाय पि द्र ख्यां । दितीयं प्रक्वते । ख्या क्तीति । वि-प्रेषमे वाह । उत्पादेति । दृषयति । स्वमपीति । ताभ्यां संसर्गे वक्त नः ह्य शिकत्यभद्भः स्थात् । संसर्गे स्व नाक्तीति हतीयक ल्यमुखाप्य दूष-यति । ख्या त्यक्तीति ॥

सूत्रं वाखातुं रत्तं सारयति। च्यमभद्गिति। किं कार्यात्मिर्निन्देतुका सहेतुका वा, आद्ये प्रतिचाहानिरित्याह। अथासखेवेत्या-दिना। विवयकरणसहकारिसंस्कारासतुर्विधा हेतवस्तान् प्रतीव प्राप्य चित्तं रूपादिविचानं चैत्तास्वितात्मकाः सुखादयस्य जायन्त इति प्रति-चार्थः। यथा नालविचानस्य नीलं वस्तु, आलम्बनप्रवयो विषयः, चचुः करणमधिपतिप्रवयः, सहकारिप्रवय आलोकः, समनन्तरपूर्व्यथयः

तिबन्धात् सवें सर्ववात्पद्येत । श्रयोत्तर्चणात्पत्तिं यावना-वदवतिष्ठते पूर्वचण इति ब्रूयात्, ततो चागपद्यं हेतुफ्णचाः स्थात्, तथापि प्रतिज्ञापरोध एव स्थात्, चणिकाः सर्वे संस्कारा इतीयं प्रतिज्ञापरुथेत ॥

### प्रतिसंख्याऽप्रतिसंख्यानिरे।धाप्रा प्ररविच्छेदात् ॥ २२॥

त्रिप च वैनाशिकाः कन्ययन्ति 'बुद्धिवे। धं चयादन्यत् मंक्षातं चिषकञ्च' इति । तदिप च चयं प्रतिमञ्जाऽप्रतिमञ्जा-निरोधावाकाश्रञ्जेत्याचनते । चयमिष चैतदवस्त्यभावमावं निर्पाख्यमिति सन्यन्ते । बुद्धिपूर्वकः किल विनाशे भावानां प्रतिमञ्जानिरोधा नाम भाष्यते तदिपरीते। ऽप्रतिमञ्जानि-रोधः, त्रावर्णाभावमाचमाकाशिमति । तेषामाकाशं पर-

संखार इति भेदः। प्रतिचाहानिपुरुषदेषमुक्का वन्त्रेषमप्याह। निर्चेतुकायाचेति। सहेतुकलपद्येऽन्वयिकारणस्य स्टादेः कार्यसह-भावापत्या द्याणकलपतिचाहानिरिति स्वण्णेषं यावरे। अथात्तर-द्याणेयादिना। सन्यक् कियन्त इति संखाराः, आदान्तवन्ता भावा इत्यर्थः॥

एवमाद्यस्वाभां समुदाया निरस्तः, उत्तरस्वाभां वार्यकारण-भावकाणिकत्वे निरस्ते, सम्मति तदिभमतं दिविधं विनामं दृष्ठयति। प्रतिसञ्चिति। संस्कृतमृत्याद्यं बुद्धिबोध्यं प्रमेयमात्रं त्रयातुष्करूपादन्य-दित्यर्थः। किं तस्त्रयं तदाह। तदपीति। निर्पास्यं निःसरूपं, प्र-तिसंख्या सन्तं भावमसन्तं करोमीत्येवंरूपा संख्या बुद्धिः प्रतिसंख्या तया निरोधः कस्यचिद्भावस्य भवति, च्यबुद्धिपूर्वकस्तु स्तम्भादीनां खरसभङ्गराणामित्याह। विपरीत इति। परिक्रयामुक्ता स्त्रतं व्या- स्तात् प्रत्याख्यास्वित, निरोधदयमिदानीं प्रत्याचि । प्रति-सञ्चाऽप्रतिसञ्चानिरोधयोरप्राप्तिरसस्भव दत्यर्थः। कस्मादि क्लि-दात्। एता हि प्रतिमञ्चाऽप्रतिसञ्चानिरोधी मन्नानगाचरीः वा स्थातां भावगाचरी वा, न तावत् यन्नानगाचरीः सक्ष-वतः, सर्वेष्यपि सन्नानेषु सन्नानिनामिविक्लिने हेतुफलभा-वेन सन्नानिक्लिदस्थासस्भवात्। नापि भावगाचरीः सस्भवतः, न हि भावानां निरन्वयो निर्पास्था विनाधः सस्भवति, स-वास्ययवस्थासु प्रत्यभिज्ञानवलेनान्वस्यविक्लिददर्भनात्। श्र-स्पष्टप्रत्यभिज्ञानास्ययवस्थासु कचित् दृष्टेनान्वस्यविक्लेदेनान्य-चापि तदनुमानात्। तस्मात् पर्परिकत्यितस्य निरोधदयस्था-नुपपत्तिः॥

चरे। तेषामिति। भावाः सन्तानिनः, सन्ताने। नाम भावानां हेतु-पानभावेन प्रवाहन्तांस्मन् सन्ताने चरमद्याः द्याणन्तरं करेति वा नवा, आयो चरमत्वयाद्यातः सन्तानाविक्तेदात्, दितीये चरमस्या-सन्त्वप्रसङ्गः, अर्थिकयाकारितं सन्तमिति तत्सिद्धान्तात्, चरमस्या-सन्त पूर्वेषामप्यसन्त्वप्रसङ्गः अर्थिकयात्र्यन्यतात्, तस्मात् सन्तानस्य विक्येदासम्भवान्निरोधाप्राप्तिरियाह। न तावदिति। न दितीय द्याह। नापीति। घटकपानच्यात्यस्यासु सेयं स्टिति प्रवाभिज्ञा-नादन्वयभावस्य स्टादेनीव्यन्तिकविनाण् द्रव्यर्थः। बीजस्याङ्गरादिषु प्रविभिज्ञानादर्णनादन्विना विक्येद द्रव्यत आह। अस्पर्यति। सङ्गरादयोऽनुस्यतान्वयभावस्याः कार्यत्वात् पटविद्यन्वयविक्येद-सिद्धिर्व्ययः। यसाद्भावानां स्थायित्वं तस्मात् प्रतिद्यण्विरोधा-सम्भव द्रव्यपसंहारः॥

#### उभयथा च देावात्॥ २३॥

योऽयमविद्यादिनिरोधः प्रतिमङ्काऽप्रतिमङ्कानिरोधानः-पाती परपरिकल्पितः स सम्यग्ज्ञानादा सपरिकरात् स्थात् स्वयमेव वा, पूर्वस्मिन् विकल्पे निर्देतुकविनाशाभ्यपगमहानि-प्रसङ्गः। उत्तरिसंस्तु मार्गापदेशानर्थक्यप्रसङ्गः। एवमुभयथापि देशिषप्रसङ्गादसमञ्जमिनदं दर्शनं॥

### ऋाकाशे चाविशेषात्।। २४।।

यच तेषासेवासिप्रेतं निरोधदयसाकाशञ्च निर्पाख-मिति। तच निरोधदयस्य निर्पाख्यतं पुरस्तान्तिराकतं श्राकाशस्येदानों निराक्रियते। श्राकाशे \*चायुको निर्पाख-लाभ्यपगमः, प्रतिमङ्खाऽप्रतिमङ्खानिरोधयोरिव वस्तुलप्रति-पत्तरिविशेषात्, श्रागमप्रामाख्यात्तावत् 'श्रात्मन श्राकाशः स-स्तृतः' दत्यादि श्रुतिभ्य श्राकाशस्य च वस्तुलप्रमिद्धिः। <sup>†</sup>विप्रति-पत्नानिप प्रति श्रव्दगुणानुसेयलं वक्तयं, गन्धादीनां गुणानां

आगमप्रामाणादिति। तचानाग्रस्य नार्वेलोक्या घटादिवद-सुलं प्रसिथातीत्वर्षः। नन्नागमप्रामाण्ये विप्रतिपद्गान् सुगतान् प्रत्याकाग्रस्य वस्तुलं कषं सिध्यतीत्वत खाद्यः। विप्रतिपद्गानिति। प्रब्दो वस्तुनिष्ठः गुणलाद्गन्यादिवदित्वनुमानादाकाग्रस्य वस्तुलं सि-धाति प्राच्यादायद्ववाणां स्रोचयाद्यगुणास्रयलायोगादित्वर्षः। खा-

अविद्यादीनां प्रतिसंख्यानिरेधं तद्भिमतं दूषयति । उभयथेति ॥ यमनियमादयः परिकराः सर्वे दुःखं चिणिकमिति भावनीपदेशो मार्गापदेशः।

<sup>\*</sup> चानुक्त इति का॰। † विप्रतिपद्मान् प्रति तु शब्देत्यादि का॰ वर्ध॰ सा॰।

पृथियादिवस्वात्रयलदर्भनात्। ऋपि चावर्णाभावमात्राका-शमिच्छतस्तव एकस्मिन् सुपर्णे प्तत्यावर्णस्य विद्यमानलात् सुपर्णान्तर्सा विताताऽनवका प्रतप्रमङ्गः। यत्रावर्णाभावस्तत्र पतियातीति चेत्, येनावर्णाभावा विशियाते तत्तर्हि वस्तु-स्तमेवाकाशं खानावरणाभावमानं। श्रपि चावरणाभाव-माचमाकाशं मन्यमानस्य सागतस्य स्वास्यूपगमविरोधः प्रस-ज्येत। सागते हि समये पृथिवी भगवन किंसनिः अयेत्यसिन प्रस्नप्रतिवचनप्रवाचे पृथिच्यादीनामन्ते वायुः किंसिनः-अय दत्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनं भवति वायुराकाशमन्तिः अय इति, तदाऽऽकाणस्य वस्तुलेन समञ्जसं स्थात्, तस्रादययुक्तमा-काशस्यावस्तुलं। श्रिपि च निरोधदयमाकाशञ्च त्रयमणेत-निर्पाख्यमवसु नित्यञ्चीत विप्रतिषिद्धं, न स्ववसुने। नित्यल-मनित्यलं वा सक्सवति, वस्लाश्रयलात् धर्मधर्मिव्यवहार्स्य। धर्मधर्मि भावे हि घटादिवदसुलमेव खान निर्पाख्यलं॥

काशस्य भावतं प्रसाध्याभावतं दूषयित । चिप चेति । यथैकघट-सत्तेऽपि घटसामान्याभावो नास्ति तथैकपित्तसत्तेऽपि मूर्त्तदयसा-मान्याभावात्मकाकाशो नास्येवेति पत्त्यन्तरसञ्चारो न स्वादित्यर्थः । देश्विश्वेषावक्त्रेदेनावरणाभावोऽस्तात्वाशसञ्चाभावावक्त्रेदकदेशविश्वेष स्वाकाशो नाभाव द्रत्याद्व । यनेत्वादिना । पित्यिति पत्त्वी सञ्च-रिखतीत्यर्थः । खाकाशस्यावस्तृतं सग्रश्चविषद्वचेत्वाद्व । चपि चेति । किं सम्यक् निच्चय खाश्रयोऽस्या इति किंसिन्नःश्रया चवस्तुनः शश्चविषाणस्याश्रयत्वादर्शनादिति भावः । याघातान्तरमाद । चपि चेति । ध्वंसाप्रतियोगिताको धिम्मी नित्यत्वं नासित सम्भवति धिर्मि-ग्वीऽसत्त्वयाघातादित्वर्थः ॥

<sup>\*</sup> जिल्ला ता अने का कि का । † भावः इति से । का ।

#### यनुस्मतेय ॥ २५॥

त्रिप च वैनाणिकः सर्वस्य वस्तुनः चिणकतामस्युपयन्तृप\*लक्षेरिप चिणकतामस्युपेयात् न च मा मस्मवित, त्रनुस्रतेः।
त्रनुभवमुपलिक्षमनुत्पद्यमानं स्मरणमेवानुस्रतिः मा चेापलक्षेत्रकर्वका सती मस्मवित, पुरुषान्तरे।पलिक्षिविषये पुरुषान्तर्स्य स्रत्यदर्भनात्। कथं ह्यइमदे।ऽद्राचिमदं पण्यामीति च
पूर्वे। त्तर्दर्भन्येकस्मिन्नस्रति प्रत्ययः स्थात्। श्रपि च दर्भनस्मरणयोः कर्तर्थेकस्मिन् प्रत्यचः प्रत्यभिचाप्रत्ययः सर्वस्य
लेकस्य प्रसिद्धोऽइमदे।ऽद्राचिमदं पण्यामीति। यदि हि
तयोभिनः कर्ता स्थात्, तते।ऽहं स्मरास्थद्राचीदन्य दति प्रतोयात् न लेवं प्रत्येति कश्चित्, यचैवं प्रत्ययः तच दर्भनस्मरणयोभिन्नसेव कर्तारं सर्वलोकोऽवगच्छिति, स्मरास्थहमसावदे।ऽद्राचीदिति। 
†द्व लहमदे।ऽद्राचिमिति दर्भनस्मरण-

खात्मनः चिणिकलं दूषयित । खनुस्नृतेरिति । खनुसवजन्या स्नृतिरनुस्नृतिस्तस्यां खनुसवसमानाश्र्यलात्तदुसयाश्रयात्मनः स्यायितमित्यर्थः । चिणिकलचानद्वयानुसन्धानञ्च न स्यादित्याः । कथं ह्याः चमिति । पूर्वदर्शनकर्तुरदाचिमिति स्मरणकर्त्ते व्यप्तसचानचात्मनः
स्यायित्विमित्याः । चिपि चेति । योऽइमदः पूर्वमदाचं स रवाइमद्य
तत् स्मरामीति प्रत्यभिचानाकारोः द्रस्यः, इदं प्रश्नामीति चानान्तरसम्बन्धकथनं योऽइमदाचं सोऽइं प्रश्नामीति प्रत्यभिचान्तरद्योतनार्थं । विपच्चे वाधकमाइ । यदि इति । द्रष्टुस्पर्चे भेदिऽइं स्मरामि
खन्योऽद्राच्चोदिति प्रतीतिः स्यादित्यच द्रष्टान्तमाइ । यचैविमिति ।
प्रत्ययमाइ । स्मरामीति । स्मराम्यइमन्योऽद्राच्चोदिति प्रत्ययो यच

<sup>\*</sup> लब्धुरिति भा॰ का॰। † यथे हेति का॰।

योर्वेनाशिकोऽणात्मानमेवैकं कर्तारमवगक्कित, न नाहिमित्यात्मनो दर्शनं निर्नृतं निङ्गते, यथाग्निरनृष्णोऽप्रकाश दिति
वा। तनैवं मत्येकस्य दर्शनस्मरणचणदयसम्बन्धे चिणकत्वास्थुपगमहानिरपरिहार्था वैनाशिकस्य स्थात्, तथानन्तरासनन्तरामात्मन एव प्रतिपत्तिं प्रत्यभिजानक्षेत्रकर्त्वकामोत्मनदुक्त्यासादतीतास्य प्रतिपत्तीराजन्मन श्रात्मैककर्त्वकाः
प्रतियन्दधानः कथं चणभङ्गवादी वैनाशिको नापचपेत। स
यदि ब्रूयात् मादृश्यादेतत् सम्पत्यत दति, तं प्रतिब्रूयात्
तेनेदं सदृश्यमिति दयायत्त्वात् मादृश्यस्य चणभङ्गवादिनः
सदृश्ययोर्वचीर्वस्तुनोर्यचीत्तरेकस्थाभावात् सादृश्यनिभित्तं प्र-

तच भित्रमेव कर्तारं लोकोऽवगक्कतीयविवादिमयर्थः। प्रक्षतप्रयम् भिज्ञायां तादश्मेदप्रयथस्य बाधकस्थादर्शनादात्मस्थायतं दुवंश्मि-याह । इह त्वहमद इति । यथाप्रेरीष्ठस्थादिकं न बाधते कस्थित्तथा नाहमदात्तिमित पूर्वदर्शनं न निक्रुत इत्यनेन बाधाभावात् प्रथमिज्ञा प्रमेयक्तं भवति । तथा द्रष्टुस्त्रचारेवये सित स्थायितं पालतिमित्याह । तचेवं सतीति । ज्ञायदयसम्बन्धेऽप्यात्मनन्तृतीयन्त्रस्ये भङ्गोऽस्त्रिति वदन्तं प्रयाह । तथिति । वर्तमानदशामारभ्योत्तमाङ्गोसादामरस्यादनन्तरा-मनन्तरां सस्येव प्रतिपत्तिमात्मेककर्यकां प्रत्यभिज्ञानन्त्राज्ञमनस्य वर्तमानदशापर्यन्तं स्रति। प्रतिपत्तीः स्वकर्यकाः प्रतिसन्द्रधानः स-विति योजना । दोपञ्चालास्विवात्मिन प्रत्यभिज्ञानं सादस्यदेशवा-दिति प्रक्रुते । स इति । सादस्यज्ञानस्य धर्मिर्धातयोगिज्ञानाधीन-त्वात् स्थिरस्य ज्ञातुरसन्त्वाद्व सादस्यज्ञानं सम्भवति सन्त्वेवापसि-द्वानः स्थादिति परिहर्ति । तमित्यादिना । स्थादेतत् न सादस्य-प्रवीत्तरवन्तुदयज्ञानन्यस्तद्वयसादस्यावगाही, किं तिर्षे तिसन्दधानमिति मियाप्रकाप एव स्वात्, स्वाचेत् पूर्वे त्तर-योः \*चणयोः सादृग्यस्य यहोतैकस्तथा सयोकस्य चणदयाव-स्वानात् चिणकलप्रतिज्ञा पोद्योत, तेनेदं सदृप्रमिति प्रत्य-यान्तरमेवेदं न पूर्वे त्तरचणदयग्रहणनिमित्तमिति चेत्, न तेनेदिमिति भिन्नपदार्थे।पादानात्। प्रत्ययान्तरमेव चेत् सादृ-ग्यविषयं स्वात्, तेनेदं सदृप्रमिति वाक्यप्रयोगे।ऽनर्थकः स्वात्, सादृग्यमित्येव प्रयोगः प्राप्तृयात्। यदा हि लेकिप्रसिद्धः पदार्थः परिचकैर्न परिग्टह्यते तदा स्वपविसद्धः पर-पचदोषे। वा उभयमणुष्यमानं परीचकाणामात्मन्य यथा-

कि चित्रेष विकल्पः खाकारमेव वाह्यालेन विषयीकुर्वाणः चाणानारा-स्पर्भी, खतान स्थिरद्रयूपे चेति प्रक्षते। तेनेदिमिति। अव वक्तयं सादृश्यप्रवये तेनेदं सदृश्मिति वस्तुत्रयं भासते न वेति। नेति वदतः खानुभवविरोधः, किञ्चार्थभेदाभावात् पदचयप्रयोगो न स्यात्, तसात् पदचयेण मियः संख्यभिज्ञार्यभानादभानमसिद्धमिति परि-हरति। न तेनेति। अय भासते वक्तवयं तच प्रव्यथाभित्रमेव न वाद्यमिति चेन चयाणामेकप्रवयामेदे मिथाऽप्यमेदापत्तेः। इष्टाप-त्तिरिति ब्रवाणं विद्यानवादिनं प्रत्याच । यदा चीति । वस्तुत्रयं च्चेयं सादृश्यप्रवयाद्भिन्नं सर्वेलोकप्रसिद्धं तच नाङ्गीक्रियते। स्थायि-द्रष्ट्रपसङ्गभयेन तर्हि तत्तदाकाराणां च्यामकविच्यानां मिथा वा-र्तानभिज्ञलादेनस्मिन् धर्मिण विरुद्धानेनपचस्तुरणात्मनविप्रति-पत्त्यसम्भवात् खपद्यसाधनादियवद्यारा लुप्येत, खती यथानुभवं ज्ञानज्ञेयभेदोऽङ्गीकार्यः। तथा च तेनेदं सदशमिति वाह्यार्ययोर्ज्ञान-पूर्वनं साद्यः जानत चात्मनः स्थायितं दुवीरमित्वर्थः। नन् सन्त्येव वाह्यार्थाः चिषाजस्वलचाणा निर्विजन्यक्याह्याः, सविजल्पाध्यवसेयान्त खायिलसाद्रश्यादया वाह्याः कल्पिता खवभासन्ते, खता विप्रति-

<sup>\*</sup> इथारिति वर्ध०।

र्थलेन न वृद्धिमलानमारोहित, एवमेवैषेऽर्थ इति निश्चितं यत्तदेव वक्तयं, ततेऽत्यदुच्यमानं बद्धप्रखापिलमात्मनः के-वलं प्रखापयेत्। न चायं मादृष्यात् मंय्यवहारो युक्तः, तद्भावावगमात् तत्मदृष्यभावानवगमाच। भवेदपि कदा-चित् वाद्यवलुनि विप्रलम्भमभावात् तदेवेदं स्थात् तत्म-दृष्यं वेति मन्देहः, उपलब्धरि तु मन्देहोऽपि न कदाचिद्भ-वित म एवाइं स्थां तत्मदृष्यो वेति। य एवाइं पूर्वेद्युरद्राचं म एवाइमय सारामीति निश्चितात् तद्भावेपलम्भात्, तस्मा-द्यनुपपन्ना वैनाधिकमभयः॥

पचादियव हार इति वा ह्यार्थवादमा प्रज्ञा निरस्ति । स्वमेवेति । यत् प्रमाणसिद्धं तदेवं वक्तायं। न इ च्राणिकले किञ्चित प्रमाणमस्ति न चेदानीं घट इति प्रवाह्मवर्त्तमानकालासम्बं घटस्य ग्रीचरं यद-र्त्तमानच्यामात्रसत्त्वरूपे च्यायिकले मानमिति वार्चः। तस्य वर्त्तमान-लमाचगो चरतेन कालान्तरासचासिद्धेः। न च यत् सत्तत् च्रिक-मिति याप्तिरस्ति, विद्युदादेरिप दिनिच्चणस्यायिलेन द्रष्टान्ताभावात्। न च स्थायिनमनुमातारमन्तरेयानुमानं सम्भवति, तस्मादन्मानः सिद्धार्थवता तथागते। अद्वेववचन इत्यर्थः। किञ्च साटम्यं प्रत्यभि-ज्ञायां देषितया निमित्तं विषयतया वा । चायेऽपि खरूपसत् ज्ञातं वा, नाद्य मन्दान्धकारे शुक्तिमात्रग्रहे श्वेत्याज्ञानेऽपि रूप्याभेद-समापत्तेः। न दितीयः स्थायिज्ञातारं विना तज्ज्ञानासम्भवस्थातालात्। नापि विषयतया निमित्तिसिखा ह। न चेति। सी (इसि खुलेखा ती-नाइं सटम इत्वन्ह्रेखादित्यर्थः। साऽइमिति प्रत्यभिचाया अमलं निरस संग्रयतं निरस्ति। भवेदिति। जडार्थे प्रविभन्नातेऽपि बाधसम्भावन या सण्यः कदाचित् स्थानात्मनीत्ययः। ऋसन्दिग्धावि-पर्यस्तप्रविभिज्ञाविरोधादात्मच्यिक्रलमतम्बन्तासङ्गतिम्बपसंहर-ति। तसादिति॥

#### नास्ते। इष्टलात्।। २६।।

दत्यानुषपन्ना वैनाणिकमसया चतः स्थिरमनुषाणि कारणमनभुषगच्छतासभावाद्वावात्यित्तिरिहोतदापद्यते। दर्णयन्ति
चात्रासावाद्वावात्यित्तं 'नानुषस्य प्रादुर्भावाद्' दति। विनष्टाद्धि किल वीजादङ्कर उत्पद्यते, तथा विनष्टात् चीराद्धि
स्टित्यण्डाच द्यत्ते। घटः, कूटप्याचेत् कारणात् कार्यमृत्यचेत,
प्रविभेषात् पर्वं पर्वत उत्पद्येत, तस्यादभावग्रस्तेभ्ये वीजादिभ्याऽङ्करादीनामृत्यद्यमानलात् श्रभावाद्वावात्यित्ति सन्यन्ते। तत्रेदमुच्यते, 'नासते।ऽदृष्टलात्' दति। नाभावाद्वाव
उत्पद्यते, यद्यभावाद्वाव उत्पद्येत, श्रभावलाविभेषात् कारणविभेषास्युषगभीऽनर्थकः स्थात्। न हि वीजादीनां उपस्टदि-

चभावः प्रश्विषाणवर्यन्तासिद्वयङ्गीक्य स्दादिनाप्रादसते। घटादिकं जायते इति सुगता वदन्ति तद्ष्वयित। नासत इति। न केवलं बलादापयते किन्तु खयं दर्पयन्ति च। दो नजो प्रकृतायं गमयाः। स्दादिकं उपस्य घटादेः प्रादुर्भावादितीममर्थमाह। विनर्धादित। कारणविनाप्रात् कार्यजन्मेयच यक्तिमाह। कूटस्यादिति। विनाप्रप्रन्यादिव्यर्थः। निव्यस्य निर्दितप्रयस्य कार्यप्रकृत्ति तत् कार्याणि सर्वाण्येकसिन्नेव चर्णे स्पृत्तया चीत्तरचर्णे कार्याभावादस्वापितः। न च सहकारिक्रतातिप्रयक्षमात् कार्यक्रम इति युत्तं। चित्रप्रस्यातिप्रयान्तरापेचायां चनवस्थादनपेचायां कार्यस्थापितः प्रयानपेचलेन सहकारिवेयर्थात् तस्नान स्थायभावात् कार्यक्रमेव्यर्थः। चित्रक्षभावस्य हेतुत्वनिरासार्थं सूचं व्याचस्थे। तचेदिमिति। यदि वीजाभावस्याः भावान्तरादिग्रेषः स्थात् तदा विभ्रेषवदभावदारा वीजादेवाङ्गर इति

तानां ये। अभाव खाख च शशविषाणादी नाञ्च नि:खभावलाविशे-षादभावले कि खिदिशेषाऽस्ति येन वीजादेवाङ्करा जायते, चीरा-देव दधीत्येवंजातीयकः कारणविशेषासुपगमाऽर्थवान् स्वात्। निर्विभेषस्य लभावस्य कार्णलाभुपगमे ग्रम्यविषाणादिभ्याऽ-यङ्करादचा जायेरन, न चैवं दृग्यते। यदि पुनरकावस्वापि विश्वेषीऽभ्यपगस्थेत उत्पन्नादीनामिव नीललादिस्तो विश्वेष-वचादेवाभावच्य भावलमुत्पलादिवत् प्रमुख्येतं, नाष्यभावः कस्यचिद्रत्यित्ति हेतुः स्थात्, श्रभावलादेव ग्रग्यविषाणादिवत्। श्रभावाच भावे।त्यत्तावभावान्त्रितमेव भवं कार्यं स्थात्, नैवं दृ ग्यते, सर्वस्य वसुन: खेन खेन रूपेण भावात्म नैवापलम्बमान-लात्। न च सद्चिताः शरावादया भावासान्वादिविकाराः केनचिद्भ्यपगस्यन्ते। स्दिकारानेव तु स्दिन्तितान् भावान् लोकः प्रत्येति। यत्तृतं खरूपापमद्मनारेण कस्यचित् कूटस्यस्य

लीकायितिकानामभुपग्रमोऽर्थवान् खाद्म सोऽक्तीत्याह । येनेति । सूचं योजयित । निर्विश्वेषस्थित । शश्विष्ठाणादेः कार्यकारित्वस्थादयता निर्विश्वेषस्थित । शश्विष्ठाणादेः कार्यकारित्वस्थादयता निर्वाचिष्ठ हेतुत्वेऽतिप्रसङ्ग इति तर्कमुक्तानुमानमाह । नाप्पीत । खभावा न हेतुरसत्त्वात् सम्मतविद्यर्थः । खभावा न प्रक्तिः कार्यानिन्वतत्वाद् यथा शरावाद्यनिन्वतक्तनुर्व शरावादिपक्त-तिर्दित तर्कपूर्वकमाह । खभावाचित । खताऽन्वितत्वान्तृदारिभाव स्व प्रक्रतिरिवाह । स्टिति । स्थायिनः कार्यालायोगमुक्तमनृद्य दूष्यित । यक्त्तमित्यादिना । चनुभववत्वात् स्थिरभावानामेव सह-कारिसिविध्वनेण कार्यक्रमहेतुत्वनङ्गीकार्यः, न च शक्तस्य सह-

वस्तः कारणवानुपपत्तेरभावाद्वावात्यक्तिभवितुमईतीत,
तहर्कं, स्विरस्वभावानामेव सुवर्णादीनां प्रत्यभिज्ञायमानानां
रचकादिकार्यकारणभावदर्भनात्, येव्यपि वीजादिषु खरूपेापमर्दे लच्छते तेव्यपि नासावुपत्त्यसाना पूर्वावस्थात्तरावस्थायाः कारणमञ्चपगम्यते, अनुपत्त्यसानानामेवानुयायिनां
वीजायवयवानामङ्करादिकारणभावान्यपगमात्, तसादसञ्चः
प्राप्तविषाणादिन्यः सदुत्पत्त्वदर्भनात् मञ्ज्य सवर्णादिन्यः
सदुत्पत्तिदर्भनात् अनुपपन्ने।ऽयमभावाद्वावोत्पत्त्वम्यपगमः।
प्रिप च चतुर्भयिक्तत्तेता उत्पद्यन्ते परमाणुभ्यय स्त्रभौतिकलचणः समुदाय उत्पद्यत द्र्यम्यपगमा पुनर्भावात्
भावोत्पत्तिं कण्पयद्विरस्भुपगममपङ्गवानेवनाणिकः सर्वे। लोक
प्राकुलोक्रियते॥

कार्यपेचा न युक्तेति वाचं, यते। ऽशक्तस्यापि नापेचो त्यसहकारिविम्बं स्थात्। ततः खर्यादे। खते। ऽतिश्रयश्र्मेऽ श्वितापादिसहकारिकता-तिश्रयक्रमाद्रचकादिकार्यक्रमः। न चातिश्रयस्यातिश्रयान्तरानपेच्तते कार्यस्यायनपेचेति वाचं। घटस्य स्दनपेच्तते कार्यताविश्रेषात् घटस्यापि स्दनपेच्यापसङ्गादन्यय्यतिरेकाभ्यामपेच्या सहकारिव्यपि तुल्या। यदुक्तं कार्याभावदृश्यां कार्यस्यासच्यापत्तिरित तद्व, च्यकार्यस्थापि वाधाभावेन सत्ते। प्राप्तः, न द्यर्थिकयाकारित्वे नासतः च्यतः कार्यतावच्येदक्रमवाधितस्य स्पति। ह्यर्थिकयाकारित्वं नासतः च्यतः कार्यतावच्येदक्रमवाधितस्य स्पति। स्र्वं कार्यताद्विमेव तस्याद्यस्थालस्यरभावानां हेतुत्वं उपप्रविनित्ति भावः। पूर्वापरवि-रेधिमप्याह। च्यपि चेति॥

## उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः॥ २०॥

यदि चाभावाद्वावात्यत्तिरभुपगस्येत, एवं मह्युदासीनानामनीहमानानामपि जनानामिशमतिसिद्धः स्थात्, श्रभावस्य
सुलभलात्। छपीवलस्य चेनकर्माष्यप्रयतमानस्थापि संस्यनिष्यत्तिः स्थात्, कुलालस्य च म्ह्यंस्क्रियायामप्रयतमानस्थाप्यमन्नात्पत्तिः। तन्तुनायस्थापि तन्तून् तन्वानस्थापि तन्वानस्थेव वस्तलाभः। स्वर्गापवर्गयोश्य न कित्त्वत् कथित् समीहित न चैतद्युज्यते अभुपगस्यते वा केनिचित्, तस्यादनुपपन्नाऽयमभावाद्वावेतिष्यस्पगमः॥

#### नाभाव उपन्योः ॥ ५८॥

एवं वाद्यार्थवादमाश्रित्य ममुदायाप्राष्ट्यादिषु दूषणेषू-द्वावितेषु विज्ञानवादी बैद्ध ददानीं प्रत्यवितष्ठते। केषा-च्चित् किल विनेयानां वाद्यवस्त्र-यशिनविश्वमालच्य तदनु-रोधेन वाद्यार्थवादप्रक्रियेयं विर्चिता, नासी सुगताभिप्रायः,

स्रभावादुत्यत्ती प्रश्चिवषाणाद्युत्यत्तिः स्यादिख्रतः। स्रितिप्रसङ्गान्तर-माइ। उदासीनानामिति। स्रिनीहमानानां प्रयत्नस्र्न्यानां, स्रमनं घटादिपात्रं। तन्त्रानस्य यापारयंतः। तस्माद् भान्तिमूलेन द्यश्वित-वाह्यार्थवादेन कूटस्यनिखब्रह्मसमन्वयस्य न विरोध इति सिद्धं॥

नाभाव उपलब्धेः। चारुग्छनिर्विश्चेषत्रस्मविद्यानं वास्त्रार्थोपादानं वदतां वेदान्तानां भिन्नं साकारं चाणिकं विद्यानं न तते। उची- उस्तीति योगाचारमतेन विरुध्यते न वेति तन्मतस्य मानुस्नान्त्रम् स्थापे पूर्वेषत्वास्य । स्थापे स्थापे पूर्वेषत्वास्य।

तस्य तु विज्ञानैकस्कन्थवाद एवाभिप्रेतः, तिसांश्व विज्ञान-वादे बुद्धारूढेन रूपेणान्तःस्य एव प्रमाणप्रमेयफलव्यवहारः सर्व उपपद्यते, सत्यपि वाह्येऽर्थे बुद्धारोहमन्तरेण प्रमाणादि-व्यवहारानवतारात्। कथं पुनरवगम्यते श्रन्तःस्य एवायं सर्व-व्यवहारो न विज्ञानव्यतिरिक्तो वाह्योऽर्थोऽस्तीति तदमक्षवा-दित्याह। सहि वाह्योऽर्थोऽस्ट्रपगम्यमानः परमाणवा वा स्यस्तत्-समूहा वा स्तमाद्यः स्त्र, तच न तावत् परमाणवः स्तमादि-प्रत्यवपरिच्छेद्या भवितुमईन्ति परमाणाभासज्ञानानुपपन्तेः, नापि तत्समूहाः स्तमाद्यस्तेषां परमाणुभ्योऽन्यत्नानन्यत्नाभ्यां

एविस्वादिना। पूर्वे त्तरपद्ययाः विरोधाविरोधा फलं। नन्वे कस्य सुगतामस्य कर्य वाह्यार्थसत्त्वासत्त्वयोत्त्तात्वयं विरोधादिव्याप्रङ्घा-धिकारिभेदादविरोध इति वदन् विज्ञानवादिनः सुगताभिप्रायज्ञत्वेन मन्दाधिकारिभो वाह्यार्थवादिभः श्रेष्यमाह। केषाश्चिदिति। उत्तश्च \*धर्माकीर्तिना 'देशना लोकनायानां सत्त्वाण्यवणानृगाः' इति [सर्व-द०ए०२३।पं०७] सुगतानामुपदेणाः शिष्यमत्वनुसारिण इत्यर्थः। नन्व-सित वाह्यार्थे मानमेयव्यवहारः कथं तदाह। तस्मितित। विज्ञान-मेव कल्पितनीलायाकारत्वेन प्रमेयमवभासात्वाना मानफलं प्रक्षात्वाना मानं श्रिष्याश्यवाकारिण प्रमातिति भेदकल्पनया व्यवहार इत्यर्थः। मुख्य एव भेदः किं न स्यादत चाह। सत्यपीति। न हि बुद्धानारू एस्य नीलादेः प्रमेयलव्यवहारोऽस्ति, स्रते बुद्धारू छाकार एव प्रमेयं न वाह्य-मित्यर्थः। वाह्यार्थासन्ते प्रत्रपूर्वेकं युक्तीरू पन्यस्वित। कथिमत्यादिना। च्रेयं द्यानातिरेकेनासन् तदितरेकेनासम्भवात्तरप्रङ्गवदित्याह। तद-सम्भवादिति। स्रसम्भवं विद्योति। स हीति। परमाणवस्वदेवस्थूल-

<sup>\*</sup> बेाधचित्तविवरणप्रणेवेति बेाधं।

निक्पियत्मप्रकाशयात्। एवं जात्यादीनपि प्रत्यावचीत। श्रिप चानुभवमात्रेण साधारणात्मनो ज्ञानस्य जायमानस्य योऽयं प्रतिविषयं पचपातः स्तम्भज्ञानं कुद्यज्ञानं घटज्ञानं पटज्ञा-निमिति, नासी ज्ञानगतविष्रेषमन्तरेण उपपचत दत्यवस्यं विषयसाक्ष्यं ज्ञानस्याङ्गीकर्तयं। श्रङ्गीक्षते च तस्मिन् विषया-कारस्य ज्ञाननेवावरुद्धलादपार्थिकार्यसङ्गावकन्यना। श्रिप च सहीपलम्भनियमादभेदो विषयविज्ञानयोरापतित, न ह्यनयो-रेकस्यानुपलस्थेऽन्यस्थे।पलस्थे।ऽस्ति, न चैतत् स्वभावविवेते दक्तं प्रतिबन्धकारणाभावात्, तस्माद्यर्थाभावः स्वप्नादिवचेदं ह-एयं। यथा हि स्वप्नमायामरोच्युदकगन्ध्वनगरादिप्रत्यया विनेव वाह्येनार्थेन ग्राह्यंग्राह्यकाकारा भवन्ति एवं जागरित-

स्तम इति चानं न स्थात् समृष्टस्त्वसिव्यर्थः । यवययभावेऽपि जात्यादयो वाह्यार्थाः स्युस्तवाह । स्विमिति । जातिगुणवर्मकां धर्मिणः सकाणादभेदेऽव्यत्तभेदे वा धर्मिवडम्यैन्तरवच न धर्मधर्मिभावः भेदाभेदी च विरुद्धाविति न सन्ति जात्याद्यर्था इत्यर्थः । किञ्च चानस्य च्यासारूप्यरूपविश्वेषसम्बाभावे सर्वविषयत्वापत्तिविश्वेषिऽङ्गी-कार्यस्त्रया च चानगतिविश्वेषस्त्रयाभावे सर्वविषयत्वापत्तिविश्वेषिऽङ्गी-कार्यस्त्रया च चानगतिविश्वेषस्त्रयाभावे सर्वविषयत्वापत्तिविश्वेषाय्यं सिद्धमीनाभावात् गारवाचित्राह्य । च्यपि चिति । पच्यपति विषय-विश्वेषविश्विष्ठायवहारः, किञ्च चेयं चानाभिन्नं चानोपत्वमाच्यानिय-तेषक्रमायाद्यत्वात् चानवित्याह । च्यपि चिति । चानार्थयेविष्त्रव-भेदेऽपि सहोपलम्भनं स्थात् प्राह्मप्राह्यसभावाद्वित्यत्व च्याह । न चतिदिति । च्यिकचानस्यार्थेन सम्बन्धहेत्यभावाद्म प्राह्यप्राह्यभाव स्त्रयर्थः । किञ्च जाप्रदिचानं वाह्यालम्बनं विचानत्वात् स्वप्नादि-चानवदित्याह । सप्नेति । विचानानां विचित्रानुपपत्तिवाधितमनु-

तगाचरा ऋषि सामादिप्रत्यया भवितुमईनीत्यवगम्बते, प्र-त्ययलाविश्रेषात्। कथं पुनर्सित वाह्यार्थे प्रत्ययवैचित्रामप-पद्येत वामनावैचित्रादित्या ह। अनादी हि संमारे बीजा-ङ्करवत् विज्ञानानां वासनानां चान्योन्यनिसित्तनेसित्तिक-भावेन वैचित्रां न विप्रतिषिधते। त्रपि चान्वययतिरेकाभां वासनानिमित्तमेव ज्ञानवैचित्रामित्यवगम्यते, खुप्तादिखनारे-णायधं वासनानिमित्तस ज्ञानवैचित्रस्थाभाभ्यामपावाभ्याम-भ्यपगम्यमानलादनारेण तु वासनां अर्थनिमित्त स्व ज्ञानवैचि-चास मयानम्यपगन्यमानलात्, तसादयभावा वाह्यसार्थसे-त्येवं प्राप्ते ब्रमः। नाभाव उपलक्षेरिति। न खल्बभावा वा ह्यसार्थसाधवमातुं ग्रकाते, कस्माद्पलञ्चेः। उपलभाते हि प्रति प्रत्ययं वाच्चाऽर्थः सामाः कुडां घटः पट इति, न चा-पलभ्यमानस्वेवाभावा भवितुमईति। यथा हि कश्चिद्भञ्जाना सुजिमाधायां हप्ता खयमनुभूयमानायामेवं ब्रूयात् नाइं भुच्चे न वा हप्यामीति, तददिन्द्रियमन्त्रिकर्षेण खयम्पलभ्यमान

मानिति प्रक्वते। कथिमिति। चन्ययोपपच्या परिहर्ति। वासनेति। चनिति प्रक्वति। क्राविसन्तानान्तर्गतपूर्वज्ञानमेव वासना, तदशादनेकच्याय्वयधानेऽपि नां वाद्याकारज्ञानवेचि यं भवितः यथा बीजवासनया कापीसरक्रावं तददिव्यर्थः। उभयवादिसम्मतलाच वासना एव ज्ञानवेचिव्यहेतवे। न वाद्यार्था इत्याह। चिप चेति। च्यायकिविज्ञानमाचवादस्य मान् मूललात्तेन निव्यविज्ञानवादे। विष्थते इति प्राप्ते
सिद्धान्तस्त्रचं याच्छे। नाभाव इत्यादिना। किं वाद्यार्थसानुपल्केरभावः उत ज्ञानाद्देदेनानुपल्केः, नाध इत्युक्तं उपल्केरित। दितीयं

एव वाह्यमधं नाइमुपलभे न च माऽस्तीति ब्रुवन् कथमुपा-देयवचन: स्थात्। ननु नाइमेवं त्रवीसि न कञ्चिद्र्यमुपलभ इति, किन्तूपलिध्यतिरिक्तं ने।पलभ इति ब्रवीमि। वाढ-मेवं ब्रवीषि निरङ्क्षातात् ते तुण्डस्य न तु युक्तपेतं ब्रवीपि, यत उपलब्धियतिरेकोऽपि बलादर्थसाभ्यपगन्तयः उपलब्धे-रेव। न हि कश्चिद्पलिक्षिमेव सन्धः कुद्यञ्चेत्यपलभते, उप-लिखिविषयलेनेव तु साक्षाकुद्यादीन् सर्वे सी किका उपसमने। श्रतश्चैवमेव सर्वे लै। किका उपलभन्ते यत् प्रत्याचचाणा श्रपि वा चामर्थमेवमा चचते यद नार्जीय रूपं तद्व चिद्वभाषत द्ति, ते ऽपि हि सर्वलोकप्रसिद्धां वहिर्वभासां संविदं प्रतिलक्षमानाः प्रत्याखातुकामाञ्च वाद्यमर्थं विचर्वदिति वत्कारं कुर्वनि इत-रथा हि कस्मादि हिर्वदिति ब्रूथः। न हि विष्णु निने वन्धा-पुचवदवभासत इति कञ्चिदाचचीत। तसाद् यथान्भवं तत्त्वमभ्युपगच्छ द्विवंहिरेवावभासत इति युक्तमभ्युपगन्तुं न तु विहर्वद्वभामत इति । ननु वाह्यसार्थसामस्मवादि हिर्वद्वभा-

ग्रङ्गते। नन् नाह्मिति। ज्ञानच्चियोविषयिविषयभावेन भेदस्य साच्चिपयच्चिस्द्रात्, प्रयच्चित्रद्रमभेदाभिधानमियाह। वाष्टिमियादिना। तद्दनगद्पि जनो वाह्यार्थं ज्ञानाङ्गदेनेवापनभत इत्याह्या अतस्वित। वाह्यार्थस्यावन्तासन्ते प्रयच्चीपनभायोगात् दृष्टान्तात्सम्भवाच वहिर्वच्छव्दो न स्थादिखाह। इत्रस्थित। ञ्चबाधित-भेदानुभवादेवजारो युत्तो न वत्वार इत्याह। तस्मादिति। ज्ञेयार्था ज्ञानातिरेनेनासद्भस्मवादिखुक्तवाधादत्वर्यामिति ग्रङ्कते। नन्वित। क्षेत्रसम्भवः च्यसन्त्व वा च्यसन्तिन्वयां वा ज्यस्त्वतं वा उत्वट-

मत दख्यस्विति। नायं माधुर्ध्यवमान्या यतः प्रमाणप्रवत्त्यप्रवित्तपूर्वकी मस्मवामस्भवाववधार्याते न पुनः सस्भवासस्भवपूर्वके
प्रमाणप्रवत्त्वप्रवत्तो। यद्धि प्रत्यचादीनासन्यतसेनापि प्रमाऐनोपलस्थते तत् सस्भवति यन्न केनचिद्पि प्रमाऐनोपलस्थते
तन्न सस्भवति। दच्च तु यथा खं सेवेरेव प्रमाऐनोच्चोऽर्ध उपलस्मानः कथं व्यतिरेकाव्यतिरेकादिविकल्पेन सस्भवतीत्युच्येत
उपलक्षेरेव। न च ज्ञानस्य विषयसारूपादिषयनाभा भवति,
श्रमति विषये विषयसारूपानुपपत्तेः विहरूपलक्षेश्च विषयस्र,

कोटिकसंग्रयात्मकसभवस्याभावी वा। नादः साध्य भेदात्। न दितीयः स्यूनी घटक्तमाविति समूहाजमने स्यूललदिलघटलक्समलरूप-विरुद्धधर्मावते।रर्थयोरस्थूलादेकसात् दयावगाहिविचानाद्भेदसत्त निच्चयेनासमावासिडेरित्या इ। नायं साध्रिति। समावः सत्तानि-ख्यः प्रमाणाधीनः । खसम्मवाऽसत्त्वनिख्यः प्रमाणाभावाधीनः न वैप-रित्यमिति यवस्थामेव सम्टयति। यडीति। उत्तयवस्थायाः फर्न वाह्यार्थस्य प्रवादिभिः सम्भवं वद्त्रेव त्तीयं दूषयति । इहित । प्रमागनिश्चितवाद्यार्थस्य स्तम्भादेः परमाग्भ्या भेदविक ल्पेरय्ताल-मानेणासत्त्वियो न युत्तस्वत्यचेऽप्ययुत्तवस्य तुल्यवात्, न ह्यस्व-स्वैकस्य विचानस्य स्थूलानेकसम्हालन्वनस्य विषयाभेदे। युताः स्थूल-लानेकलप्रसङ्गात्,न चेष्टापत्तिः समहालम्बनीच्छेरे दिज्ञानानां मिथा वात्तीनभिच्चतया विषयदिलादियवचारलीपापत्तेः, तसादयक्तले ऽपि यथानभवं खवचारयाग्याऽर्घः खीनार्थः, न चतुर्घः नि चिते तादशसम्भवस्थानुपयोगात्तम्य क्वचित् प्रमाणपटत्तेः पूर्वाङ्गलादिति भावः। यचीत्रां ज्ञानगतार्थसारूपसीव जानालमनलोपपत्तर्वि एर-र्थः भाव इति तचा छ। न चेति। यत्तुं ग्रीरवमुक्तं तन्न दृष्यां प्रामा-शिकलादिखाइ। विचिरिति। यत एव ज्ञानार्थयोर्भेदः सर्वलोको त्रत एव महोपलक्षनियमे। पि \*प्रत्ययविषययोक्षपायोपयभावहेतुको नाभेदहेतुक दत्यस्युपगन्तयं। श्रिप च घटचानं
पटज्ञानिमिति विशेषणयोरेव घटपटयोर्भेदो न विशेष्यस्य ज्ञानस्य, यथा ग्रुको गी: कृष्णो गीरिति शीच्यकाष्ण्ययोरेव भेदो
न गालस्य, दाभ्याच्च भेद एकस्य मिद्धो भवति, एकसाच्च दयोः,
तसादर्यज्ञानयोर्भेदः। तथा घटदर्शनं घटसारणिमत्यवापि
प्रतिपत्तयं, श्रवापि हि विशेष्ययोरेव दर्शनसारणयोर्भेदो न
विशेषणस्य घटस्य, यथा चीरगन्थः चीर्रस दति विशेष्ययोरेव
गन्थर्मयोर्भेदो न विशेषणस्य चीर्स्य तदत्। श्रिप च द्वोर्विज्ञानयोः पूर्वीत्तरकालयोः स्वसंवेदनेनैवे।पचीणयोरितरेतर-

सास्नुभवसिद्धः, स्वतं एवं सहीपनम्भिनयमोऽपि नाभेदसाधक ह्याहः। स्वतं एवेति । यथा चान्धवव्यक्पस्यानोक्षेपकम्भिनयते। पन्धिक्षक्षे प्रमान्धान्ते । ने स्वाह्मस्य न ज्ञानाभेदः, भेदेऽपि ग्राह्मग्राह्मकभावेन नियमे।पपत्तः। न च ज्ञानस्य न्यामिकत्यात् स्वभिन्नग्राह्यः सम्बद्धायाः स्थायित्वादिति भावः। विज्ञानमने नार्थे भो भिन्नं एकत्वात् ग्रीत्वविदितं सत्प्रतिपन्तमाहः। स्वापं चिति। न च हेत्वसिद्धिः ज्ञानं ज्ञानमित्येनानारप्रतितेः ज्ञानकानस्यात्। न च सा ज्ञातिविषया यित्तभेदानिस्थादित्याहः। न विश्रेष्यस्थेति। घटादेस्थितन्याद्भेदम्मका यित्वानाद्भेदमाहः। तथित। घटादेस्थितन्याद्भेदम्मका यित्वानाद्भेदमाहः। तथित। घटादेस्थितन्याद्भेदम्मका यित्वानान्धिकानाम्भवाद्यान्धिने स्वाह्मस्ययवहार्यामं वाधः नाह्मप्रविद्याद्भिन्याः। स्वाह्ममाहः। स्वाह्मप्रतिन्यां। स्वाह्ममाहः। स्वाह्मप्रतिन्यां। स्वाह्मप्रतिन्यां। स्वाह्मप्रतियोग्निनीर्मियः परेण चाग्रहेण भेदग्रहायोगात्, तथा च तयोभेदग्रतियोग्निनीर्मियः परेण चाग्रहेण भेदग्रहायोगात्, तथा च तयोभेदग्रतियोग्निनीर्मियः परेण चाग्रहेण भेदग्रहायोगात्, तथा च तयोभेदग्रहिनस्थायात्याः तिद्वन्न एस्यः। एवं पन्नसाथ्यहेतुद्दर्धाः

<sup>\*</sup> अर्थप्रत्ययधारिति मे। ।

याच्चयाहकलानुपपत्तिः, ततस्य विज्ञानभेदप्रतिज्ञा चिणकलादिधर्मप्रतिज्ञा खलचणमामान्यलचणवाम्यवामकलाविद्योपप्रविषद्भीवन्धमीचादिप्रतिज्ञास्य खणास्त्रगतास्ते हीचेरन्।
किञ्चान्यदिज्ञानं विज्ञानमित्यस्प्रपण्यक्ता वाच्चोऽर्थः सन्धः कुड्यामित्येवंजातीयकः कस्मान्नास्प्रपणस्यत इति वक्तव्यं। विज्ञानमनुस्रयत इति चेत् वाच्चोऽप्यर्थोऽनुस्रयत एवेति युक्तमस्प्रपण्नां।
प्रथ विज्ञानं प्रकाणात्मकलात् प्रदीपवत् खयमेवानुस्रयते न
तथा वाच्चोऽप्यर्थे इति चेत्, श्रत्यन्तविरुद्धां खात्मनि क्रियामस्प्रपण्किम श्रविरात्मानं दहतीतिवत्। श्रविरुद्धन्तु लोकप्रसिद्धं खात्मव्यतिरिक्तेन विज्ञानेन वाद्वोर्थोऽनुस्त्रयत इति

न्तभेदाभावे इदं चिणकमसदिति प्रतिच्चा न युक्ता। सर्वती या-दत्तं यिक्तमाचं खलच्यां खनेकानुगतं सामान्यमतद्यादित्त्वपिति प्रतिच्चा न युक्ता, सर्व्वानेकार्यानां चानमाचलेन मिषः परेया वा दुर्चा-नलात् उत्तरनीलचानं वास्यं पूर्व्वनीलच्चानं वासकमिति प्रतिच्चा न युक्ता, तयोभित्रस्य चातुरभावात्। किञ्चाविद्योपञ्चवोऽविद्यासंसर्गः, तेन नीलमिति सद्धमः, नरविष्ठाणमिति असद्धमः, अमृत्तंमिति सदस-द्वमः, सतो विच्चानस्यासतो नरविष्ठाणस्य चामूर्त्तलादिति प्रतिचा दुर्वभा, अनेकार्यचानसाध्यलादचानेनास्य बन्धा चानेनास्य मोच्च इति च प्रतिच्चा बङ्गयंचानसाध्या, खादिपदेन सामान्यत इसं ग्राह्य-मनिस्यं खञ्चमिति प्रिय्यचिते। पर्वेष्ठोऽनेकचानसाध्या ग्रचीतः, तस्मात् प्रतिचादियवचाराय ग्राहकभेदोऽङ्गीकार्यं इत्यर्थः। चानार्ययोभेदे युक्तन्तरमक्तीत्याच्च। किञ्चान्यदिति। चानवदर्यस्याप्यनुभवाविश्वेष्ठात् स्वीकारो युक्त इत्यर्थः। स्वविषयलादिच्चानं स्वीक्रयते नार्थः पर्ग्राह्य-लादिति ग्रञ्जते। ख्या विच्चानमिति। विरुद्धं स्वीक्रवाविरुद्धन्यज्ञता बाद्यतनयन मीग्रधं दर्भित्मित्याच्च। ख्रवन्तिति। चानं स्ववेद्यमित्वङ्गी- नेच्छ खहा पाण्डित्यं महद्धितं। न चार्थवितिरिक्तमपि वि-ज्ञानं खयमेवानुस्रयते खात्मिन क्रियाविरोधादेव। ननु वि-ज्ञानस्य खड्पयतिरिक्तयाञ्चले तद्यन्येन याञ्चं तद्यन्येन त्य-नवस्या प्राप्तीत। श्रिप च प्रदीपवद्वभासात्मकलात् ज्ञानस्य ज्ञानान्तरं कन्ययतः समलाद्वभास्यावभासकभावानुपपत्तेः कन्यनानर्थक्यमिति। तदुभयमप्रसत् विज्ञानग्रहणमात्र एव विज्ञानसाचिग्रहणाकाङ्कानुत्यादादनवस्याणङ्कानुपपत्तेः, सा-चिप्रत्यवयोश्य खभाववैषम्याद्पलव्युपलस्यभावापपत्तेः, खयं सिद्धस्य माचिणेऽप्रत्याख्येयलात्। किञ्चान्यत् प्रदीपविदिज्ञा-नमवभासकान्तर्गिरपेचं खयमेव प्रथत द्वि ब्रुवता प्रमा-णागम्यं विज्ञानमनवगन्तृकमित्युक्तं स्थात् शिलाचनमथस्यप्र-दीपसदस्वप्रयनवत्। वाढमेवमनुभवरूपलान्तु विज्ञानस्येष्टे। नः

क्षय मीर्ख्यमापादितं वस्ततः सवेदालमयुक्तिमिया ह । न चेति । कर्त्ति विद्यां प्रित ग्रामध्ते प्रधानलाख्यकर्मालाये। गात् सकर्द्ववेदनकर्मालमसदिवर्धः । न च स्विषयलमाचं सवेदालमिति वार्षः । चभदे विषयिवस्याप्यसम्भवादिति भावः । ज्ञानस्य सवेदालाभावे देषि द्यां स्थादिति प्रङ्कते । निर्वति । च्यनवस्था च साम्यञ्चिति देषद्यं परिहरति । तदुभयमपीति । च्यनियज्ञानस्य जन्मादिमन्त्वेन घटव-च्याद्य स्वि स्वीयजन्मादिय हायोगादिन्तं ग्राहकाकां च्या सान्तिस्व सन्त्वायां स्कृतीं च निर्पेचलाद्यानवस्था नापि साम्यि च्यादिवर्षः । साची क इयत चाह । स्वयं सिद्धस्थित । निर्पेचलम्य साच्यियाः । साची क इयत चाह । स्वयं सिद्धस्थित । निर्पेचल्या नापि सान्तिस्वर्थः । साची क इयत चाह । स्वयं सिद्धस्थित । निर्पेचल्या साच्या साच्याः । साची का स्वाव साची स्वीकार्थः इयाह । किञ्चित ।

पचस्तयानुज्ञात दित चेत्, न, अन्यस्यावगन्तु अचुरादिमाधनस्य प्रदीपादिप्रथनदर्शनात्, अतो विज्ञानस्यायवभास्त्रवाविशेषात् सत्येवान्यस्मिन्नवगन्तरि प्रथनं प्रदीपवदवगन्यते। माचिणा-ऽवगन्तु अस्वयं सिद्धतामुपचिपता स्वयं प्रथते विज्ञानिमत्येष एव सम पचस्त्रया वाचे। युक्त्यन्तरेणाश्रित दित चेत्, न, वि-ज्ञानस्यात्पत्तिप्रध्वंसानेकतादिविशेषवन्त्राभ्यपगमात्। अतः प्र-दीपविद्वज्ञानस्यापि व्यतिरिक्तावगभ्यत्मस्याभिः प्रसाधितं॥

# वैधर्म्याच न स्वप्नादिवत्॥ २८॥

यदुकं वाच्चार्थापलापिना खन्नादिप्रत्ययवज्ञागरितगा-चरा ऋषि स्वकादिप्रत्यया विनैव वाच्चेनार्थेन भवेयुः प्रत्यय-

एवं वेद्यविचानवदर्थसाप्युपलक्षेने ह्यर्थाभाव इत्युत्तं, संप्रति जा-

वाविशेषादिति, तत् प्रति वक्तयं, श्रवाच्यते, न खप्तादिप्रत्ययवज्जायत्प्रत्यया भवित्मर्हन्ति । कस्मात् वैधर्म्यात् । वैधर्म्यं
हि भवित खप्तजागिर्तयोः किं पुनर्वेधम्यं वाधावाधाविति
हूमः । वाध्यते हि खप्तापल्यं वस्तु प्रवृद्धस्य मिय्यामयोपल्यो
महाजनसभागम दति । न ह्यस्ति महाजनसमागमा निद्राग्लानन्तु मे मनी वस्रव, तेनेषा स्नान्तिहस्यवेति । एवं
मायादिव्यपि भवित यथाययं वाधः । न चैवं जागिरते।पल्यं वस्तु स्त्रभादिकं कस्याच्चिद्यप्यस्थायां वाध्यते, श्रपि च
स्मितिरेषा यत् खप्तदर्शनं, उपल्बिस्तु जागिरतदर्शनं स्मृत्युपल्ब्धोः प्रयच्नमन्तरं खयमनुस्यते, श्रयंविप्रयोगसम्प्रयोन्
गात्मकं दृष्टं पुत्रं स्मरामि नोपल्भे उपलब्धिमच्छामि दति।

यहिचानं खप्रादिविचानवन्न वाह्यालम्बनित्यनुमानं दूवयति। विधमाचिति। किमच निर्विषयत्वं साध्यमुत पारमाधिकविषयप्रन्यलं, खय वा यवहारिकविषयप्रन्यलं, नाद्यः खप्रादिविभमाणामप्यर्थालम्बन्तेन दृशान्ते साध्यवैकल्यात्। न दितीयः सिद्धसाधनात्,
रित स्वच्यचकारार्थः। ढतीये तु यवहारद्शायां बाधितार्थयाहित्वं उपाधिरित्याह । बाध्यते हीत्यादिना। निदाग्लानिति करणदेखितिः। साधनयापकत्वमित्याह । न चैविमिति। किच्च प्रमाणजानुभव उपल्विः पन्ते प्रमाणजं खप्रचानदृशान्तरं।
परमतेन खप्रस्य सुतित्वमङ्गोक्तवाह । च्यपि चेति । सुतिप्रव्यच्योपलव्येवधर्मान्तरमाह । च्यविपयोगिति। च्यसम्बन्धच्यवर्त्तमानच्य स्नुतेर्था विषय इति निरालम्बन्यमप्रसाः कदाचिद्भवेत् न संप्रयुक्तवर्त्तमानार्यमाच्याहिष्णा उपलब्धेरिति भावः। पूर्वोक्तप्रमाणाप्रमा-

तनैवं मित न शकाते वनुं मिया जागरिते।पलिश्चरूपलिश्च-लात् खप्नोपलिश्चिविद्युभयोरन्तरं खयमनुभवता। न च खानुभवापलापः प्राज्ञमानिभिर्युक्तः कर्तुं। श्रिप चानुभविद-रे।धप्रमङ्गात् जागरितप्रत्ययानां खता निरालम्बनतां वक्तुम-शक्तवता खप्तप्रत्ययमाधर्म्यादकुमिय्यते। न च यो यस्य खता धर्मी न मम्भवित मे। ब्यस्य माधर्म्यात्तस्य मम्भविष्यति। न ह्यात्रिरप्रोऽनुभूयमान उदक्षमाधर्म्याच्छीता भविष्यति। दर्शि-तन्तु वैधम्यं खप्तजागरितयोः॥

# न भावाऽनुपलब्धेः ।। ३० ।।

यद पुत्रं विनायर्थेन ज्ञानवैचित्रयं वासनावैचित्रयादेवाव-कल्पत इति तत् प्रति वक्तव्यं। श्रवोत्त्यते न भावे। वासना-नामुपपद्यते लत्पचेऽनुपलक्षेर्वा ह्यानामर्थानां। श्रर्थे। पलिस्थ-

स्र चयावर्त्यं सारियला दूषयति। यदप्युक्तमित्यादिना। भाव उत्पत्तिः सत्ता वा। ननु वाह्यार्थानुपन्नस्थाविप पूर्व्यपूर्व्ववासनाबन

याजलविधमी तिमालमाह। तचेवं सतीत। विधमी सतीत्यर्थः। यप्रमायाजलेपाधे निरालम्बनलानुमानं न युक्तमिति भावः। विधमी कि दिं निरस्यति। न चेति। वाधमप्याह। खिप चेति। वस्तुने। घटाद्यनुभवस्य निरालम्बलं धमी यदि स्थात्तदा किं दृशान्ताग्रहेण, प्रत्यस्ततोः अपि वक्तं श्रक्यालात्, न हि वक्रेरी ध्रस्यदृशान्ते न वक्तवं, यदि न वस्तते। धमी अस्ति तदा किं दृशान्तेन, बाधितस्य दृशान्तसहस्रेणापि दुःसा-ध्यालदतः स्रते। निरालम्बनलेको सालम्बनलानुभवबाधिभया लयानुमातुमारस्यं तथापि बाधे। न मुस्ति त्यर्थः। उक्ती पाधिरिप न विस्नित्त्य दृशाह। दिश्चितन्विति॥

निसित्ता हि प्रत्येष्यं नानारूपा वासना भवन्ति, श्रनुपलस्यमानेषु लर्थेषु किंनिमित्ता विचित्रा वासना भवेयुः, श्रनादिलेऽष्यत्थपरम्परान्यायेनाप्रतिष्ठैवानवस्था व्यवहारविले।पिनी स्थास्वाभिप्रायमिद्धिः । यावष्यन्यव्यतिरेकावर्थापलापिनापन्यस्तौ
वासनानिमित्तमेवेदं ज्ञानजातं नार्थनिमित्तमिति तावष्येवं
स्वति प्रत्युक्तौ द्रष्ट्यो, विनार्थापलब्ध्या वासनानृत्पत्तेः । श्रपि
च विनापि वासनाभिर्प्योपलब्ध्यपगमात् विना लर्थापलव्या वासनोत्पत्त्यनस्युपगमात् श्र्यमञ्चावमेवान्वयव्यतिरेकावपि
प्रतिष्ठापयतः । श्रपि च वासना नाम संस्कार्विशेषाः, संस्काराश्च नाश्रयमन्त्रनरेणावकन्त्रने, एवं लोके दृष्टलात्, न च
तव वासनाश्रयः कश्चिदिल प्रमाणते।ऽनुपल्ञेः ॥

#### चणिकलाच ॥ ३१॥

यद्यालयिक्तानं नाम वामनाश्रयतेन परिकल्पितं तद्पि चिणकलाभ्युपगमादनवस्थितरूपं \*मत्रयद्वितिविज्ञान-वन्न वामनानामधिकरणं भवितुमर्द्वति। न हि कालवय-स्वित्यवेकस्मिन्नचित्यस्ति कूटस्थे वा सर्वार्थद्विति देग-कालिमिन्नापेचवामनाधीनस्यतिप्रतिमन्थानादिव्यवहारः स-स्विति। स्थिररूपले लालयिक्तानस्य मिद्धान्नहानिः। श्रिप च विज्ञानवादेऽपि चिणकलाभ्युपगमस्य समानलाद् यानि वाह्यार्थवादे चिणकलिनबन्धनानि दूषणानुद्वावितानि उत्त-

चान्तालयविज्ञानं चात्रय इत्यत चाह। च्रिवालवाचेति। सूत्रं याचरे। यदपीति। सहोत्पन्नयोः सयेतर्विषाणवदात्रयात्रयिभा-वायागात् पीर्वापर्ये चाधेयचाणे सत चाधारलायागात् सत्त्वे चाण-कलयाघाता वाधारलमालय विज्ञानस्य चिषकला वीलादि विज्ञानव-दित्यर्थः। चास्त तर्हि चालयविज्ञानसन्तानात्रया वासना इत्यत चाइ। न हीति। सविकारः कूटस्था वा स्थायात्मा यदि नास्ति तदा सन्तानस्यावसुलादेशायपेच्या यदासनानामाधानं निचेपा यस स-तिप्रत्यभिच्चेयस तन्मली व्यवहारः, तत् सब्बं न सम्भवतीत्वर्थः। यदि व्यव हाराघें चात्म शायितं तदापसिद्धान्त इत्या ह। स्थिरेति। सूचमितदेशार्थलेनापि याच्छे। खिप चेति। मतदयनिरासम्पसं-हरति। एवमिति। ज्ञानज्ञेयात्मकस्य सर्वस्य सत्त्वासत्त्वाभ्यां विचा-रास इलाच्च न्यताविष्यत इति माध्यमिक पच स्यापि मानमूल माण् ह्य सूचकारः किमिति न निराचकारेयत चाह। प्रसीत। चादरः प्यक्सचारमोा न क्रियते एतान्येव तन्मतिरासार्थलेगापि ये ज्यन्त इलघंः। तथा हि ज्ञानार्घयोनी भावः प्रमाणत उपलब्धेः। ननु जा-यत्खप्रे जानार्थयुन्ही चवस्थालात् सुव्तिवदिव्यत चाह । वैधर्माच

<sup>\*</sup> खप्रवित्तीति का॰ वर्धः।

रे त्यादे च पूर्विनिरे धादि खेवमा दोनि तानी हा खनु सन्धात-खानि। एवसेती दाविष वैना शिकपची निराक्षती वा ह्यार्थ-वादिएची विज्ञानवादिषचञ्च। ग्रूत्यवादिषच सर्वेप्रमाण-विप्रतिषिद्ध दति तिन्नराकरणाय नादरः कि यते। न ह्ययं सर्वेप्रमाणिसद्धी ले कि खव च हारी उत्यक्त स्वमनिध गस्य गस्य ते उप हो -तुं त्रपवादा भावे जसार्गप्रसिद्धे:॥

## सर्व्यानुपपत्तेश्व ॥ ३२ ॥

किं बद्धना मर्वप्रकारेण यथा यथायं वैनाधिकसमय उपपत्तिमत्वाय परी च्यते तथा तथा सिकताकूपविदि शेर्यत एव न का चिद्यपेवापपत्तिं पग्यामः, श्रतचानुपपन्ना वैना-धिकतन्त्रयवद्यारः। श्रपि च वा च्यार्थविज्ञान भूरून्यवाद चय-

सुगतमतासाङ्गळम्पसं इरित । सर्वयित । सर्वे चस्य कथं विरुद्ध

न सप्तादिवत् सप्तः चादिर्यस्याः सुष्ठृप्तः तद्देतरावस्ययोः श्रूत्यलम्-पलव्धनुपलि विवेधमं जन्मणवाधित चानार्थापलि व्यवाधात् सुष्ठुप्तावप्या-स्मचानसत्त्वेन साध्यवैकल्पाच नानुमानमित्यर्थः। किञ्च निरिधरा-निष्ठिधायोगादिधरानमेव तत्त्वं वाचां, तस्य लन्मते न भावः। मान-ते। उपलब्धेरित्याच् । न भावे। उपलब्धेः। उपलब्धनुपलि व्यक्त्याः यद्देधम्यं तक्षच्यते। उन्येति सा चासी बाधितचानार्थे। पलि व्यक्त्याः वाधात् द्रव्ययः। तद्यमाच् । न च्यमिति। यद्गाति तद्रासदित्यसर्गतः प्रपचस्य न श्रून्यत्वं वाधाभावादित्यर्थः। न च सत्त्वासत्त्वास्याः स्वत्वाः स्वत्वाः स्वत्वाः मियालसम्भवादिति भावः। चिष्यक्तवाचिति स्व च्याणकत्वापदेषाचेति पठनीयं। श्रून्यत्वविरुद्धच्यां स्वत्वां प्रत्यादस-क्षत्रप्रणापी सुगत द्रव्ययः॥

मितरेतर्विरुद्धमुपदिशता सुगतेन साष्टीकतमात्मने। उपस्वन्थ-प्रचापित्नं, प्रदेषा वा प्रजास विरुद्धार्थप्रतिपच्या विमुद्धेयुरि-माः प्रजा दति । सर्वयायनादरणीयोऽयं सुगतसमयः श्रेय-स्कामैरित्यभिप्रायः॥

## नैकिसिन्नसम्भवात्।। ३३।।

निरस्तः सुगतममयः, विवसनसमय द्दानीं निरस्तते। सप्त चैषां पदार्थाः समाता जीवाजीवास्वसंवर्गिर्जरबन्धमोचा नाम। संचेपतस्तु दावेव पदांधा जीवाजीवास्त्री यथायागं तया-

प्रकापस्तवाह। प्रदेषा वेति। वेदवाल्ला अव प्रजा ग्राल्लाः, खती भान्येकमूलसुग्रतसिद्धान्तेन वेदसिद्धान्तस्य विरोध इति सिद्धं॥

नेकस्मिद्रसम्भवात्। मृक्तकक्ष्मते निरक्ते मृक्ताम्बराणां मतं बृद्धिस्थं भवित तिव्ररस्त इति प्रसङ्गसङ्गतिमाइ। निरक्त इति। रक्तरूपं ब्रह्मीत वैदिकसिद्धान्तस्यानेकान्तवादेन विरोधीऽिक्त न वेति तद्वादस्य मानमान्त्रमूललाभ्यां सन्दे हे मानमूललात् विरोध इति पूर्वपद्यक्तनभिसन्धाय तन्मतमृपन्यस्यति। सप्त चेति। जीवाजीवी भाक्तुभाग्यी, विषयाभिमुख्येन इन्द्रियाणां प्रवित्तराख्यः, तां संवर्णाति इति
संवरे। यमनियमादिः, निर्जरयित नाण्चयित कन्यमिति निर्जरक्तप्तिश्वारोद्द्यादिः, बन्धः कर्म्म, मोद्यः कर्म्मपाण्नाण्ये सव्यवे।काकाग्र\*प्रतिष्ठस्य सत्ते।द्धिगमनं। नन्वाखवादीनां भाग्यान्तभावात् कथं
सप्तत्वमित्रत चाइ। संद्येपतिस्वित। संद्येपविक्तराभ्यामृक्तार्थेषु मध्यमरीव्या विक्तारान्तरमाइ। तथारित। खित्त कायण्यद्यः साङ्गितकः
पदार्थवाची। जीवस्वासावक्तिकायस्रवेशयेवं विग्रहः। पूर्वन्ते गलन्तीति पुद्रलाः परमाणुसङ्घाः कायाः,सम्यक् प्रवच्चनुमेथा धर्मः, ऊर्द्धगमनण्योकस्य जीवस्य दे हे स्थितिहेतुरधर्मः, चावरणाभाव च्याकाण्
इत्यर्थः। पञ्चपदार्थानामवान्तरभेदमाइ। सर्व्वधासिति। च्ययमर्थः।

<sup>\*</sup> प्रविष्टस्येति से १०१।

रेवेतरान्तर्भावादिति मन्यन्ते, तयारिममपरं प्रपञ्चमाचन्ते, पञ्चास्त्रिकाया नाम जीवास्तिकायः पुद्गलास्तिकायः धर्मास्ति-कायः श्रधर्मास्तिकायः श्राकाशास्तिकायश्चेति । सर्वेषामधे-षामवान्तरप्रभेदान् बद्घविधान् स्वसमयपरिकल्पितान् वर्णय-न्ति। सर्वत्र चेमं मप्तभङ्गीनयं नाम न्यायमवतार्यन्ति। स्थादस्ति

जीवास्तिकायस्त्रिविधः कञ्चिजीवा नित्यसिद्धः चर्चन्मुख्यः केचित् साम्यतिकमुताः के चिद्रद्वा इति । पुद्रलास्तिकायः घाढा एथि यादीनि चलारि भूतानि स्थावरं जङ्गमञ्चीत। प्रवृत्तिस्थिति जिङ्गी धर्माधर्माः वृत्ती। चाकाणास्तिकाया दिविधः लेकाकाणः सांसारिकः, चाली-काकामः मुक्तात्रय इति । बन्धाख्यं कमीरुविधं चलारि घातिकमीणि चलार्यघातीनि। तच ज्ञानावरणीयं दर्शनावरणीयं मेा हनीयमान्तर्थ-चेति घातिकार्माणि। तत्त्वचानात्र मुितारिति चानमाद्यं कर्मा, आ र्हततन्त्रश्रवणात्र मुितिरिति ज्ञानं दितीयं, बज्जषु तीर्थंकरपदर्शितेषु मोच्चमार्भेष् विश्वानवधारणं मोचनीयं, मोचमार्गपरितिविष्नत्ररण-मान्तर्थे, इमानि चलारि श्रेगेचन्तलात् घातिकर्माणि। स्रयाघा-तीनि चलारि कमाणि वेदनीयं नामिकं ग्राचिकमायुष्कमिति। मम वेदितयं तत्त्वमस्तीय भमाना वेदनीयं, एत बामा हमसाय भमाना गामिकां, यहमत्र भवता देशिकस्यार्हतः शिखवंशे प्रविशेऽसीय-भिमानी ग्रीचिनं, प्ररीरिखिवर्धं नर्म खाय्व्नं। खयवा सुनर्पाणित-मिखितमाय्थ्यं, तस्य तत्त्वज्ञानान्त्रुलदेहपरिणामणः त्रीगाचित्रं, श-त्तस्य तस्य द्रवीभावात्मक कचनावस्थाया ब्रद्धावस्थाया सारमकः क्रियाविश्वे। गामिकं, सिक्रयस्य जाठरासिवायुभ्यामाघर्घनीभावो देदनीयं। तत्त्ववेदनान्यू ललात्तान्येतानि तत्त्वादेदन यस पुरु लार्थलाद-घातीनि । तदेतत् कमा छकां जना र्थलाद्दन्यः, चा स्वा । दहारेति इयं प्रक्रिया मानश्रुन्येति योतयति । खसमयपरिक ल्पिता निति । खीयत-न्त्रसङ्कीत \* माचक ित्यतानि वर्षः । पदार्थानाम् तानामने कान्तव्यं वद-नीवाइ। सर्ववित। चित्तिवात्तिविरुद्धर्मदयमादाय वक्तमाचे

<sup>\*</sup> मानेति मा॰ २।

सान्नासि सादिसा च नासि च साद् वत्तयः सादिस चाव-त्रव्य सान्नासि चावत्रव्य सादिस च नासि चावत्रव्य से-त्रोवमेवैकलिनियालादिष्यपीमं मप्तमङ्गीनयं योजयिन्त, श्रवा-चत्त्र नायमभ्यपगमो युक्त दिति। कुतः एकसिन्नसभावात्। न ह्येकसिन् धर्मिणि युगपत् सदमलादिविरुद्धधर्मसमावेगः समावित भौतोष्णवत्। ये एते सप्तपदार्था निर्धारिता एतावन्त

न्यायं योजयन्ति। सप्तानामित्तिवादीनां भङ्गानां समाहारः सप्तभङ्गी तस्या नया न्यायः घटादे चिं सर्व्यात्मना सरीकरूपले प्राण्यात्मनाप्यस्थेव स इति तत्पाप्तये यहा न स्यादता घटलादिरूपेण कथि चिद्सित, प्राप्यलादिरूपेण कथिद्वाक्ती व्यवमनेकरूपलं वक्तमात्र स्थायीमित भावः। किं ते सप्तभङ्गालाना इ। स्यादलीति। स्यादिव्ययं तिङ्ल-प्रतिरूपकं कथाञ्चदर्थकं, स्यादन्ति कथाञ्चदक्तीवर्थः, रवमग्रेऽपि। तच वस्त्नीऽस्तित्ववाञ्हायां स्थादस्तीत्याया भङ्गः। प्रवर्त्तनास्तित्व-वाञ्चायां स्वातास्तीति दितीया भद्गः। क्रमेणाभयवाञ्चायां स्वादस्ति नास्ति वेति हतीया भन्नः। युगपदुभयवाञ्चायां चस्ति नास्ताति प्रव्ददयस्य सहादत्तुमभ्कालात् स्थादवत्त्रायलं चत्र्या भङ्गः। आदा-चत्र्धभङ्गयोवीञ्कायां स्यादस्ति चावत्वयञ्चति पश्चमी भङ्गः। दिताय-चतुर्येच्हायां स्यात्रास्त चावत्रयञ्चति षष्टा भद्गः। हतीयचतुर्य-च्छायां स्थादिस्त नास्ति चावत्तव्यसित सप्तमी भङ्ग र्रात विभागः। एवमेकलमनेकलं चेति दयमादाय खादेकः खादनकः खादेका ने-क्य स्यादवत्त्रयः स्यादको वत्त्रयः स्याद् कीऽवत्त्रयः स्यादेकीऽने क-ञ्चावत्त यञ्चेति, तथा स्याद्रित्यः स्याद्रित्य रत्यास्त्रः । रवमनेकरूप-लेन वक्ति प्राप्तियागादियवद्यारः समावति रकारूपले सर्वे स-र्वत सर्वदास्येवेति यवदारिवनीपापत्तिः स्वात् तस्मादनेनानां सर्व-मिल्रेकरूपत्रस्वादवाध इति प्राप्ते सिंखान्तर्यात। अवैति। यदस्ति तत् सर्वेच सर्वदास्येव यथा ब्रह्मात्मा। न चैवं तत्पाप्तरे यते। न

एवं रूपा श्वित ते तथेव वा खः नैव वा तथा खः इतर्था हि तथा वा खः श्रतथा वेत्यनिर्धारित रूपं ज्ञानं मं अयज्ञानवद प्रमाण मेव खात्। नन्वने कात्मकं विख्यित निर्द्धारित रूपमेव ज्ञानमुत्पय-मानं मं अयज्ञानवन्ना प्रमाणं भिवतु मर्चति, नेति ब्रूमः। निरङ्कु अं ह्याने कान्तं पर्ववस्तु प्रतिजानानस्य निर्द्धारणस्यापि वस्तु त्वावि-भेषात् स्थादित्व स्थान्नास्तीत्यादि विकल्पे। पनिपातादिनर्धार-णात्मकतैव स्थात्, एवं निर्द्धारियतुर्निर्द्धारण फलस्य च स्थात् पचेऽस्तिता स्थान्च पचे नास्तितेति, एवं मित कथं प्रमाण भ्रदे-तः मंस्तीर्थकरः प्रमाण प्रमेयप्रमात्वप्रमितिस्य निर्द्धारिता स्थपदे ष्टं

स्वादिति वाचं, चपाप्तिमान्या यत्नसम्भवात्। यज्ञास्ति तज्ञास्योव यथा प्रश्विषाणादि, प्रयञ्चल उभयविल ज्ञा एवे खेकान्तवाद एव युक्ती नानेवान्तवादः। तथा हि विं येनाकारेण वस्तृनः सन्तं तेनेवाकारेणा-सत्त्वम्ताकारान्तरेण, दितीये वन्तुन चाकारान्तरमेवासदिति वन्तुनः सदेवरूपलमेव, न हि दूरस्यग्रामस्य प्राप्तेरसत्त्वे ग्रामाऽप्यसन्न भव-ति, प्राप्यासत्त्वे प्राप्तियत्नान्पपत्तेः, खता यथा खवहारं प्रपञ्चस्वैत-रूपलमास्थेयं नाय इत्याच । नायमिति । नन विमतमनेकात्मकं वस्त-लाजारसिं इविदिति चेत्, न, घट इदानीमस्येवे खन्भवबाधात्। निच जीवादिपदार्थानां सप्तत्वं जीवलादिरूपं चास्त्येव नास्त्येवेति च नियतं वे ति वित्रतं, यादी यभिचार इताह। य इति। दितीये परार्घनिस्यो न स्थादिखा ह। इतर घेति। अनेवान्तं सर्व्यमिखेव निस्थय इति प्रक्षते। र्नान्वति । तस्य निस्वयरूपलं नियतमनियतं वा आद्ये वस्त्तस्य त-सिनेवैनरूपनिस्ये यभिचारः, दितीये तस्य संग्रयतं सादियाह। नेति ज्म इति। प्रमायामक्तन्यायं प्रमाचादावतिदिश्वति। स्वमिति। निर्धारणं पत्नं यस्य प्रमाणादेक्तस्येवर्थः। इत्येवं सर्वनानिर्धारणे स-खपदेशो निष्कास्पप्रवित्तञ्च न स्यादिखाइ। एवं सतीति। स्रेनेकान्त- शक्र्यात्, कथं वा तदिभग्रायानुमारिण सदुपदि हे ऽर्थेऽनिर्धा-रितरूपे प्रवर्त्तरन्। ऐकान्तिकफललनिर्धारणे हि सति तत्-साधनानुष्ठानाय सर्वी लोकोऽनाकुलः प्रवर्त्तते नान्यया, श्र-तञ्चानिर्धारितार्थं शास्तं \*प्रजपन् मत्तोन्मत्तवदनुपादेयवचनः सात्। तथा पञ्चानामसिकायानां पचलमञ्जाऽसि वा नासि वेति विकल्प्यमाना स्थात् तावदेकसिमन् पचे पचान्तरे तुन स्था-दित्यते। न्यूनमञ्चालमधिकलं वा प्राप्तुयात्। न चैषां पदार्थाना-मवत्रयलं समावति श्रवत्रयासेने। चेरन् उचने चावत्रयासे-ति विप्रतिषिद्धं। उचामानाश्च तथैवावधार्यन्ते नावधार्यन्त इति च, तथा तद्वधार्णफलं सम्यग्दर्भनमस्ति नास्ति वा, एवं तदिपरीतममस्यग्दर्भनमणस्ति नास्ति वा, एवं तदिपरीतमम-म्यग्दर्भनमणस्तिवा नास्ति वेति प्रलपकात्तीकात्तपचर्येव स्वात्। न प्रत्ययितव्यपचस्य स्वर्गापवर्गयोञ्च पचे भावः पचे चाभावस्त्रया

वादे चाक्तितायपञ्चलमि न स्यादित्या ह । तथा पञ्चानामिति । यदुत्तमवत्तायलं तत् किं केनापि प्रब्देनावाचलं उत सक्तरनेकप्रब्दावाचलं, नाद्यः यावातादित्या ह । न चैषामिति । उचन्ते चावत्तयादिपदैरिति प्रेषः । न दितीयः सक्तदेकवत्तृमुखजानेकप्रव्दानामप्रसिद्वेनिषधायोगात् प्रेषस्यापि मुखमेदात्। न चार्थस्य युगापदिषद्धधर्मावाञ्चायां वत्तुर्मूकलमा चमवत्त्रयपदेन विविच्यतमिति वाच्यं, तादप्रवाञ्चायां स्वानुत्यत्तेरिति । किञ्च विषद्धानेकप्रवापित्यादर्धन्ननाप्त
दत्या ह । उचमानाञ्चेत्यादिना । इति च प्रवपन्नित्यन्वयः । चर्चनित
प्रेषः । चनाप्तपत्त्रस्थेवान्तर्गतः स्यान्नापत्तस्थेत्यर्थः । इतञ्चासङ्गते।दिनेकान्तवाद हत्या ह । सर्गेति । किञ्चानादिसिद्धोऽर्चन्मिनः । अन्ये तु

<sup>\*</sup> प्रण्यन्निति वर्धः काः।

पचे निखता पचे चानित्यतेत्वनवधारणायां प्रवृत्यनुपपत्तिः।
श्रनादि सिद्धजीवप्रस्तीनाञ्च खशास्त्रावधतस्वभावानामययावधतस्वभावलप्रसङ्गः। एवं जीवादिषु पदार्थे स्वेकस्मिन् धर्मिणि
मन्नामन्त्रयोर्वसङ्गे स्वोद्योर्थर्मे स्वात् सन्ते चैकस्मिन् धर्मेऽमवस्य धर्मान्नरस्वामस्भवात् श्रम्यो चैवं मन्नस्वामस्भवादसङ्गतमिदमार्चतं मतं। एतेनैकानेकनित्यानित्यस्वतिरिक्तास्यतिरिकाद्यनेकान्तास्युपगमा निराष्ठता मन्नस्याः। यन्तु पुद्रसम्बन्नेस्वोऽणुस्यः सङ्गाताः सन्भवन्तीति कन्यस्यन्ति तत् पूर्वेणैवाणुवादनिराकर्णेन निराक्षतं भवतीत्यता न प्रयक् तिवराकर्णाय
प्रयत्यते॥

# एवचात्माऽकार्त्स्थं ॥ ३४॥

यथैकसिन् धर्मिणि विरुद्धधर्मासस्यवा देषाः स्वादादे प्रसक्तः एवमात्मनाऽपि जीवस्वाकार्त्त्रमपरे। देषाः प्रसच्चेत। कथं ग्ररीरपरिमाणे। हि जीव दल्लाईता मन्यन्ते। ग्ररीर-

जीवस्य देहपरिमागतां दूषयति। एवचिति। खकात्म्यं मध्यमप-रिमाणलं तेनानित्यं स्थादित्यधः। खर्णान्तरमाह। प्ररोराणाचेति। विपाकः कर्माणामभियत्तिजीवस्य क्रत्सगजप्ररोरायापित्मकात्म्यं प्ररोरेकदेशे। निजीवः स्थादित्यधः। पुत्तिकादेहे क्रत्से। जीवे। न

हिलनुष्ठानासुचनो, चननुष्ठानाद्वधन्त इत्यार्हततन्त्रावष्टतस्वभावा-नां चिविधजीवानां चैविध्यनियमाऽपि न स्यादिताह । चनादीति। प्रपचितं स्वाधें निगमयति। स्वमिति। स्तेनेति सन्तासन्त्रयोः-रेकच निरासेनेत्यर्थः। परमाणुसंघाताः प्रयिचादय इति दिगम्बर-सिद्धान्तः किमिह स्चक्तोपेचितन्त्वाह। यन्तिति॥

परिमाणतायां च मत्यामलत्त्रोऽमर्वगतः परिच्छिन त्रात्मे-त्येता घटादिवदनित्यलमात्मनः प्रमच्येत। प्ररीराणाञ्चानव-स्तिपरिमाणवानानुखजीवा मनुखशरीरपरिमाणा स्वा पुनः केन चित् कर्मविषाकेन इस्तिजना प्राप्नुवन क्रत्सं इस्ति गरीरं याप्नुयात्, पुत्तिकाजना च प्राप्नुवन्न क्रत्स्पृत्तिकाशरीरे ममीयेत। समान एष एकसिन्निप जन्मिन कीमार्यीवनखा-विरेषु दोष:। खादेतत्, अनन्तावयवा जीवसाख त एवा-वयवा ऋल्पे गरीरे सङ्क्षचेयुर्महति च विकाभेयुरिति । तेषां पुनर्नन्तानां जीवावयवानां समानदेशलं प्रतिविद्दन्येत वा न वेति वक्त छं। प्रतिघाते तावन्नानन्तावयवाः परिच्छिने देशे समीयेरन । अप्रतिघातेऽखेकावयवदेशले।पपत्तेः सर्वेषामवय वानां प्रथिमानुपपत्तेः जीवखाणुमाचप्रमङ्गः खात्। श्रिप च ग्रीरमाचपरिच्छिनानां जीवावयवानामानन्यं नो स्रेचितुम-पि ग्रक्यं। त्रय पर्यायेण रहच्चरीरप्रतिपत्ती च नेचिज्जीवा-

प्रविश्रेत् दे हाद्विहिष्टिप जीवः स्यादित्यर्थः। किञ्च बालदे हमात्र कात्मा ततः स्थूले युवदे हे क्षित् त्यादिति त्रः स्वदे हः सजीवे। न स्यादिताह। समान इति। यथा दीपावयवानां घटे सङ्काचे। ग्रेहे विकाशक्तथा जी-वावयवानामिति। दे हमानलिनयमं शङ्कते। स्यादिति। दीपांशवज्जी-वांशा भिन्नदेशा एकदेशा वेति विकल्यायेऽत्यदे हाद्विहिष्टिप जीवः स्यादिति दूषयति। तेषामित्यादिना। दीपस्य तु न घटाद्विहः सन्तं ष्यधिकावयवानां विनाशात्। दितीयं दूषयति। श्रप्रतिवात इति। ष्यवयवानां नित्यत्वश्वासिद्धं श्रुप्यलादीपांशवित्याह। श्रपि चेति। एवं जीवावयवा नित्या इति मते देहमानलं निर्क्तं, सम्यति जीवस्य

वयवा उपगच्छिना तनुषरीरप्रतिपत्ती च केचिद्रपगच्छिना इ. युच्येत तत्राष्युच्यते॥

### न च पर्य्यायादप्यविरोधो विकारादिभ्यः ॥ ३५॥

न च पर्यायेणायवयवापगमापगमाभ्यामेतदे हपरिमाणलं जीवसाविरोधेनोपपादयितुं शकाते। कुतः विकारादिदेष-प्रमङ्गात्। श्रवयवापगमापगमाभ्यां ह्यानिशमापूर्य्यमाणस्यापत्ती-यमाणस्य च जीवस्य विक्रियावत्तं तावदपरिहार्यं, विकि-यावत्ते च चर्मादिवदिनित्यलं प्रमज्येत, ततस्य बन्धमाचाभ्यपगमा बाध्येत, कर्माष्टकपरिवेष्टितस्य जीवस्यालावुवत् संसा-रमागरे निमग्नस्य बन्धनोच्चेदादूर्द्वगामिलं भवतीति। किस्वान्यदागच्चतामपगच्चतास्रावयवानामागमापायिधर्मवत्ता-देवानात्मलं शरीरादिवत्। ततस्रावस्थितः कश्चिदवयव

केचिदेव क्रूटस्था च्यवयवा चान्ये त्वाग्रमापायिन इति ग्रङ्कते। च्यथेति। रुहत्तनुकायाप्ते। जीवस्थावयवाग्रमीपायाभ्यां देहमानत्वमित्यर्थः॥

स्त्रेण परिचरित । न चेति । चाममापाया पर्यायः। किमाममापायिनामवयवानामात्मलमस्ति न वा, चाये चाच । विकारादिरोधेति।
काऽसी वन्धमीन्नाभ्यपमम द्रयत चाच । कर्माष्टकेति । व्याख्यातमेतत्,
चाद्यकत्ये रेषं वदन् कल्यान्तरमादाय द्रवयित । किचेति । चविष्यकूटस्यावयवस्य दुर्चानत्यादात्मचानाभावाद्य मृक्तिरिव्यथः। यथा दीपावयवानां चाकारस्तेजक्त्यात्मावयवानामात्तारकारणाभावाद्वाममापाया युक्ताविव्याच । किचेति । सर्वजीवसाधारणः प्रतिजीवमसाधारेणा वेव्यर्थः। किचात्मन चाममापायिष्णीनावयवत्वे सति कियन्त चान्यवयवाः (क्रयन्तीऽपयन्तीव्यच्नानादात्मिन्द्याभावादिनिर्मीद्यः स्था-

श्रात्मेति खात्, न च म निरूपियतुं श्रक्यते श्रयममाविति ।
किञ्चान्यदागच्छन्तञ्चेते जीवावयवाः क्षतः प्रादुर्भविन्त श्रपगच्छन्तञ्च क वा नीयन्त दति वत्तव्यं। न हि स्रतेभ्यः प्रादुभवियुः स्रतेषु च लीयेरन् श्रमीतिकलाच्चीवस्य। नापि कञ्चिदन्यः माधारणोऽमाधारणो वा जीवानामवयवाधारो निरूपते प्रमाणाभावात्। किञ्चान्यदनवधतस्य रूपत्येवं मत्यात्मा
स्थात् श्रागच्छतामपगच्छताञ्चावयवानामनियतपरिमाणलात्,
श्रत एवमादिदेषप्रमङ्गात् न पर्यायेणाष्यवयवेषपगमापगमावात्मन श्रात्रयितुं शक्यते। श्रय वा पूर्वेण स्रज्ञेण श्ररीरपरिमाणस्थात्मन उपितापित्तश्ररीरान्तरप्रतिपत्तावकातर्स्यप्रमञ्जनदारेणानित्यतायां चोदितायां पुनः पर्यायेण
परिमाणानवस्थानेऽपि स्रोतःमन्तानित्यतान्यायेनात्मने। नि-

दिवाह। किञ्चेत। चिप चावयवार व्यावयवित्वे जीवसानिवालं चवय-वसमूह्त्वेनासम्बं चात्मत्वस्य यावदवयवरित्तत्वे यत्ति चिदवयवापाये-ऽपि सद्यः प्ररीरसाचेतनत्वं ग्रात्ववत् प्रवेतसमाप्ता स्कास्मन् प्ररीर चात्मनानात्वं स्थादता न देहपरिमाणत्वसावयवत्वे चात्मन इत्युपसंह-रित। चत इति। स्वच्सार्थान्तरमाह। चयवित। स्थूलस्वप्रपरीर-प्राप्तावकार्त्वोक्तिदारेणात्मानिवातायामृक्तायां सुगतवत् सन्तानरूपे-णात्मनिवातामाप्रद्धानेनेत्तरमुचत इत्यन्वयः। पर्यायेषेवस्य व्यास्थान्ति इति देहभेदेन परिमाणस्थात्मन्वानस्थानेऽपि नाप्रेऽपि चातः प्रवाहस्तदात्मकस्यात्मविक्तानस्य निवातयात्मनिवाता स्थादि-व्याव द्रस्यान्तमाह्य। यथित। सिगवस्तं विगतं येभक्ते विसिची दिगम्ब-राक्तेषामित्यपः। पर्यायात् सन्तानाद्यात्मनिवातस्थाविरोध इति न त्यता सात्, यथा रक्तपटादीनां विज्ञानानवस्थानेऽपि तत्-मन्ताननित्यता तददिसिचामपीत्याश्रङ्यानेन स्वेणे। त्तर्मु-स्वते। मन्तानस्य तावदवस्तु वे नैरात्यवादप्रसङ्गः, वस्तु लेऽप्या-त्मनो विकारादिदोषप्रसङ्गादस्य पचसानुपपत्तिरित॥

### त्रन्यावस्थितेस्रोभयनिखत्वाद्विश्रेषः॥ ३६॥

श्रिप चान्यस्य मेाचावस्थाभाविना जीवपरिमाणस्य नित्यलिमस्यते जैनैसदित् पूर्वयोरप्याद्यमध्यमदोर्जीवपरिमाणयोनित्यलप्रसङ्गात् श्रविशेषप्रसङ्गः स्थात् दत्युक्ते एकश्ररीरपरिमाणतैव स्थात् ने।पचितापचितश्ररीरान्तरप्राप्तिः। श्रथ वान्यस्य

च कुतः, दिकाराहिभ्यः सन्तानस्यावन्तुन चातः ले स्रन्यवादः सन्तानस्य वन्तुले सन्तानस्यतिरेको च वृदस्थात्मवादः, चनतिरेको जन्मादिवि-कारो विनामो मुक्त्यभावदेशि इत्युक्तप्रसङ्गात् सन्तानात्मपचीऽनुपपन्न इति स्वचार्यः॥

यं स्वृतं सूच्चं वा दे हं ग्रक्काति तहे हपरिमाण एव जीव इति
नियमं दृष्यति। चन्येति। चन्यभ्रीरपरिमाणस्थावस्थितिनिव्यतदर्भनादुभयारायमध्मपरिमाणयोनिव्यत्वप्रसङ्गादविभ्रेषस्वयाणां निव्यपरिमाणानां साम्यं स्वादिष्ठ प्रिमाणानामेन जायोगारिति सूजयोजना। चाद्यमध्यमपरिमाणे निव्ये चात्मपरिमाणानार्थन्यमाण्यत्। न चाप्रयोजनता, परिमाणनाभ्रे सत्यात्मनोऽपि नाभादन्यपरिमाणनिव्यत्ययोगादिति भावः। परिमाणजयसाम्यापादानपन्तमाच्च। एकति। चन्द्रभरीरसमान्येव पूर्वभरीराणि स्वः विषमभरीरपात्रावात्मनस्तत्परिमाण्यत्वे परिमाणज्यसाम्यानुमानविरोधादिव्यर्थः। पूर्वे नानच्ये परिमाणज्यमङ्गीक्रवान्यदर्शन्तेन निव्यत्मनुमाय साम्यमापादितं, सम्बवन्यस्य मुक्तपरिमाणस्याणुलस्व्यत्ववेा-

जीवपरिमाणस्वावस्थितत्वात् पूर्वचारणवस्यचारवस्थितपरिमाण एव जीवः स्वात्। ततस्वाविशेषेण सर्वदैवाणुर्महान् वा जीवेा-ऽम्युपगन्तच्ये। न ग्रारीरपरिमाणः, स्रतस्य सै।गतवदाईतमपि मतमसङ्गतिसंखुपेचितव्यं॥

#### पत्युरसामञ्जस्यात्॥ ३०॥

द्रानीं केवलाधिष्ठाचीयरकारणवादः प्रतिषिधते। तत् कथमवगम्यते, प्रकृतिस्व प्रतिज्ञा दृष्टान्तानुपरोधादिभिध्योपदे-ग्राचित्यच प्रकृतिभावेनाधिष्ठाहभावेन चीभदस्वभावस्थयरस्य स्वयमेवाचार्यण प्रतिष्ठापितलात्। यदि पुनर्विभेषेणेयरका-रणवादमाचिम् प्रतिषिधेत पूर्वात्तरविरोधाद्वाहताभि-व्याहारः स्चचकार द्रत्येतदापद्येत। तस्मादप्रकृतिरिधष्ठाता केवलं निमित्तकारणमीयर द्रत्येष पद्यो वेदान्तविहितत्रह्मी-

रन्यतरलेनावस्थितेक्तदेवान्यमायमध्यमकालयारिप निव्यलात् स्थात् प्रागसताऽनिव्यलायागात्, तथा चाविश्रेषः कालचयेऽपि जीवपरि-माणाभेद ह्याच । खथ वेति । तसाद् भान्येकश्ररणच्याणकसिद्धा-नोनाविरोधः समन्वयस्थेति सिद्धं॥

पत्यरसामञ्जस्यात्। लुञ्चितकेशमतिरासानन्तरं जटाधारिश्चेवमतं बुद्धिस्यं निराक्षियते इति प्रसङ्गसङ्गतिमाइ। इदानीमिति। सामान्य ईश्वरनिरास स्वाच किं न स्थादिति शङ्कते। तदिति। स्थातिनिरोधान्मैवमित्याइ। प्रकृतिश्चेत्यादिना। प्रतिस्थापितत्वात् पत्वनिम्तेश्वरप्रतिष्ठेधेऽवगम्यत इत्यन्वयः। याद्यते। विरुद्धोऽभियाहार उत्तिर्यस्य स तथा। चिद्वितीयत्रस्प्रकृतिकं जगदिति वदते। वेदान्तसम्बयस्य कर्नेवेश्वरो न प्रकृतिरिति श्चेवादिमतेन विरोधेऽस्ति न

कलप्रतिपचलात् यहोनाच प्रतिषिध्यते । सा चेथं वेदवाह्येयरकच्चनाऽनेकप्रकारा । केचित्तावत् साह्ययोगय्यपात्रयाः कच्ययिन प्रधानपुरुषयोरिधिष्टाता केवलं निमित्तकारणमीत्रयरः
दतरेतरविखचणाः प्रधानपुरुषेत्रयरा दति । माहेत्रयरासु
मन्यन्ते कार्यकारणयोगविधिदुःखान्ताः पञ्च पदार्थाः पग्रुपतिनेश्वरेण पग्रुपाणविभोचायोपदिष्टाः, पग्रुपतिरीश्वरेग्
निमित्तकारणमिति वर्णयन्ति । तथा वैशेषिकादयोऽपि केचित् कथित्वत् खप्रक्रियानुसारेण निमित्तकारणमिति । श्रत
उत्तरमुख्यते । पत्युरसामञ्चस्यादिति । पत्युरीश्वरस्य प्रधानपुरुषयोरिधिष्टाद्वेन जगत्कारणलं ने।पपद्यते, कस्मादसाम-

विति सन्दे हे तन्मतस्य मानमू जलाविरोधे सित वेदान्तो साहय ब्रह्मासिद्धिरित फलमिभिषेत्य सन्तासन्त्वयोरे कचासम्भवात् कर्त्वो पादानल्योर प्येकचासम्भवात् कर्त्तवे खर इति पूर्वपच्चं कुर्व व्ववान्तरमतभेदमा ह । सा चेति । से खराः साङ्धाः, साङ्धा प्रब्दार्थः चलारो
मा हे खराः पा खपताः ना एक सिद्धान्तिनः ना पा लिका खिति ।
सर्वे प्रथमी महे खरपे पाता गमानु गा मिलान्मा हे खरा उचन्ते । नार्थें
महदादिनं, नार्यं प्रधानं ई खरच्च, योगः समाधिः, विधिः चिसवनसानादिः, दुःखान्तो मे चिः इति पच्च पदार्थाः। पण्ये जीवान्तियां पाग्रो बन्धन्तवा प्रायेत्यर्थः। पा यपता गमपा मा गण्यात् प यपति निमन्ति मे वित्त मतमुक्ता ( उनुमानिके खरमतसा ह । तथेति । विमतं सन्तर्द्धनं नार्थेलात्
घटविति वेशे सिकाः नर्तारमी खरं साध्यन्ति, नर्मणनं सपरिनराभिच्च दाद्यनं का लान्तरभावि प लल्वात् से वाफलविति गोतमा
दिग्रम्वराच्य । चा ने खर्थे त्वर्षः कचि दिखानाः सा ति श्रयत्वात् परिमाणविति साङ्यसागत्वात्वाद्यां कचित्वा क्या दिति ।
सिद्धान्त्वित । चत्र इति । खागमादिना निर्दे । धेवरिसिद्धेः नयं दे । ध

ञ्जस्यात्। किं पुनर्शामञ्जस्यं। हीनमध्यमात्तमभावेन हि प्राणिभेदान् विद्धत ईश्वरस्य रागद्वेषादिदेषष्रमक्तेरसादा-दिवदनीश्वरत्वं प्रमञ्चेत। प्राणिकमीपेचितलाददेष इति चेत्, न, कर्मश्वरयोः प्रवर्त्त्यप्रवर्त्तयिष्टले इतरेतराश्रयदेषप्रमङ्गात्। श्वनादिलादिति चेत्, न, वर्त्तमानकालवदतीतेष्वपि काले-स्वतरेतराश्रयदेषाविशेषादन्थपरम्परान्यायापत्तेः। श्विष च

वत्त्विमिता न तावत् खखागमादी श्वरिक्यंः, श्वागमाः नां निर्मूललेनाप्रामाण्यात्। न च सर्वज्ञज्ञानं मृलं तत्र मानाभावात । न चामम एव मानं, खाममानलनिस्यये मूलनिस्ययस्तिस्यये ति स्यय इत्यन्याप्रयात्। न च पुरुषवचसां खता मानलं युत्तां, मिथा विरा-धेन तत्त्वायवस्थानाच, नाप्यन्मानादीश्वरः सर्वे चः कर्त्तेवेति निर्णयः स-मावति, चन्मानस्य द्यान्सारिलेन दयविपरीतार्थासाधकलात्। तया च लाको यादधाः कत्तारो द्रष्टास्तादधा एव जगत्वर्तारो रागदेषादि-मन्तः सिध्येयः। यदि लोने विचित्रप्रासादादिन र्त्तरेन त्वा यद्र प्रेनेऽपि ज-गत्मत्ति लाघवादेकालं नित्यचानं निद्धावत्य कल्येत,तिर्द्धं द्रेयापादा-नलमपि कल्यतां, कर्त्तरेवीपादानलेन लाघवात्, अन्यथा खतन्त्रधान-परमाखाद्यपादाननस्पनागीरवात्, खटछलाचेत् भर्तुईथीपादानल (स द्विरेक्तलादिकमपि न सिध्येत। चास्नाकन्वयोग्धेयतया खतःसिद्धप-माणभावया ख्राया खप्रमेयवे (धने द्रयान्तानपे च्राया भवत्येव ली किक-कर्टिवपरीतादितीयकर्त्तपादानात्मकसर्वज्ञिनिर्देषिश्वरितर्णयः। नि. गीते च तस्मिन् धर्मिया इक्तमानाबाधा त्र रागादिदी घापादा नस्या-वकाणः इत्यानमानिकेश्वरादिभ्या वैषम्यं, तदिभिष्रेत्याश्रीतस्येश्वरस्या-सामञ्जस्यमाच । चीनेति । यदि वर्त्रपादानलमद्यलाज्ञ वाल्यते तर्चि निर्देषिलस्याप्यदृष्टलात् यो विषमनारी स दोषवानिति व्याप्तिदृश्च जगला ती दीववान स्थात्। न चाच धिर्मिग्राह्तानमानबाधः कार्यल-लिङ्गस्य कर्टमात्रसाधनलेन निर्दाषलादावुदासीनलात। न चाला-र्ष शमा जाति यापका धर्मी पादाना दे। षाभः वे तद्याप्यविषमकर्र्षकाचा- प्रवर्त्तनालचणा देषा इति न्यायवित्समयः। न हि कञ्चिद-देषप्रयुक्तः खार्थे परार्थे वा प्रवर्त्तमानो दृश्यते। खार्थे प्रयुक्त एव च मर्वे जनः परार्थेऽपि प्रवर्त्तत इत्येवमण्यसमञ्जल्लं, खा-र्णवत्तादीश्वरत्थानीश्वरत्वप्रमङ्गात्। पुरुषविशेषत्वाभ्यपगमाचेश्व-रख पुरुषस्य देशदासीन्यास्थुपगमादसामञ्जल्लं॥

गाच, दरान्त स्थायापकधर्मायां पत्ते चापादनं ह्यलावसमा जाति-र्ययाग्रब्दी यदि क्रतकलेन हेतुना घटवदनियः स्थात् तर्हि तेनैव-हेत्ना सावयदाऽपि स्यादिति। न ह्यनानियालस्य यापनं सावय-वलं गन्धादी व्यभिचारादिति भावः। ननुप्राणिकमंप्रेरित ईश्वरी विषमफलान् प्राणिनः करोति न खेच्छयेति प्रक्वते। प्राणीति। जडस्य कर्मणः प्रेरकलायागानीविमिळाच। नेति। न चेश्वरप्रेरितं कमेश्वरस्य प्रेरकमिति वाचिमित्वा ह । कमेति । चतीतकर्मणा प्रेरित ई खरी वर्त्तमानं कर्म तत्मलाय प्रेरयतीत्यनादिलात् प्रेर्यप्रेरकभावस्य नान्पपत्तिरिति ग्रङ्कते। खनादिलादिति। खतीतकर्मशोऽपि जडलाने-श्वरप्रेरकता न च तदपीश्वरेण प्रेरितं सदीश्वरं प्रेरयति उतान्ये। ८-न्याश्रयात्ततोऽप्यतीतक्रमंप्रेरितेश्वरप्रेरितं तदेवेश्वरं वर्त्तमाने कर्माण फलदानाय पेरयतीति चेन्न मानचीनाया मृलच्याव हाया अनवस्थायाः प्रसङ्गादतः कर्मनिरपेच एवे खरे। विवमस्य खसामञ्जस्य दुर्वारिन-त्यर्थः। यत्तु फलदानं ईश्वरस्य कर्भनिमित्तमात्रं न प्रेरकमिति नोक्त-दे। ध इति, तन्न, विषमकर्म कारयितुरीश्वरस्य दे। घवन्तानपायात्, पूर्व-कर्मापेच्या कर्मकार्यायले चाेेेेेतायामायिकानवस्थानात्, असाकन्वेष ह्येव साध्यसाधु कारयतीति निरदयमिति च श्रुतिमूलं पूर्वकर्मापेच्यया क ल्यनमिति वैष्ठमः। किञ्च परमतानुसारेणापी व्यरस्य रागादिमत्त्वं प्राप्तीती वाहः। चिप चेति। प्रवर्त्तकलिङ्गा दीघा इति तार्किकाणां स्थितिः, तथा चेश्वरः खार्थरागादिमान् प्रवर्त्तेवलात् सम्मतवत्। न च कारिणके यभिचारः परदुःखप्रयुक्तखदुःखनिरुचार्थिवात्तस्रेव्यर्थः। उदासीनः प्रवर्त्तन इति च वाहतमिति वागान् प्रवाह । पुरुषेति ॥

# सम्बन्धानुपपत्तेय॥३८॥

पुनर्षमामञ्चस्यमेव, न हि प्रधानपुर्षयितिरिक्त द्रैयरोऽन्तरेण सम्बन्धं प्रधानपुर्षयोरीणिता। न तावत् संयोगलचणः
सम्बन्धः समावति, प्रधानपुर्षयेयराणां सर्वगतलान्तिर्वयवलाच।
नापि समवायलचणः त्रात्रयात्रयिभावानिरूपणात्। नाष्यन्यः
कञ्चित् कार्यगम्यः सम्बन्धः प्रकाते कन्पयितुं, कार्यकार्णभावस्वैवाद्याष्यसिद्धलात्। ब्रह्मवादिनः कथिमिति चेत्, न, तस्य तादात्यवचणसम्बन्धोपपन्तेः। श्रिप चागमवलेन ब्रह्मवादी कारणादिस्कर्षं निरूपयित नावश्चं तस्य यथादृष्टमेव सर्वमभ्यपगन्तयं। परस्य तु दृष्टान्तवलेन कारणादिस्कर्षं निरूपयता यथादृष्टमेव सर्वमभ्यपगन्तयमित्ययमस्यितिप्रयः। पर्
स्थापि सर्वज्ञप्रणीतागमसङ्गावात् समानमागमवलिमिति चेत्, न,
दत्तरेतराश्रयप्रसङ्गात् श्रागमप्रत्ययात् सर्वज्ञलिसिद्धः सर्वज्ञल-

प्रधानवादे देशियान्तरमाह स्वन्तारः। सम्बन्धेति। ईश्वरेणासम्बन्धस्य प्रधानादेः प्रथ्लेषायागात् सम्बन्धे वाचः, स च संयोगः
समवायो वाऽक्तीव्यर्षः। नार्थ्यवन्तात् प्रेरणयोग्यत्वाखः सम्बन्धः
नन्ध्यतामित्यतं चाह। नाष्यन्य इति। ईश्वरप्रेरितप्रधाननार्थः जगदिति सिद्धचेत् सम्बन्धनन्त्यना स्थात्, तचाद्याष्यसिद्धमित्यर्थः। मायाब्रह्मणोक्तिर्वाचतादाव्यसम्बन्धः, देवात्मप्रक्तिमिति श्रुतेः। निच्च वेदस्थापूर्वार्थत्वान्न ने। निष्टप्रस्तुन्नानसम्बन्धे वेदिन्नेनानुसर्त्त्यः। त्यानुमानिनेन त्वनुसर्त्त्यः इति विश्वेषमाह। च्या चेति। सर्वचस्यागमप्रामाण्यस्य च प्राप्तावन्योन्याश्रयः चनुमानात् सर्वचसिद्धेर्निरक्तत्यात्, न द्यमनक्तस्य चानं मनोजन्यमिति याप्तिविरोधाद्विष्यानन-

प्रत्ययाचागमसिद्धिरिति, तसादनुषपन्ना साङ्घयेागवादिना-मीयरकन्पना। एवमन्याखिप वेदवाह्याखीयरकन्पनासु यथा-सन्भवमसामञ्जस्यं योजयितयं॥

### अधिष्ठानानुपपत्तेय ॥ ३८ ॥

दतयानुपपत्तिसार्किकपरिकल्पितस्थेयरस्य। स हि परि-कल्प्यमानः कुस्मकार दव स्ट्रादीनि प्रधानान्यधिष्ठाय प्रव-र्त्तयेत्। न चैवसुपपद्यते। न ह्यप्रत्यचं रूपादिद्दीनञ्च प्रधान-सीयरस्याधिष्ठेयं सस्भवति, स्ट्रादिवैलच्छात्॥

## करणवचेन भागादिभ्यः॥ ४०॥

स्वादेतत्, यथा करणगामं चतुरादिकमप्रत्यचं रूपादिची-नञ्च पुरुषोऽधितिष्ठति, एवं प्रधानमीयरोऽधिष्ठास्वतीति, तथापि ने। पपद्यते । भागादिदर्शनाद्धि करणगामस्याधिष्ठितत्वं गम्यते, न चात्र भागादयो दृग्यन्ते । करणगामसास्ये चास्युपगम्यमाने

ल्पनाऽनवकाणादिति भावः। प्रधानवत् परमाण्नामिष निरवयवे-अरेण सयोगाद्यसत्त्वात् प्रेर्थात्वायोगः, प्रेरक्ते चेश्वरस्य देषवन्त्व-मित्याह्य। स्वमन्यास्त्रपति॥

ई खरस्य प्रधानादिप्रेरणानुपपत्ते सामञ्जस्य मिळाइ स्वत्रतारः। च्यिष्ठानेति। प्रधानादिकं चेतनस्यानिधिष्ठेयं प्रत्यच्यतादी खरवद्यति-रेनेण स्दादिव सेत्यर्थः॥

चनुरादी यभिचारमाशङ्खा निष्ठेधति। करणवदिति। रूपमृद्भूतं नास्तीवप्रवचलं स्मुटयति। रूपेति। सभोगाहेतुले सतीति विशेष-णाज्ञ यभिचार द्रवाह। तथापीति। भोगः सुखदुःखानुभवः, स्वादिप- मंगारिणामिवेयरसापि भोगादयः प्रमञ्चेरन्। ऋत्यथा वा स्वदयं बाखायते। यधिष्ठानानुपपत्तेयः। इत्यानुपपत्ति-सार्किकपरिकन्पितस्येयरस्य। माधिष्ठाने। हि लोके मणरीरे। राजा राष्ट्रस्येयरो दृग्यते न निर्धिष्ठानः, श्रत्य तद्दृष्टान्त-वर्णनादृष्टमीयरं कन्पियत्मिन्छत ई्यरस्यापि किञ्चिन्छ-रीरं करणायतनं वर्णयित्मिन्छत ई्यरस्यापि किञ्चिन्छ-रीरं करणायतनं वर्णयितव्यं स्थात्, न च तद्वर्षयितुं प्रकाते। स्यान्यकालभाविलान्छरीरस्य प्राक् स्ष्टेस्तदनुपपत्तेः निर-धिष्ठानवे चेयरस्य प्रवर्त्तकलानुपपत्तिः, एवं लोके दृष्टलात्। करणयन्तेत्र भोगादिभ्यः। श्रय लोकदर्णनानुमारेणयरस्यापि

दात् विषयानुभवग्रहः। नच यत् येनाधिक्षेयं तत्तरीयभागहेतुले सति प्रविचामिति यतिरेकयाप्ती करणेषु यभिचारतादवस्थामिति वाचं, भागचेतुलविश्रिष्टाप्रवाचलस्य चेतुलात्, करणेषु च विश्रेषणाभावेन विशिष्टस्य हेतारभावात्। न च विशेष्यवैयर्थं परार्थपाचकाधिष्ठेय-कासादी यभिचारात्। न च प्रधानादेरी खरप्रवचला विशेषासि दिः, चतीन्त्रियलरूपाप्रवाचलस्य सत्तादिव्यभिपायः। जीवे नरणसता भा-गादयो द्रायनो, ईश्वरे त् प्रधानकतान्ते न दृश्यन्त इत्यचारार्थः। वि-पद्ये देखं वदन् अप्रयोजकालं हेतार्निरस्यति। करणेति। प्रधानादेः प्रेर्यालाङ्गीनारे प्ररक्ते। ग्रहेतुलं स्थादतीन्त्रियस प्रेर्यस भागहेतुलिन-यमा दिल्यर्थः । सूचदयसार्थान्तरमा ह । खन्यया वेति । यः प्रवर्त्तकञ्चेत-नः स प्ररोरोति लोको व्याप्तिर्देखा। ईश्वरस्य च प्ररोरानपपत्तेन प्रवर्त्त-कलमिति सुचार्यमा ह। इतस्रेति । विमतं सेश्वरं कार्य्यलादाष्ट्रविदिति कल्पयता राजवत सम्रीर स्वेश्वरः स्यादिख्तां, तत्रेष्टापत्तं निरस्य-ति। न च तद्दर्णीयतुमिति। न च निव्यं शरीरं सर्गात् प्रागिप सम्भव-तीति वाचं, शरीरस भातिकलिवमादिलर्थः। अतस्वशरीर रवेश्वर इयत चाइ। निर्धिष्ठानले चेति। जीवसीव ग्ररीरं भीतिकां ईश्वरस्य

किञ्चित् करणानामायतनं ग्र**ीरं कामेन कर्न्येत, एवमपि नी-**पपद्यते । सग्रीरले हि सति संसारिवद्गोगादिप्रसङ्गादीश्वर-स्वायनीश्वरलं प्रसञ्चेत ॥

### चन्तवत्त्वमसर्वज्ञता वा ॥ ४१ ॥

द्रतञ्चानुपपित्तसार्किकपरिकल्पितस्थियस्य। स हि सर्वज्ञसौरस्युपगस्यते अनन्तञ्च, अनन्तं च प्रधानं अनन्ताञ्च पुरुषा मिथो
भिन्ना अभुपगस्यन्ते। तच सर्वज्ञेनेयरेण प्रधानस्य पुरुषाणामात्मनञ्चेयत्ता परिच्छिद्येत वा नवा परिच्छिद्येत, अभयथापि देापाऽनुषक्त एव। कयं पूर्वसिंखाविद्वकल्पे दयत्ता परिच्छिन्नतात्
प्रधानपुरुषेयराणामन्तवन्त्वमवस्यसावि, एवं लोके दृष्टलात्।
यद्धि लोके दयत्तापरिच्छिन्नं वस्तु घटादि तदन्तवहृष्टं, तथा
प्रधानपुरुषेयरचयमपोयत्तापरिच्छिन्नलादन्तवत्यात्। सङ्घापरिमाणं तावत् प्रधानपुरुषेयरचयरूपेण परिच्छिन्नं, स्वरूप-

तु खेच्छानिर्नितं प्रागि स्यादित्याणङ्कां निरस्यति । करणविति। करणान्यच सन्तीति करणवच्छरीरं, इच्छामयणरीरकस्पनैवानुपपना नानाभावात् दयभौतिकत्वनियमविरोधाच इति मन्त्यं॥

रवमीश्वरस्य शुष्यतर्भेष कर्लनिर्मयो नियुपपाय नियलसर्वज्ञल-निर्मयोऽपि न सम्भवतीयाच स्वकारः। ज्ञन्नव्यमिति। प्रधान-पुरुषेश्वरचयमनियं स्वक्तापरिच्छिन्नलात् घटवित्याच्। पूर्वसिनिन्निन्। सङ्घा वा परिमाणं वेयक्ता। तथा च निश्चितसङ्घलानिश्चित-परिमाणलाचेति चेतुद्वयं। यद्यपि सङ्घावक्तमाचं चेतुः सम्भवति तथा-पि सर्वज्ञ्चनिश्चयेन चेलसिडिनिरासं द्येतियतुं निश्चितपदं, तवादा-चेतोरसिडिन्सिलीयाच्। सङ्घापरिमाणमिति। सङ्घासारूपमियर्थः।

परिमाणमिष तद्गतमीयरेण परिच्छिचेतित। पुरुषगता च महामञ्चा, ततय दयन्तापरिच्छिन्नानां मध्ये ये मंमारान्युच्यने तेषां मंमाराऽन्तवान् मंमारित्वच्च तेषामन्तवत्, एविमतरेव्यपि क्रमेण मुच्चमानेषु मंमार्च्य मंमारिणां चान्तवन्तं स्थात्। प्रधा-नच्च मविकारं पुरुषार्थसीयरस्थाधिष्ठेयं मंमारवन्तेनाभिमतं तच्चृत्यतायामीयरः किमधितिष्ठेत्, किंविषये वा मर्वज्ञतेयरते स्थातां। प्रधानपुरुषेयराणां चैवमन्तवन्ते घत्यादिमन्तप्रमङ्गः, श्राद्यन्तवन्ते च प्रस्त्यवादप्रमङ्गः। श्रथ मा भद्रेष देष दत्युन्तरो विकल्पोऽस्प्रगस्तेत न प्रधानस्य पुरुषाणामात्मनय्येयन्तेयरेण परिष्क्रिद्यत दति। तत देयरस्य मर्वज्ञतास्त्रपमहानिर्परो देषः प्रमञ्चेत, तस्नाद्यमङ्गतस्तार्किकपरिग्यहीत देयरकार-णवादः॥

दितीयचेतुं साधयति। खरूपेति। प्रधानादयो निस्तिपरिमाणाः वस्तुते। दिन्निय्या प्रवित्यर्थः। ननु प्रधानपुरुषेश्वरास्त्रय इति चाते। प्रियरिण जीवानामानन्त्यात् कयं सङ्घानिस्वयस्त्रचा । पुरुषेति। जीवसङ्घान्यरिण निस्तियेत चनिस्यये सर्वज्ञत्वायोगादिल्यः। चतुसिद्धेः फलमाइ। ततस्ति। माषराणिवत् केषास्त्रच्येनानां सङ्गस्त्रस्यस्वन्ययेदित्येवं सर्वमुक्ते इदानीं श्रुन्यं जगत् स्थादिल्ययः। नित्यस्थानवण्रेधादिति भावः। ननु ईश्वरः शिष्यतामिति चेत्र तस्यापि भिन्नत्वनात्तवन्त्वात्। किञ्चेशितव्याभावादीश्वराभावः स्थादिल्यादः। प्रधानिति।
देशान्तरमाइ। प्रधानेति। इयत्तानिस्ययाभावाद्र श्रुच्यतेति दित्रीयं श्रुङ्कते। चयिति। इयत्ता नास्ति न निस्थीयते चेल्ययः। प्रधानादयः सङ्घापरिमाणवन्तः द्रव्यतान्माधादिवदित्यनुमानादस्तोयत्ता, तद्ज्ञाने स्थादमर्वज्ञता, इयत्तायां चान्तवन्त्यमप्रच्तमिति परिचरति। तत इति। तस्नात् केवलकन्त्रीश्वरवादस्य निर्मूलत्वाद्व कर्न्नपादानादयेन्यरसमन्त्यविरोध इति सिद्धं॥

#### उत्पत्त्यसम्भवात् ॥ ४२ ॥

येषामप्रकृतिर्धिष्ठाता केवलनिमित्तकारणं ईयरोऽभि-मतस्तेषां पचः प्रत्याखातः, येषां पुनः प्रकृतियाधिष्ठाता चा-भचात्मकं कार्णमीयरे। अभनत्तेषां पचः प्रत्याख्यायते। ननु अतिसमाअयणेनाष्येवं रूप एवेयरः प्राक् निर्धारितः प्रकृति-श्वाधिष्ठाता चेति, श्रुत्यन्मारिणी च स्रतिः प्रमाणमिति स्थितिः, तत् कस्य हेतारेष पचः प्रत्याचिखामित इति । उच्यते । यद्य खेवं जातीयका ७ श: ममानलान विसंवाद गाचरा भवत्य स्ति लंगान्तरं विसंवादस्थानिमिति, त्रतस्ततप्रत्यास्थानायार्भः। तच भागवता मन्यन्ते भगवानेवैको वासुदेव: निरञ्जनज्ञान-खरूपः परमार्धतन्तं, म चतुर्धाऽऽत्मानं प्रविभन्य प्रतिष्ठिता वासुदेवयू इरूपेण सङ्गर्षणयू इरूपेण प्रद्यस्यू इरूपेण अनिस्टु-ब्रहरूपेण च। वासुदेवा नाम परमाह्माच्यते, मङ्कर्पणा नाम जीवः, प्रयुक्ता नाम मनः, अनिस्ट्ठा नामाहङ्कारः, तेषां

पञ्चपदार्थवादिमाहेश्वरमतिरासानन्तरं चतुर्थृहवारं बुडिस्यं निरस्यति। उत्पत्तसम्भवात्। अधिकरणतात्पर्धमाहः। येषामितः। स्विधकरणारम्भमाद्यिपति। निन्वति। वेदाविरुद्धांशमङ्गीस्य वेदिव-रुद्धं जीवोत्पत्त्यंशं निराकर्त्तुमधिकरणारम्भ ह्याहः। उच्यत इति। च्यत्र भागवतपञ्चरात्रामाने विषयः स किं जीवोत्पत्त्यायंश्रे मानं नवेति सन्देहे वाधानुपक्तमान्मानिति पूर्वपत्त्वयति। तवेति। पूर्वपत्ते तदा-गमिवरोधाच्यीवाभिन्नव्रस्थसमन्वयासिद्धः, सिद्धान्ते तदंशे तस्याद्ममान्त्रद्विरोधात्त्तसिद्धिरित प्रक्षेत्रद्वान्ते । स्वयवतं निरस्यति। विनर्धनि। कथं तद्धिदितीये वासुदेवे मूर्त्तिभेदक्तवाहः। सहित। यूद्धा

वासुदेव: परा प्रकृति:,दतरे सङ्कर्षणादयः कार्यः,तिमित्यसूतं भ-गवन्तमभिगमने।पादानेज्यास्वाधाययोगैर्वर्षगतिमद्या चीणक्केगो भगवन्तभेव प्रतिपद्यत इति। तच यत्तावदुच्यते ये। भी नारा-यणः पराऽयकात् प्रसिद्धः पर्मात्मा सर्वातमा स त्रातमगाऽऽ-त्मानमनेकधा यूचाविस्तत इति, तन्न निराक्रियते, 'म एकधा भवति विधा भवति' इत्यादि श्रुतिभ्यः परमात्माने । उने कधा भवस्याधिगतलात्। यदपि तस्य भगवते।ऽभिगमनादि लच्णमा-राधनं त्रजसमनन्यचित्ततयाऽभिप्रेयते तद्पि न प्रतिषिध्यते श्रुतिस्रत्योरीयरप्रणिधानस्य प्रमिद्भलात्। यत् पुनरिदम्यते वासुदेवात् सङ्घर्षण उत्पद्यते सङ्घर्षणाच प्रयुक्तः प्रयुक्ताचा-निरुद्ध दति । अत्र त्रूमः, न वासुदेवसंज्ञकात् पर्मात्मनः स-द्भर्षणमं ज्ञस्य जीवस्थात्यत्तिः समावति, ऋनित्यतादिदे विप्रमङ्गात्। उत्पत्तिमचे हि जीवस्यानित्यलादया दीषाः प्रमच्चेर्न, तत्य नैवास्य भगवत्प्राप्तिर्माचः स्थात्, कारणाप्राप्ती कार्यस्य प्रवि-ं

मूर्त्तः। सिविश्वं शास्त्रार्थमृक्षा सहेतुं पुरुषार्थमाह । तिमस्यम्भूतमिति। यथोत्तय्यूहवन्तं सर्वप्रकृतिं निरञ्जनं विज्ञानरूपं परमात्मानिति यावत्। वाक्कायचेतसामवधानपूर्वकं देवतास्रहमनम
भिगमनं, पूजादयाणामर्ज्जनमृपादानं, इच्या पूजा, खाध्यायेऽश्याचरादिजपः, योगो ध्यानं। तचाविरुद्धांशमृपादत्ते। तचेति। समाहितः
श्रद्धावित्ते। भूत्वेति 'तं यथा यथोपासते' इत्याद्या च श्रुतिः। सत्तर्मक्रान्तरमः' इत्याद्या स्मृतिः। विरुद्धांशमनूद्य दूषयति। यत् पुनरिति।
क्रतहान्यादिदेशव चादिश्वद्यार्थः। न्यायोपतया 'च्या चाताता' इत्यादिश्रुत्या पञ्चराचागमस्थेत्यत्त्यंशे मानताभावनिञ्चयाच्योवाभिद्मत्रस्वसमन्वयस्थैर्यमिति भावः। जीवस्थेत्यत्तिं निरस्य जीवान्मनस उत्यत्तिं निर-

खयप्रसङ्गात्। प्रतिवेधिस्यति चाचार्योः जीवस्थात्पत्तिं 'नात्मा-स्रुतेर्नित्यत्वाच ताभ्यः' [त्र॰२।पा॰२।स्र॰१७] दति। तस्मा-दसङ्गतेषा कल्पना॥

## न च कर्त्तुः करणं ॥ ४३ ॥

दत्रश्चामङ्गतिषा कल्पना, यसान्न हि लोके कर्न्तुर्वेवद्तादेः करणं परश्चाद्यत्पद्यमानं दृश्यते। वर्णयन्ति च भागवताः 'कर्नुजीवात् सङ्घर्षणमं ज्ञकात् करणं मनः प्रद्युक्तमं ज्ञकमुत्पद्यते कर्वजाच तसादिन रुद्धसं ज्ञकोऽहङ्कार उत्पद्यते' दति। न जैतह्यान्तमन्तरेणाध्यवमातुं श्रक्षमः। न चैवस्थूतां श्रुतिमुपलभामहे॥

#### विज्ञानादिभावे वा तद्प्रतिषेधः ॥ ४४ ॥

श्रधापि स्थान स्वेते सङ्गर्षणाद ये। जीवादि भावेना भिग्नेयने किं तर्हि देश्वरा एवेते सर्वे ज्ञानेश्वर्यशक्तिव सर्वे विदेशिषा निर्-र्यधर्में रिन्वता श्रम्थुपगस्यन्ते वासुदेवा एवेते सर्वे निर्देशिषा निर-

स्यति । न च कर्त्त्राति । यस्नात् कर्त्तुः कर्योत्यत्तिर्न दृग्धते तस्मा-दसङ्गता कल्पनेत्यन्वयः॥

सिद्धानां करणानां प्रयोक्ता कर्त्ति प्रसिद्धार्थे। हिण्ड्यः। वर्णनं निभूलिमित्याह । न चेति । ननु लोके किसिच्छि ल्पिवरः कुठारं निर्माय
तेन टक्तं किनतीति दयमिति चेत्सत्यं, णिल्पिने हस्तादिकरणान्तरसत्त्वात् कुठारकर्द्वं युक्तं, जीवस्य तु करणान्तरासत्त्वाद्म मनसः कर्द्वं
विनेव करणं कर्द्वं वा मनेवियर्थामिति भावः ॥

सङ्गर्षणादीनामृत्यत्वसम्भवेऽपि यूचचतुष्टयं स्वादिति स्वच्यावर्त्वः

धिष्ठाना निर्वदाश्चिति, तस्तानायं यथावर्षित उत्पत्त्यसमावे। दोषः प्राप्नोतीति। श्रवोच्यते, एवमपि तदप्रतिषेध उत्पत्त्यसमा-वसाप्रतिषेधः प्राप्तात्येव, श्रयमृत्यत्त्यसमावा दोषः प्रकारान्तरे-णेखिभिप्रायः, कथं यदि तावदयमभिप्रायः पर्सर्भिना एवैते वासुदेवादययलार ईयरासु लाधर्माणा नैवामेकात्मकलमस्ती-ति, ततोऽनेकेयरकल्पनानर्थकां, एकेनैवेयरेणेयरकार्यमिद्धेः। षिद्धान्त हानिश्व भगवानेको वासुदेवः परमार्थतत्विमत्यभ्यग-मात्। श्रयायमभिप्रायः एक खैव भगवत एते चलारे। यूहा ख-ल्यधर्माण इति, तथापि तदवस्य एवे।त्यत्यसमावः। न हि वासु-देवात् मद्भषंणसे त्यान्तः ममावति मद्भषंणाच प्रयुक्तस्य, प्रयु-माचानिरुद्धस, त्रतिशयाभावात्। भवितयं हि कार्यकारण-यारित प्रयेन यथा सृद्ध द्याः। न ह्य मत्यति प्रये कार्यं कारणिन-त्यवक ल्पते। न च पञ्चरा चिसद्धान्ति भिवी सुदेवादिष् एकैक-सिन् सर्वेषु वा ज्ञाने यर्चा दितारतम्यकतः कि अद्वेदे । उभ्यपगम्यते,

माण्ड्वते। खयापि स्वादिति। चानै व्यर्थयोः श्वास्तान्तरं सामध्यं वर्णं शरीरसामध्यं वीथं शिथं तेजः प्रागल्भ्यं एतैरिन्वता यसात् सङ्घ- वंशादयः तसादी व्यर्था एवे व्यर्थः। सर्वे वामी व्यर्थे पञ्चरा चित्रा स्वास्त्र व्यर्थः। सर्वे वामी व्यर्थे पञ्चरा चित्र विद्या प्रवित्वा रागादि व्यर्थः। ई व्यर्थे वास्त्र सम्भवे। गृणा एवे व्याच् । तसादिति। सूत्रेण सिद्धान्त्र यति। स्वमिष चतुर्वे सीमी व्यर्थे विचानश्चादिभावे अपीव्यर्थः। प्रकारान्तरं एच्छ- ति। क्यमिति। किं चलारः स्वतन्त्रा भिन्ना एव उत्ते कस्य विकार- विनाभिन्नाः खाद्यमनू य दूषयति। यदी व्यादिना। दिती ये विकाराः

<sup>\*</sup> एकसिमिनिति का० वर्धः।

वासुदेवा एव हि सर्वे यूहा निर्विशेषा दयनो। न चैते भगव-द्यूहायतुः सङ्खायामेवावतिष्ठेरन्, ब्रह्मादिस्तम्बपर्यनास्य समस्त-स्वेव जगता भगवद्यूहलावगमात्॥

#### विप्रतिषेधाचा ॥ ४५॥

विप्रतिषेधसासिन् शास्ते बद्घविध उपलभ्यते गुणगुणिलक्ष्णनादिलचणः। ज्ञानैसर्यशक्तिबलवीर्यतेजांषि गुणाः, न्नात्मान एवैते भगवन्तो वासुदेवा इत्यादिदर्शनात्। वेदविप्रतिषेधस भवति, चतुर्षु वेदेषु परं श्रेयोऽलब्धा शाण्डिल्य इदं
शास्तं त्रिधिगतवान् इत्यादिवेदनिन्दादर्शनात्, तस्मादसङ्गतेषा
कल्पनेति सिद्धं॥

दति श्रीप्रारीरकमीमांसाभाये प्रदूरभगवत्पादकते। दितीयाध्यायस्य दितीयः पादः॥ •॥

प्रक्तितुत्या वा न्यूना वा च्यायमुत्याप्य निषेधति। चये वादिना। न्यूनलपचेऽपसिद्धान्तमा ह। न च पच्चेति। यदि न्यूना चपि भगव-ते। ब्यू हास्तदा चतुर्धे व्याघात इत्या ह। नचेत इति॥

इतस जीवालित्तवाद उपेत्य इत्याह स्वन्नारः। विप्रतिषेधाचेति। सस्यैव गुणलं गुण्लिस्व विषद्धं चादिपदात् प्रयुद्धानिषद्धे भिन्नावा-तमन इत्युक्षात्मन स्वैते इति विषद्धोत्तिग्रहः। पूर्वापरविरोधादासङ्ग-त्यमिति स्वार्थमृत्तार्थान्तरमाह। वेदेति। स्नस्यापि तन्ताद्धरस्या-ध्येता चतुर्वेदिभ्योऽधिक इति निन्दाऽऽदिपदार्थः, तस्मान्मिथो विषद्धा-भिः पौरुषयेवन्त्यनाभिनापौरुषयेवदान्तसम्बन्वयविरोध इति सिद्धं।

इति श्रीपरम इंसपरिव्राजकाचार्यं श्रोगोविन्दानन्दभगवत्पादकते। शारीरकमीमां साव्याखायां भाष्यरत्नप्रभायां दितीयाध्यायस्य दितीयः पादः॥



